
Title ヨナスの責任原理における良心論について

Author(s) 戸谷, 洋志

Citation メタフュシカ. 2021, 52, p. 47-57

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/85562

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



ヨナスの責任原理における良心論について

- 47 -

ヨナスの責任原理における良心論について

戸谷洋志

１．はじめに

本稿の主題は、ヨナスの責任原理において「良心（Gewissen）」がどのように論じられている

のかを検討することである。良心と責任は、哲学の概念として密接に連関すると考えられており、

そうである以上、ヨナスも良心について主題的な考察を行っている、と推測されるとしても不思

議ではない。しかし、実際にはヨナスの文献のなかで良心が論じられる機会はほとんどない。そ

のため、先行研究において、ヨナスの良心論は大きな注目を集めてこなかった。一方で、晩年に

公刊された著作『哲学的探究と形而上学的推測』において、散発的にではあるがヨナスは良心概

念について議論を展開している。本稿は、同書を主題的に検討することで、ヨナスの良心論の構

造を分析し、その内実を理解するための視座を獲得することを目指す。それによって、ヨナスの

責任原理のより統合的な解釈に資することが、本稿の目的である。

２．責任原理の基本構造

はじめに、ヨナスの責任原理の構造を概観しておく。ヨナスは主著『責任という原理』におい

て、現在世代による未来世代への責任の基礎づけを試み、後年に公刊された『哲学的探究と形而

上学的推測』でその理論を洗練された。その名が示す通り、この理論は責任という概念の分析を

中心に構成されている。

ヨナスは責任概念を「契約責任（vertragliche Verantwortug）」と「自然責任（natürliche 

Verantwortung）」に区別する（PV, 178）。契約責任とは、事前に交わされた約束に基づく概念で

あり、その約束への違反が生じたとき、「損害賠償と処罰」（PV, 174）という形で課せられる責

任のあり方である。ヨナスによれば、契約責任は「すでに行われた行為に対する事後的な決算」（PV, 

174）として果たされるのであり、「過去の行為に起因する因果的結果の計測としての責任」（PV, 

172）として性格づけられる。それに対して自然責任は、こうした契約を交わすことなく成立す

る概念であり、「私に一定の行為をするように要求を掲げてくる事柄
0 0

（Sache）に対して責任を感

じる」（PV, 174）、という責任のあり方である。ここでいう「事柄」とは、それに対して責任が



ヨナスの責任原理における良心論について

- 48 -

取られるところのもの、すなわち責任の対象
0 0 0 0 0

を指している。自然責任が契約責任と異なるのは、

それが人為的な契約に基づくものではないという点に加えて、過去への事後的な決算としてでは

なく、「将来なされるべき行為の決定に関する責任」（PV, 174）として生じる、という点でもある。

そのとき、「私は第一義的には私の行動とその帰結に対して責任を感じるのではなく」（PV, 

174）、「私」が影響を与えることになる対象の未来に関して責任を負うことになる。すなわち自

然責任が問われるのは、「私」が他者にどのような影響を与えたのか、ということではなく、こ

れからその他者にどのような影響を与えていくのか、という点に関してなのである。

ヨナスは、自然責任を契約責任に対してより根源的なものとして位置づけ（IR, 95）、その基本

的な構造を次のように定式化している。

責任とは、義務として承認された、他者の存在への気遣い
0 0 0

（Sorge）であり、それはその他

者の傷つきやすさの脅威に際しては「憂慮（Besorgnis）」になる。（PV, 391）

ヨナスの責任概念 1を特徴づけているのは、第一にそれが自己
0 0

ではなく他者
0 0

への配慮であるこ

と、第二にそれが他者の意志
0 0

ではなく他者の存在
0 0

への配慮であること、第三にそれが開示される

のが他者の「傷つきやすさ」においてである、ということである。ここで前提とされているのは、

責任を担うところの者、すなわち責任の主体
0 0 0 0 0

と責任の対象との間に、非対称的な力関係が存して

いる、ということだ。ヨナスによれば、「力または権限が明らかに対等でないということが、責

任という関係には含まれる」（PV, 176）。すなわち責任の主体がその対象に責任を負うのは、対

象と契約を交わすからではなく、主体がその対象の傷つきやすさに影響を与えるだけの力をもっ

ているからなのである。

責任は自律的な人間同士の間の相互的な関係を前提にする概念ではない。責任の対象の条件は、

それが傷つきやすさを抱えた存在である、ということであって、その条件さえ満たされているな

ら、あらゆる存在者が責任の対象でありえる。こうした観点から、ヨナスは責任の対象を「生命」

として定義する。ヨナスによれば、生命は自然界において唯一、自らの存在を目的とする存在者

である。生命の存在には、存在と非存在の可能性が内包されており、その最中で常に存在の可能

性を選択し続けることが、生命の存在様態である。ヨナスはこうした生命の自己目的性を「それ

自体としての善（Gut-an-sich）」（PV, 154）と呼び、人間の主観的で恣意的な選好に基づかない価

値、すなわち自然に内在する客観的な価値であると解釈する。

一方で責任の主体には、責任を担うことができるという能力、すなわち責任能力（Fähigkeit 

zur Verantwortung）が求められる。責任能力とは、責任の対象、すなわち生命の客観的な価値に

対して応答する能力である。このとき、生命の客観的な価値は、それが客観的なものである以上、

責任の主体自身の利害と照らし合わせて有用であるとは限らない。ある生命を配慮することは、

責任の主体にとっては煩わしく、その利益を損なうことでさえあるかもしれない。それでも生命

1 以降、特に断りがない限り、「責任」はすべて自然責任を指す。



ヨナスの責任原理における良心論について

- 49 -

の客観的な価値を配慮できるとしたら、責任の主体は、自らの私的な利害関心を超えることがで

きなければならず、その意味で自由な存在でなくてはならない。

私的な利害関心から自由な存在だけが責任の主体でありえる。あらゆる生命が責任の対象であ

りえるが、しかし、同時にこのような意味での責任の主体であるとは限らない。なぜなら、あら

ゆる生命がそうした自由を持つとは考えられないからである。では、自由をもつ存在者は何だろ

うか。ヨナスによれば、それは人間だけである。

人間の意志は自分の命にかかわるような目的を超え出る目的にも応答可能性である。この事

実―それは、理性という自然の奇跡と結びついているが、しかし、それから区別もされる

奇跡である―が、人間を道徳的な存在者にする。この応答可能性というものが、理性の中

立無関心な自由を補足し、かつ制限もするのである。（PV, 398）

ヨナスによれば、責任能力とは私的利害を超えた「応答可能性」であり、それを保持する存在

者は人間以外にはありえない。したがって、「人間は、私たちが知る存在のなかで、唯一、責任

を持つことができる
0 0 0

存在である」（PUmV, 130）のだ。

３．審級としての良心

先行研究において、こうしたヨナスの責任概念が抱える問題としてしばしば指摘されるのは、

その理論体系のなかに「審級（Instanz）」の要素が欠落している、ということである（Apel 1994, 

Böhler 2004）。審級とは、それを前にして
0 0 0 0 0 0 0

責任が果たされるところのものであり、その責任の公

正さを保証する概念である。審級を欠いた責任は、無限に重くなったり、無限に軽くなったりす

る恐れがあるために、常に公正さを欠いたものになりうる（Picht 1963）。だからこそ責任は常に

審級を必要とする、と考えられる。こうした審級の事例として一般的に挙げられるのは、神や法

廷である。

実際に、『責任という原理』において審級概念はまったく言及されない。しかし『哲学的探究

と形而上学的推測』において、ヨナスはそれまでに形成された責任概念を前提としながら、審級

概念の位置づけについても論じている。以下ではまず、同書の第 6章「未来倫理の存在論的基礎

づけに向けて」を参照し、その議論を再構成していこう。

ヨナスによれば、神や法廷は審級概念として十分な機能を果たしているとはいえない。なぜな

ら、それらだけを審級として頼る限り、神への信仰が失われている場合、あるいは司法機関が存

在しない場合には、責任が成立不可能になり、人間が無責任であることに抵抗できなくなるから

だ。それに対してヨナスは、神への信仰が失われたとしても、あるいは司法機関が存在しなくて

も、人間は他者に対して責任を負うと考える。そうした責任を説明するためには、神でも法廷で

もない別の審級が模索されなければならない。ヨナスは次のように述べる。

私は、私に対して―今であろうと、後であろうと―私に責任を帰す者がいるか否かにか



ヨナスの責任原理における良心論について

- 50 -

かわらず、私の行為それ自体によって責任を負う。したがって、責任は神がいてもいなくて

も成立するし、もちろん、地上の裁判所があってもなくても同じように成立する。それにも

かかわらず責任は、何かに対する
0 0 0

ものであるだけでなく、何かを前にした
0 0 0 0

ものである。すな

わちそれは、それに対して弁明をすることを義務づけるところの、審級なのだ。こうした審

級は、もはや神的なものがまったく信じられていない場合には、良心であると言われている。

しかしこのことは、良心がどこから基準を得て、その
0 0

決定がどのような起源によって権威づ

けられているのか、という問いを先送りしているだけである。では、誰を前にして、あるい

は何を前にして、私たちは自らの良心において責任を負っているのか。私たちは、責任の「そ

れに対して」からその「それを前にして」もまた導き出されるのではないか、という点から

問うてみよう。（PUmV S. 131）

ここでヨナスは、神や法廷を捨象した後に、最後に残る審級として「良心」を挙げている。し

かし、だからといって良心が審級として十分に機能すると結論づけるわけにはいかない。なぜな

ら、良心が審級として責任の正当性を裁可するのだとしても、そのように裁可する良心の正当性

が何に基づいているのか、という問いが先送りにされるだけであるからだ。この問いに回答する

ために、ヨナスは良心の正当性を保証する根拠を、「それに対して」、つまり責任の対象の性格か

ら分析しようとする。

４．自然に基づく良心

責任の審級としての良心の正当性は、良心自身から説明されるのではなく、別の原理によって

補完されなければならない。ではその補完はどのようにして説明されるのだろうか。ヨナスは次

のように述べる。

いま、存在者が価値を持つ、という前提―それはそれでまた存在論的な
0 0 0 0 0

前提である―が

置かれるなら（そしてその場合には常に）、この存在は私への要請を伴って委ねられるので

あり、それを配慮することを通じて、存在の価値保持性が全体（Ganzheit）において私に要

求される。だからこそ、結局のところ全体は、それに対して
0 0 0 0 0 0

私がその度ごとに実践的に私の

行為によって責任を負うことになる
0 0

ところのものであるだけではなく、同様に、それを前に
0 0 0 0 0

して
0 0

私が常にすでに私の行為能力によって責任を負うところのものである
0 0 0

、ということだ。

なぜなら、その価値
0 0

が私に対して何らかの権利
0 0

を持つからである。（PUmV, 131-132）

引用の前半部分は『責任という原理』での説明と変わらない。責任の対象である生命は、その

存在において客観的な価値を持ち、その価値が責任の主体に対して配慮を要求するからこそ、責

任が成立する。問題はその後である。ヨナスによれば、「存在の価値保持性」は責任の対象にな

るだけではなく、「それを前にして」主体が「責任を負うところのもの」、すなわち審級としても

機能することになる。前節での良心概念に関する分析を念頭に置くなら、良心は実は根源的な審



ヨナスの責任原理における良心論について

- 51 -

級ではなく、その背後にある「全体」こそが真の審級である、と論じられているようにも読める。

ここでヨナスが意図していることは一読する限りでは理解しづらい。そのため、先行研究にお

いてもこの箇所をめぐっては解釈が様々に分かれている。たとえばヴェルナーは、ヨナスは審級

の概念を責任の対象と「同一視」し、責任概念を責任の主体と対象とから構成される「単なる二

者関係」へと還元している、という解釈を提示している（Werner 1994, 311）。この解釈に従うなら、

ヨナスが審級という概念で語っている内容は、実際にはすべて対象のうちに包摂されるのであり、

そこには何も新しい意味内容が含まれていない、ということになる。

この解釈は、その単純さにおいて魅力的であるが、しかし上述の引用を解釈することには寄与

しない。というのもヨナスは、自然における客観的な価値が「全体において」開示され、その「全

体」が責任の対象と審級の役割を兼ねる、と述べながらも、全体は、責任の対象としては「私」

がそれに対して責任を負うことに「なる」ものであるのに対して、審級としては「私」がそれに

対して責任を負うところのもの「である」と性格づけられており、両者の間に明らかな差異が設

けられているからだ。両者の違いを強調すれば次のように説明できる。すなわち「全体」は、責

任の対象としては、「私」にとって責任の対象であるか否かという可能性に開かれている。しかし、

審級としては、「全体」が「私」にとって審級ではない可能性は最初から存在せず、それは常に

すでに審級として機能し続けている、ということになる。「全体」は、責任の対象としては状況

に相関して成立するが、責任の審級としては普遍的に開示されている。ヴェルナーの解釈では、

こうした責任の審級の特性を説明することができない。

このときに鍵となるのは「全体」をどのように解釈するかということである。ただし、一方で

ヨナスは『責任という原理』において、責任の対象の個別性をあくまでも強調している（PV, 

405）。人間は、全生命に対して一様な責任を負うのではなく、「私」の目の前に存在する傷つき

やすい生命に対して、それを保護する責任を負う。したがって、ここで論じられる「全体」は、

あくまでもこうした生命の個別性と両立可能な形で解釈されなければならない。

ヤーコプは、「全体」を「自然の秩序」として理解することで、こうした条件を満たす統合的

な解釈を提示しようとする。ヤーコプによれば、「自然の秩序は自然存在の目的保持性のうちで

自らを示す」（Jakob 1996, 343）のであり、それは一方において状況に相関して特定の存在者を

責任の対象として開示しながら、他方において審級としては常に人間を包摂するものである。そ

のように考えれば、上述のようなヨナスの引用は整合的に理解できるようになる。しかし、この

解釈にも疑問が残る。第一に、このような解釈は結局のところヨナスが強調していた責任の対象

の個別性を否定し、匿名的な自然の全体性へとそれを還元する思想なのではないか、そして第二

に、そもそもヨナスの自然哲学において「自然の秩序」なる観念がどのような存在論的地位を占

めるのかが不明である、ということである。

このように、先行研究においても、良心や審級をめぐるヨナスの議論に対して決定的な解釈は

提示されていない。しかし、少なくともここで明らかになったことは、ヨナスが良心を自然の「全

体」によって補完されなければならない概念として捉えていた、ということだ。こうした観点か

ら、ここで論じられる良心の概念を、本稿では自然に基づく良心
0 0 0 0 0 0 0 0

と名づけることにしよう。



ヨナスの責任原理における良心論について

- 52 -

５．反省に基づく良心

ヨナスにおける良心論をさらに難解にしているのは、『哲学的探究と形而上学的推測』の別の

個所で、まったく違った概念として良心が論じられている、ということだ。第 10章に収められ

た論考「物質・精神・創造」では、次のように述べられている。

さて倫理的な事態に話を進めるなら、そこでは、今度はこの価値づけする自己それ自体が評

価され、価値を求める意欲の対象となり、すなわち良心による判断のもとに服せられるとい

う驚嘆すべき反省が行われる。責任を求めて呼びかける客観―（人格であれ状態であれ）

世界のなかにあり、外なる非我―にとっての善に対する配慮のなかには、また、内なる善

への配慮、つまりその本人の人格がよくもなりえ、よくなる責めを負っているということへ

の配慮も含まれている。内なる善へのこの配慮は、たしかに第一に意欲されているわけでは

ない―つねに第一に意欲されるのは世界のなかに存在している相手の福利でなくてはなら

ない―が、しかし、密かにであれ、公然とであれ、ともに意欲されている。主観がこうし

て自己への配慮を含めることではじめて、世間的な関係におけるたんなる道徳的なことがら

が人格への要求に満ちた倫理に高められる。（PUmV, 226）

ここでのヨナスの議論は次のように整理することができる。責任の根拠は、責任の対象がもつ

客観的な価値である。その限りにおいては、責任の主体にとって、自己が責任の主体として存在

するということ自体は、いかなる価値ももたない、ということになる。責任の主体は、責任の主

体であることに価値があるから責任を引き受けるのではなく、責任の対象が存在するから責任を

引き受けるのである。ここまでは『責任という原理』での主張と変わらない。しかし、ヨナスは

ここから議論を拡張し、責任の主体が「反省」を行うことによって、責任の対象という「外なる

非我」への配慮だけではなく、「内なる善への配慮」もまた生じてくる、と述べる。つまりここ

では、責任の根拠となる価値が、責任の対象だけではなく、責任の主体の自己決定のうちにも見

出されているのだ。このような責任の主体による反省こそが、責任の主体を「人格」として位置

づけることになる。ヨナスは、このように責任の主体としての自己を反省する判断の働きを、「良

心」と呼んでいる。ただしヨナスは、後者に対して前者の優越性を強調し、責任にとってもっと

も重要な要素は責任の対象である、と指摘している。

第 6章において論じられた良心は、あくまでも自然の「全体」によって補完されることで、は

じめて正当性を確保することができる審級であった。それに対してここでは、良心はそうした「外

なる非我」から切断され、自己の内面で繰り広げられる反省的な思考の働きとして語られている。

前者の良心は、「私」を外側へと関係づけていく働きである。それに対して後者の良心は、「私」

に対して自分自身を配慮することを促す内的な働きを示している。前者が自然に基づく良心であ

るとしたら、後者は反省に基づく良心
0 0 0 0 0 0 0 0

とでも呼ばれるべき概念であろう。一見して両者の間には

大きな違いがあるように思える。

以上のように、ヨナスの文献のなかで唯一、良心が主題化される『哲学的探究と形而上学的推



ヨナスの責任原理における良心論について

- 53 -

測』のなかでは、異なる良心概念のモデルが混在しているのである。もちろん、両者が同時に両

立しないとは限らない。しかし、少なくともヨナスはそうした両立を理解可能にするような統合

的な良心論を提示していない。この点においてヨナスの良心論は未完成であると評価せざるをえ

ない。

６．ヨナスによるハイデガーの決意性批判

それでは、なぜ、ヨナスは『哲学的探究と形而上学的推測』において未完成な良心論をあえて

提示したのだろうか。最後に、その理由と動機を、ヨナスによるハイデガー批判のうちに模索し

てみよう。

まずヨナスとハイデガーの関係を確認する。ヨナスは、1921年に学生としてハイデガーと出

会ったのち、彼の指導を受けて哲学を学び、1928年にはハイデガーとブルトマンを指導教員と

して博士論文を提出した。特にヨナスの初期の業績である古代グノーシス主義研究では、ハイデ

ガーが『存在と時間』において展開した実存論的分析論を用いてグノーシスの神話を解釈する、

という手法が取られており、ハイデガーの哲学がヨナスの思想形成において極めて大きな影響を

与えていたことは疑う余地がない。しかし、1933年にドイツ国内においてナチスが政権を掌握し、

ハイデガーがフライブルク大学学長就任演説においてナチスを賛辞したという報せを受けると、

ヨナスはハイデガーと決別する。戦後、ヨナスはハイデガーの哲学を、現代社会を覆うニヒリズ

ムの象徴として批判し、それを乗り越える哲学として哲学的生命論を構想した。

ヨナスによるハイデガー批判の論点は多岐にわたるが、その一つが、『存在と時間』の最重要

概念として語られる「決意性（Entschlossenheit）」をめぐる問題である。

決意性が主題的に論じられるのは、『存在と時間』における第二編第二章においてである。そ

こでハイデガーは、現存在を非本来性への埋没から覚醒させる契機として、「良心の呼び声（Ruf 

der Gewissen）」を分析している。非本来性に埋没しているとき、現存在は「世人（das Man）」を

基準として自己を了解しており、自分自身に固有の可能性を掴み損なっている。世人は、あらゆ

ることの責任を安請け合いすると同時に、各自の現存在から責任を免除するため、非本来的な現

存在は無責任な状態に陥っている（Heidegger 2006, 127-128）。それに対して、良心の呼び声は現

存在を自分自身に固有の可能性へと直面させる。ただし現存在には、自らの意志によって良心を

発揮することはできず、ただ良心の呼び声に対して応答しようとする態度を示すだけである。ハ

イデガーはそうした態度を構えることを「良心を持とうと意志すること」と呼び、それを「決意

性」と名づける（Heiddeger 2006, 296-297）。決意性を発揮することによって、現存在は自分自身

に固有の可能性から自己を了解することができるようになり、それによって、世人における無責

任状態から脱却し、責任の主体として存在することができるようになる。

ヨナスは、こうしたハイデガーの決意性概念に対して、1987年に行われたインタビューに基

づく論考「ハイデガーの決意性と決断」において、次のような疑問を提起している。すなわち、

決意性を自らの哲学の中心に位置づけるほど、良心に高い価値を認めていたハイデガーが、なぜ、

史上類を見ない虐殺を引き起こしたナチスに加担してしまったのか、ということだ。この逆説的



ヨナスの責任原理における良心論について

- 54 -

な事態を説明するために、ヨナスは決意性概念を次のように解釈する。すなわち、『存在と時間』

の議論に従うなら、「決意性それ自身は、ひとがそれのために、またそれに対して、決意すると

ころのものではなく、人が決意するということが、本来的な現存在の本来的なサインになる」

（HEE, 226）、ということになる。つまり、ハイデガーの決意性概念にとって重要だったのは、何

に対して、何を目的にして決意するのか、ということではなく、決意することそれ自身だった、

ということである。それは、言い換えるなら、決意さえできるのであれば、何を決意するのであっ

ても構わない、ということに他ならない。この意味において、ハイデガーの決意性をめぐる議論

は「決断哲学の絶対的な形式主義」であり、「そこでは、決断それ自体が最高の徳になるところ

のものである」（HEE, 226）。だからこそハイデガーの哲学は、ナチスのイデオロギーに対して決

意性を発揮することさえも、肯定できてしまう理論的な枠組みを提供することになったのだ。ヨ

ナスは次のように述べる。

ハイデガーは、ヒトラーのうちに、国家社会主義のうちに、新しい国家を始め、それどころ

か千年王国を始めようとする決起と意志のうちに、歓迎されるべき何かを見たのだ。ハイデ

ガーはその歓迎されるべき何かを、長きにわたって、次のような彼自身の努力と同一視して

いた。すなわちその努力とは、自分自身の新しい始まりを発見すること、そしてこの険しい

道のりから、そこから何かを新しく始めることができる何へと至る、絶え間なく遠ざかり続

ける哲学の根源を再び取り戻すことである。決定性それ自体―すなわち、総統と政党の決

定性―を、ハイデガーは、決定性と決意性それ自体の原理と同一視したのである。（HEE, 

228）

ヨナスによるハイデガーの決意性概念への批判の主眼は次の点にあると言えよう。すなわち決

意性の概念では、言い換えるなら『存在と時間』のなかで論じられる良心論では、悪への加担に

対して抵抗することができず、知らず知らずのうちに他者を傷つけることに対して無防備である、

ということだ。そしてこうした問題が引き起こされるのは、ハイデガーが良心を持つことだけを

重視し、どのような良心を持つべきなのか、という問いを置き去りにしたからに他ならない。

こうしたヨナスによるハイデガー批判を念頭において、改めて『哲学的探究と形而上学的推測』

を眺め直すと、一見して混乱しているようにも思えるヨナスの良心論に、一つの一貫した問題関

心が存していることが透けて見えてくる。確かに、第 6章と第 10章の良心概念が十分に整理さ

れているとは言い難い。しかし、両者はともに、責任の対象を良心よりも優位に置こうとする点

で、その方向性を一致させているのである。第 6章において良心は、それ自身では正当性を保証

されておらず、自然の「全体」によって補完されなければならない、と述べられていた。第 10

章では、そうした良心と自然の関係については何も論じられないが、その代わりに、良心よりも

責任の対象が優位にあることが強調される。両者はともに、良心を責任の根源と見なそうとする

発想を斥け、それを批判するアプローチとして捉えることができる。そしてその背景には、ハイ

デガーの良心論の批判的克服というヨナスの意図が存していたとしても、決して不思議ではない



ヨナスの責任原理における良心論について

- 55 -

だろう。

７．むすびにかえて

本稿の結論を述べよう。ヨナスは体系的な良心論を提示していない。『哲学的探究と形而上学

的推測』における良心概念をめぐるヨナスの議論は、責任原理と整合する良心論を完成させるこ

とを目的としたものではなく、むしろ、ハイデガーに代表される形式主義的な良心概念を回避し、

それに対して責任の対象の重要性を強調する、ということを目的としたものだ。「私」が他者に

対して責任を負うのは、「私」が責任の主体でありたいと決意するからではなく、そこに傷つき

やすさを抱えた他者が存在するからである。そのように考えることができなければ、責任の主体

は悪への加担に対して抵抗することができない。ヨナスの良心論の背景には、責任原理の中心的

な地位があくまでも責任の対象にあることを強調し、つまり他者の傷つきやすさであることを訴

えようとする、彼の意図が存している。そうした視座を取るならば、『哲学的探究と形而上学的

推測』における良心論は、生産的な議論として理解することができるのである。

ただしこのことは、審級概念が欠落しているという先行研究から寄せられる批判に対して、ヨ

ナスの良心論によって再反論できる、ということを意味するわけではない。また、『哲学的探究

と形而上学的推測』第 6章で論じられる「全体」という概念の意味も、本稿では十分に明らかに

することができなかった。これらをさらに探究していくことを今後の課題として、紙幅の制約か

ら、本稿はここで筆を置く。

＊本研究は、JSPS科研費（21K12825）の助成を受けたものである。

 （とやひろし　関西外国語大学・准教授）

凡例

ヨナスの引用・参照は以下のものを底本とし、本文中に（略記 , 頁数）で記した。Hans Jonas, 

Das Prinzip Verantwortung: Versuch einer Ethik für die technologische Zivilisation, Suhrkamp, 2003 

(=PV), The Imperative of Responsibility: In Search of an Ethics for the Technological Age, The University 

of Chicago, 1984 (=IR), “Heideggers Entschlossenheit und Entschluß”, in: Antwort: Martin Heidegger im 

Gespräch, hsg.v. Günther Neske und Emil Kettering, Neske, 1988, S. 221-231 (=HEE), Philosophische 

Untersuchungen und metaphysische Vermutungen, Insel, 1992 (=PUmV). 翻訳はすべて原著から引用し

ているが、邦訳が存在する場合には、原則としてこれを参照している。引用中の〔…〕で表した

箇所は引用者による省略、〔〕で括られた箇所は引用者による補足であることを示す。傍点はす

べて原著における強調である。



ヨナスの責任原理における良心論について

- 56 -

参考文献

・Apel, Karl-Otto, 1994, “Die ökologische Krisis als Herausforderung für die Deiskursethik”, in: Ethik für 

die Zukunft: Im Diskurs mit Hans Jonas, hrsg. v. Dietrich Böhler, C.H. Beck, S. 369-404. 

・Böhler, Dietrich, 2004, “Ethik der Zukunfts- und Lebensverantwortung. Erster Teil”, in: Orientierung 

und Verantwortung. Begegnungen und Auseinandersetzungen mit Hans Jonas, hrs. v. Dietrich Böhler 

und Jens Peter Brune, Königshausen und Neumann, S. 97-159.

・Jakob, Eric, 1996, Martin Heidegger und Hans Jonas: Die Metaphysik der Subjektivität und die Krise 

der technologischen Zivilisation, Francke. 

・Picht, Georg, 1969, Wahrheit Vernunft Verantwortung: Philosophische Studien, Ernst Klett.

・Jonas, Hans, 2003, Das Prinzip Verantwortung: Versuch einer Ethik für die technologische Zivilisation, 

Suhrkamp.

・Jonas, Hans, 1984, The Imperative of Responsibility: In Search of an Ethics for the Technological Age, 

The University of Chicago.

・Jonas, Hans, 1988, “Heideggers Entschlossenheit und Entschluß”, in: Antwort: Martin Heidegger im 

Gespräch, hsg.v. Günther Neske und Emil Kettering, Neske, S. 221-231.

・Jonas, Hans, 1992, Philosophische Untersuchungen und metaphysische Vermutungen, Insel.

・Heidegger, Martin, 2006, Sein und Zeit,	neunzehnte	Auflage,	Max	Niemeyer	Verlag.

・Werner, Micha H., 1994, Dimenionen der Verantwortung. Eine Werkstattbericht zur Zukunftsethik von 

Hans Jonas, in: Ethik für die Zukunft: Im Diskurs mit Hans Jonas, hrsg. v. Dietrich Böhler, C.H. Beck, S. 

303-338.



ヨナスの責任原理における良心論について

- 57 -

On the concept of conscience in Jonas's Principle of Responsibility
Hiroshi TOYA

	 The concept of this paper is to examine how "conscience" is discussed in Jonas' 
principle of responsibility. Conscience and responsibility are considered to have a close 
relationship as philosophical concepts, so it is not surprising that Jonas, who develops an 
ethics centered on the concept of responsibility, also considers conscience thematically. 
However, conscience is rarely discussed in Jonas's literature. Therefore, the question of 
how the concept of conscience is positioned in Jonas's principle of responsibility has hardly 
been discussed in the previous studies. On the other hand, in Philosophical Investigations 
and Metaphysical Speculations, a work published late in his life, Jonas sporadically 
discusses the concept of conscience and attempts to place it in relation to the principle of 
responsibility. From this point of view, this paper analyzes the structure of Jonas's theory 
of conscience through a thematic examination of the book, examines a perspective for 
understanding its inner working, and aims to contribute to a more integrated interpretation 
of Jonas's principle of responsibility. At first, this paper will first outline the basic structure 
of Jonas's principle of responsibility, and then examine the concept of conscience as 
described in Philosophical Investigations and Metaphysical Speculations. Then, this paper 
will point out that the conscience discussed in the book is a mixture of conscience based on 
nature and conscience based on reflection and show that Jonas's theory of conscience does 
not necessarily have a clear logical consistency and is presented in an incomplete theoretical 
form. Then, in order to clarify Jonas's motivation for his theory of conscience, this paper 
will refer to Jonas's critique of Heidegger and interpretate Jonas's intentions. Finally, this 
paper will reconstruct Jonas's theory of conscience in relation to the responsibility principle 
and discuss its significance and limitations.

「キーワード」

ヨナス、責任原理、良心、審級、決意性




