
Title
Utilitarismus, Kants Weltbürgerrecht und die
Suche nach normativen Grundlagen der
Flüchtlingsethik

Author(s) Niederberger, Andreas

Citation Philosophia OSAKA. 2022, 17, p. 1-18

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/85574

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



1Philosophia OSAKA No.17, 2022

Andreas NIEDERBERGER (University Duisburg-Essen)

Utilitarismus, Kants Weltbürgerrecht und die Suche nach normativen 
Grundlagen der Flüchtlingsethik

1. Grenzen und die Schwierigkeit der Verteilung von Rechtfertigungspflichten
Spätestens seit der europäischen „Flüchtlingskrise“ 2015 steht auch in der Philosophie die 
Frage nach den Ansprüchen von Flüchtenden und Migrierenden bzw. aufnehmenden Ländern 
und denjenigen, die in ihnen leben, im Mittelpunkt.1 Was dürfen Personen und Gruppen, die 
Grenzen zwischen Staaten überschreiten, für sich reklamieren und was wiederum diejenigen, 
die die Grenzen gesetzt haben, von ersten erwarten? Verschiedenste Ansätze versuchen, 
Antworten auf diese Fragen zu finden. Sie wollen klären, ob Personen das Recht haben, ein 
Territorium zu betreten und sich darauf aufzuhalten, das eigentlich andere als ihr Eigentum 
bzw. der eigenen Kontrolle unterliegend betrachten, oder ob die ersten sogar fordern dürfen, 
in politische und soziale Gemeinschaften inkludiert zu werden, die auf dem entsprechenden 
Territorium gebildet wurden.2 Solche Inklusion geht dabei gewöhnlich auch mit Ansprüchen 
auf die Teilhabe an den Gütern einher, die in den Gemeinschaften durch Kooperation erzeugt 
und (um-)verteilt werden, bzw. auf die Einbeziehung in die politischen Verfahren, in denen 
über entsprechende Kooperationen und Verteilungen entschieden wird, also auf Zugang zur 
Bürgerschaft.3 Zumeist klingt es – auch in den Ansätzen selbst4 – so, als müssten vor allem 
die Ansprüche von Flüchtenden und Migrierenden begründet werden, die in das Eigentum 
oder den Handlungsraum anderer vermeintlich eingreifen. Es kann aber auch andersherum 
gefragt werden, was Personen, Gemeinschaften oder Staaten überhaupt die Berechtigung 
geben sollte, andere Personen oder Gemeinschaften davon abzuhalten, sich auf das 
Territorium erster zu begeben und darüber in die Verteilung von Pflichten und Rechten auf 
dem Territorium einbezogen zu werden.5

Neben der Untersuchung, wer welche Ansprüche wem gegenüber geltend machen kann, 

1	 Dieser Artikel fragt insbesondere nach der Begründung der Ansprüche oder Pflichten von Flüchtenden 
beziehungsweise Aufnehmenden derselben und gehört somit zum Bereich der sich in den letzten 
Jahren als distinktes Feld herausbildenden Flüchtlingsethik. Zugleich bestreiten einige die Distinktheit 
dieses Felds und sehen die vermeintlich besonderen Ansprüche von Flüchtenden im Horizont der 
allgemeineren Fragen der Migrationsethik. Da der Artikel an grundlegenden Begründungsstrategien 
interessiert ist, wird daher offengelassen, ob die Flüchtlingsethik eine eigenständige Perspektive hat 
oder ob sie Teil einer umfassenderen Migrationsethik ist beziehungsweise sein sollte.
2	 Vgl. als jüngeren Überblick zur Debatte über eine Flüchtlingsethik Gibney 2018.
3	 Vgl. dazu exemplarisch Benhabib 2004 und Ahlhaus 2020.
4	 Siehe etwa Owen 2020.
5	 Vgl. dazu beispielsweise die Kontroverse in Wellman/Cole 2011.



2  Andreas NIEDERBERGER

wird damit die Frage nach der Verteilung der Rechtfertigungspflichten zentral, d.h. diejenige 
danach, was überhaupt gerechtfertigt werden muss: Ist die Existenz von Grenzen der selbst 
nicht weiter zu problematisierende Ausgangspunkt, so dass Migrierende und Flüchtende 
begründen können müssen, warum andere die Pflicht haben sollten, die Grenze zu öffnen 
und evt. sogar die Zuwandernden in ihre Kooperationsverhältnisse zu integrieren? Oder 
ist die Abgrenzung von exklusiven und d.h. der eigenen Willkür unterliegenden Zugriffs- 
und Nutzungsrechten und die damit einhergehende Pflicht anderer, diese Abgrenzungen zu 
respektieren, das, was primär zu rechtfertigen ist?6 Je nachdem, was als unproblematischer 
Ausgangspunkt begriffen wird, wird der Begründungsaufwand für die eine oder andere 
Position höher und es verändert sich die Plausibilität von Argumenten. Und schließlich kann 
man in diesem Zusammenhang auch fragen, ob die in der Literatur gängige Annahme eines 
methodologischen normativen Individualismus überzeugend ist: Lässt sich die Aufteilung 
der Welt in voneinander unterschiedene Einzelstaaten mit ihren jeweiligen souveränen 
Prärogativen, die sich vor allem in ihrer rechtlichen Hoheit zeigen, die sie auf einem 
bestimmten Territorium ausüben dürfen, überhaupt über die Rechte und Pflichten zwischen 
Individuen begründen? Welchen Status haben existierende völkerrechtliche Übereinkünfte 
zum Flüchtlingsschutz, aber auch zur Berechtigung von Maßnahmen der Grenzsicherung und 
Zuwanderungspolitik?
Die letzten Fragen deuten schon an, dass es nicht einfach ist zu bestimmen, wie eine 
Ausgangsverteilung von Rechten und Pflichten beziehungsweise von Rechtfertigungspflichten 
aussieht und welche Aspekte der rechtlich-politischen Gegebenheiten als Rahmen 
vorausgesetzt oder aber als selbst rechtfertigungsbedürftig erachtet werden. Vor diesem 
Hintergrund untersucht der vorliegende Artikel unterschiedliche allgemeine normative 
Argumentationsstrategien im Bereich der Flüchtlings- und Migrationsethik auf ihre 
Plausibilität und Reichweite. Zunächst wird ein weit verbreiteter utilitaristischer Ansatz 
in den Blick genommen, der davon überzeugt ist, dass sich viele der zuvor genannten 
Fragen umgehen beziehungsweise trivialisieren lassen und ein einfaches Prinzip ausreicht, 
um jeweilige Ansprüche von Flüchtenden und Migrierenden zu überprüfen sowie 
korrespondierende Pflichten oder Berechtigungen zu begründen. Es wird gezeigt, dass eine 
solche utilitaristische Strategie zwar mit Blick auf akute Notlagen plausibel sein mag, aber 
keine überzeugenden Antworten für darüberhinausgehende Fragen von Flucht und Migration 
zu geben vermag. Im Anschluss daran wird kurz auf liberale Argumentationen geschaut, 

6	 Andreas Cassee (2016) spielt in seiner Studie mit Blick auf ein globales Recht auf Bewegungsfreiheit 
beide Fragerichtungen durch. Er übersieht dabei jedoch, dass sich aus dem Fehlen einer Pflicht 
von Migrierenden, Grenzen nicht zu überschreiten, nicht automatisch ein Anspruchsrecht auf das 
Überschreiten von Grenzen und d.h. auf Seiten der Aufnehmenden eine Pflicht ergibt, Grenzen zu 
öffnen. Siehe dazu auch Niederberger 2017.



Utilitarismus, Kants Weltbürgerrecht und die Suche nach normativen Grundlagen der Flüchtlingsethik  3

die der Autonomie eine zentrale Begründungsleistung in der Verteilung von Rechten und 
Pflichten zuschreiben, allerdings vor der Herausforderung stehen, den Autonomiebegriff 
plausibel einzuführen. Einige dieser Argumentationen führen den Autonomiebegriff auf 
Immanuel Kant zurück und verbinden Autonomie mit dem Weltbürgerrecht, wie es Kant in 
seinen Schriften vorsieht. Im daran anschließenden Schritt wird daher zuerst gezeigt, dass 
diese Verbindung fragwürdig ist und es Lesarten des kantischen Weltbürgerrechts gibt, die 
bestreiten, dass es mehr als eine minimale Verpflichtung von Ankunftsstaaten umfasst, an 
Leib und Leben bedrohte Flüchtende nicht abzuweisen. Gegen diese minimalistische und 
restriktive Lesart von Kants Ausführungen zum Weltbürgerrecht wird jedoch eingewandt, 
dass sie dem kantischen Text nicht vollständig gerecht wird, sondern dass sich hierin durchaus 
weiterführende Ansprüche im Bereich von Flucht und Migration finden. Abschließend wird 
gefragt, ob und inwiefern sich dieses erweiterte Verständnis des kantischen Weltbürgerrechts 
als Grundlage für eine aktuelle Flüchtlings- oder Migrationsethik eignet.

2. Von der Attraktivität des Utilitarismus
Angesichts der komplizierten grundlegenden Frage, wie überhaupt bestimmt werden 
kann, wer welche Begründungsleistung zu erbringen hat, ist es nicht überraschend, 
dass auch im Feld der normativen Theorie von Flucht und Migration wie in anderen 
Bereichen angewandter Ethik und politischer Philosophie im weitesten Sinn utilitaristische 
Ansätze in den Vordergrund drängen. Sie „verlieren sich“ nicht in grundsätzlichen 
deontologischen Erwägungen über Rechte, Pflichten und deren gerechte Verteilung, 
sondern sie klammern die Gründe für bestehende Verhältnisse und ursprüngliche Rechte 
und Pflichten weitgehend aus. Stattdessen beginnen sie mit der Frage, wie in einer 
gegebenen Handlungs- oder Interaktionssituation mit Blick auf das Wohlergehen aller 
von Handlungen und Entscheidungen Betroffener das beste Resultat erzielt werden kann. 
Dabei werden nicht die Wohlergehensgewinne schlechthin betrachtet, sondern prioritanisch 
oder schwellenwerttheoretisch vor allem die Möglichkeiten betont, die Lage derjenigen 
wesentlich zu verändern, denen es absolut gesehen nicht gut geht oder die sich unterhalb 
einer Schwelle menschenwürdigen Daseins bewegen.7 Die Verhältnisse werden nicht selbst 
schon als normativ strukturiert verstanden, also in einer Verteilung von Rechten, Pflichten, 
Freiheiten etc. bestehend. Jeweilige Handlungssituationen werden vielmehr so begriffen, dass 
in ihnen bestimmte Ressourcen bereitstehen, die eingesetzt werden können, um die Situation 
insbesondere Notleidender mehr oder minder weitreichend zu verbessern. Als Bezugspunkt 

7	 Vgl. zum Beispiel Gerver 2020.



4  Andreas NIEDERBERGER

für solche Argumentationen dient oft das Beispiel der möglichen Rettung eines Kindes, das in 
einem flachen Teich zu ertrinken droht, das Peter Singer zu Beginn der 1970er Jahre in seiner 
Begründung von Pflichten aller zur Bekämpfung des globalen Hungers eingeführt hatte.8 
Das Beispiel selbst eignet sich schon zur Begründung unmittelbarer Hilfspflichten gegenüber 
Flüchtenden. Für die weiterreichende Frage nach der Öffnung von Grenzen beziehungsweise 
nach der Berechtigung, Zuwanderung zu verhindern, muss das Beispiel aber variiert und 
erweitert werden. Es muss mitgefragt werden, ob das Bestehen von (Eigentums-)Rechten 
oder von früheren Leistungen beziehungsweise Erwerbungen die Situation wesentlich 
verändert. Eine übliche Variation des Beispiels lautet deshalb wie folgt: Die Tatsache, dass 
eine Person ein Boot unter moralisch unproblematischen Bedingungen als ihr Eigentum 
erworben hat, bedeutet für eine andere Person, die dieses Boot benutzen könnte, um ein Kind 
damit zu retten, in der utilitaristischen Perspektive nichts. Wenn sie relevant werden soll, 
dann muss zusätzlich angenommen beziehungsweise gezeigt werden, dass das Eigentum als 
solches und das heißt nicht allein der Nutzen des Bootes das Wohlergehen der Eigentümerin 
mehrt und dementsprechend eine Verletzung des Eigentums deren Wohlergehen mindert. 
Selbst in diesem Fall bedeutet aber der Zusammenhang von Wohlergehen und Eigentum noch 
nicht, dass dritte nicht auf das Eigentum zugreifen dürfen. Dazu muss eine Gewichtung des 
Wohlergehens hinzukommen, das sich als Resultat einer Handlung ergeben und das durch die 
Handlung gemindert werden könnte. Stehen sich der Wohlergehensgewinn einer Flüchtenden, 
deren Leben auf dem Spiel steht, und der Wohlergehensverlust eines Superreichen 
gegenüber, der sich durch das nicht mehr exklusive Nutzen einer Yacht ergibt, dann ist, so die 
utilitaristische Argumentation, klar dem ersten Wohlergehensgewinn der Vorzug zu geben. 
Der Akt des Erwerbs hat also bei anderen Personen keine nachhaltige Pflicht erzeugt, auf das 
Boot nicht zuzugreifen, beziehungsweise der entsprechende Erwerbsakt hat dem Eigentümer 
nicht die Freiheit verliehen, selbst darüber zu entscheiden, ob das Boot zur Rettung eines 
ertrinkenden Kindes eingesetzt werden kann oder nicht. Die Vergangenheit ist vergangen 
und was immer an und in ihr problematisch gewesen sein mag, spielt für den aktuellen 
Gebrauch dessen, was das Resultat des Vergangenen ist, keine unmittelbare Rolle. Auf die 
Situation von Flucht und Migration übertragen:9 Die Welt ist in eine Vielzahl von Staaten 
mit mehr oder minder befestigten Grenzen eingeteilt, es gibt gravierende Asymmetrien und 

8	 Vgl. Singer 1972.
9	 Entsprechende utilitaristische Ansätze gehen zumeist davon aus, dass sich das Singer-Beispiel 
oder dessen Variationen einfach auf jeweilige Handlungssituationen übertragen lassen. Im Bereich 
von Fragen der globalen Armuts- oder Hungerbekämpfung hat Andrew Kuper (2005) allerdings 
bereits überzeugend dargelegt, dass solche Übertragungen alles andere als einfach sind. Singer (2005) 
wiederum hat diesen Einwand als Teil einer Entschuldigungsstrategie möglicher Veranwortungsträger 
im Globalen Norden, nicht selbst etwas tun zu müssen, zurückgewiesen.



Utilitarismus, Kants Weltbürgerrecht und die Suche nach normativen Grundlagen der Flüchtlingsethik  5

Abhängigkeiten im Zugriff auf Ressourcen, Optionen sowie den Weltmarkt und internationale 
Organisationen haben nur beschränkte Kompetenzen und Möglichkeiten, korrigierend und 
steuernd einzugreifen. All dies ist als gegeben hinzunehmen und kann nicht selbst in seinen 
Ursachen und Gründen so begriffen werden, dass es von diesen Ursachen und Gründen her 
Migrierenden und Flüchtenden Pflichten auferlegt oder bestehenden Bevölkerungen Rechte 
verleiht.10

Solche utilitaristischen Betrachtungen von Flucht oder Migration fragen demnach nicht nach 
einer Verteilung von Rechten und Pflichten, die sich durch das berechtigte beziehungsweise 
unberechtigte Errichten von Grenzen ergeben haben. Sie gehen vielmehr von der Existenz 
von Staaten mit ihren Grenzen aus und blicken darauf, was das Hineinlassen oder Abweisen 
von Zuwandernden für Folgen für jene und für Dritte hätte. Es wird also grundsätzlich 
von einer asymmetrischen Situation von Aufnehmenden und Ankommenden oder 
zumindest von Entscheidenden und Ankommenden ausgegangen. Das bedeutet dabei nicht 
nur, dass Aufnehmende keine exklusiven Rechte an „ihren“ Staaten, Institutionen oder 
Kooperationsprodukten geltend machen können. Sie können durch vergangene Leistungen 
und Errungenschaften sogar Pflichten erworben haben, die Vermögen und Ressourcen, die 
ihnen dadurch zur Verfügung stehen, zum Schutz oder zur Unterstützung von Flüchtenden 
und Migrierenden einzusetzen.11

Kriterium für das Zulassen oder Abwehren von Flüchtenden oder allgemeiner Zuwandernden 
wird das Verhältnis zwischen der Bedürftigkeit einer Person und den Ressourcen, die ihr 
durch eine Aufnahme zukommen könnten oder würden. Ansprüche auf Aufnahme oder 
Zuwanderung werden also grundsätzlich als Ansprüche auf bestimmte Güter gesehen, 
wobei diese Güter nicht notwendig „positiv“ zu verstehen sind. Denn auch die Abwesenheit 
kriegerischer Verhältnisse ist ein Gut, weil sie es zum Beispiel erübrigt, Ressourcen 
einzusetzen, um Schädigungen abzuwehren oder mit Furcht umzugehen. Die Güter werden 
also zu solchen durch die Bedürftigkeit, die ihnen gegenübersteht. Ganz analog zur klassisch 
utilitaristischen Suche nach der Maximierung von Lust (pleasure) und Minimierung von 
Leiden (pain) wird davon ausgegangen, dass Güter das Wohlergehen erhöhen, indem 
sie selbst einen Wohlergehenszuwachs bewirken oder Faktoren beseitigen, die das 
Wohlergehen mindern. In einen anderen Staat flüchten oder zuwandern darf also diejenige 

10	Vgl. in diesem Sinn auch Singers eigene Überlegungen zu Flüchtenden und Migrierenden in Singer/
Singer 1988.
11	Als möglicherweise paradoxe Implikation ergibt sich dabei, dass durch die Möglichkeiten, 
aktuell Gutes damit zu tun, der normativ fragwürdige oder sogar falsche Erwerb der entsprechenden 
Möglichkeiten ex post sanktioniert werden kann. Für eine Flüchtlingsethik wirft das die Frage auf, wie 
verhindert wird, dass der Umgang mit den drängenden Problemen von Flüchtenden zur Perpetuierung 
globaler Ungerechtigkeiten beiträgt.



6  Andreas NIEDERBERGER

Person, die ohne die Flucht beziehungsweise Zuwanderung in ihrem Leiden verharren 
müsste oder ein bestimmtes Wohlergehensniveau nicht erreichen könnte und bei der die 
Ermöglichung von Flucht oder Zuwanderung keine entsprechend gewichtigen oder höheren 
Wohlergehensminderungen bei anderen Personen zur Folge hat.12

Im Feld von Migration und Flucht wirken solche utilitaristischen Argumentationen 
dann besonders überzeugend, wenn diejenigen, deren Ansprüche verhandelt werden, 
lange Fluchtwege oder Wanderungen hinter sich haben, Opfer staatlicher oder nicht-
staatlicher Gewalt und Ausbeutung geworden sind, psychologisch durch Erfahrungen am 
Ausgangsort oder während der Migration traumatisiert sind und vermeintlich willkürlichen 
Entscheidungen über Aufnahme oder Ablehnung an Grenzzäunen ausgesetzt sind. In solchen 
Fällen ist die Wohlergehensasymmetrie zwischen den Ankommenden und den Aufnehmenden 
oder Entscheidenden so groß, dass nur schwer zu sehen ist, wie die zweiten den ersten die 
Hilfe verweigern können, derer sie offensichtlich bedürfen, um ihrer Notlage zu entkommen.
Es ist sicherlich richtig, dass in solchen Notlagen Hilfe geboten ist, um die Betroffenen daraus 
zu befreien. Und dies gilt auch dann, wenn hilfsbedürftige Flüchtende und Migrierende selbst 
(Mit-)Urheber der Notlage sind – etwa indem sie sich an einem Bürgerkrieg, einer Terrormiliz 
oder Ähnlichem beteiligt haben. Solche Nothilfe trumpft oft auch weitere normative 
Forderungen, so dass zweifelsohne in akuten Krisen, wie sie weiterhin die Lage der 
Flüchtenden und Migrierenden an den Außengrenzen Europas und zum Teil auch innerhalb 
Europas wie auch in anderen Teilen der Welt kennzeichnen, in jedem Einzelfall geschaut 
werden muss, ob Hilfe vonnöten ist. Was die utilitaristischen Ansätze mit ihrem Fokus 
auf die akute Bedürftigkeit von Migrierenden und Flüchtenden aber nicht leisten, ist, eine 
Antwort zu geben, die sich auf die weitergehende Berechtigung oder Nicht-Berechtigung zur 
Flucht oder Migration richtet. Damit verfehlen sie gerade in einer Perspektive der politischen 
Philosophie die Frage, wie eine legitime Grenz-, Migrations- und Flüchtlingspolitik aussehen 
kann und muss, die offensichtlich selbst Teil und Ursache des Leidens ist, das zu den zuvor 
genannten Notlagen führt. In der utilitaristischen Perspektive erscheint die Migration als 
Mittel zum Zweck – aber nicht als Mittel dazu, den eigenen Lebensmittelpunkt zu verlagern 
und anderswo den eigenen Zielen nachzugehen, sondern vielmehr als Mittel dazu, aus 
einer akuten Notlage herauszukommen. Wenn sich aber herausstellt, dass die Flucht oder 
Migration selbst, etwa in der Form eines aufwendigen und gefährlichen Fluchtwegs oder 
durch die hohen Kosten desselben, die utilitaristisch relevante Notlage allererst erzeugt, 
wovon unter den aktuellen Umständen in vielen Fällen auszugehen ist, dann wäre zu 
konstatieren, dass Personen eigentlich kein „Recht“ zur Flucht oder Migration, sondern 

12	Vgl. zu einer solchen Argumentation etwa Schlothfeldt 2012.



Utilitarismus, Kants Weltbürgerrecht und die Suche nach normativen Grundlagen der Flüchtlingsethik  7

vielmehr die Pflicht haben, dort zu bleiben, wo sie sind und wo es ihnen nicht gut gehen mag, 
wo sie sich aber nicht in den Notlagen befinden, in die sie die Flucht bringt. Eventuell hätten 
sogar Dritte die Pflicht, erste daran zu hindern zu migrieren. Denn dies würde Ressourcen 
für Notlagen freimachen, die unabhängig von kontingenten Abwanderungsentscheidungen 
bestehen. Diese Implikationen der utilitaristischen Herangehensweise mögen für konkrete 
Entscheidungssituationen, wie sie auf dem Höhepunkt der europäischen Flüchtlingskrise 
2015 bestanden oder sich momentan mit Blick auf die Lage auf den griechischen Inseln, an 
den osteuropäischen Grenzen, in Libyen oder bei Ceuta und Melilla weiterhin präsentieren, 
kein wichtiger Gesichtspunkt sein. Aber sobald die Frage nach einer Migrations- und 
Flüchtlingspolitik oder der Zulässigkeit von Maßnahmen aufgeworfen wird, die potenzielle 
Migrierende von ihrem Vorhaben notfalls auch mit Gewalt abschrecken, zeigt sich, dass 
utilitaristische Positionen keine guten Argumente für offene Grenzen oder auch nur für 
eine Migrationspolitik haben, die die globalen Ungleichheiten und Ungerechtigkeiten 
berücksichtigt.
Das wird besonders deutlich, wenn entsprechende Theorien mit der sozialwissenschaftlichen 
Migrations- und Fluchtforschung konfrontiert sind, die darauf hinweist, dass es nicht die 
Ärmsten und Bedürftigsten sind, die migrieren oder fliehen.13 Migration und Flucht sind 
teuer und setzen verschiedene physische und kognitive Fähigkeiten voraus, über die die 
Ärmsten nicht (mehr) verfügen. Angesichts dessen wird von Ansätzen, die die Bedürftigkeit 
als Kriterium betrachten, entweder der Schluss gezogen, dass sich die Hilfe eigentlich 
auf die Bedürftigsten, d.h. die Hungernden oder unmittelbar Gewalt oder Klimawandel 
Ausgesetzten richten sollte, oder es werden Gründe konstruiert, die darlegen sollen, dass 
die Handlungsmöglichkeiten mit Blick auf die Bedürftigsten so anders und eventuell 
eingeschränkt sind, also mit denjenigen, die hinsichtlich derjenigen, die konkret an den 
Grenzen stehen, nicht verrechnet werden können, dass sie aus der Betrachtung ausgeblendet 
werden können.
Und schließlich ist festzuhalten, dass die Darstellung von Flüchtenden und Migrierenden 
als armen, kranken, leidenden Wesen viele von ihnen nicht trifft. In den USA zum Beispiel 
sind viele „Illegale“ nicht auf anstrengenden Wegen gekommen, sondern mit Touristenvisen 
oder durch Geburt von „illegalen“ Eltern, und einige Flüchtende und Migrierende verfügen 
durchaus über finanzielle Ressourcen und haben damit eine passable Grundlage, um eine 
neue Existenz aufzubauen. Solche Gruppen sind folglich zum Teil wesentlich bessergestellt 
als andere Flüchtende und Migrierende, aber im Normalfall immer noch schlechter gestellt 
als viele in den Aufnahmeländern: Was bedeutet das für sie? Dürfen sie abgeschoben oder 

13	Vgl. Collier 2013.



8  Andreas NIEDERBERGER

zurückgewiesen werden, weil sie sich nicht in akuten Notlagen befinden? Oder reicht die 
relative Schlechtergestelltheit gegenüber Einheimischen aus, um ihre Migration zuzulassen? 
Müssen sie auf einen endgültigen Aufnahmebescheid warten, bis alle wirklich Leidenden 
versorgt wurden?

3. Autonomie und das Menschenrecht auf Bewegungsfreiheit
In der utilitaristischen Perspektive werden die Ansprüche von Flüchtenden und Migrierenden 
zu einem Problem der begrenzten Ressourcen derjenigen, die in wenigstens relativ reichen 
Ländern wohnen. Die asymmetrische Perspektive greift so tief, dass nicht nur die Gründe 
ausgeblendet werden, die erklären, warum einige die entsprechenden Ressourcen haben, 
andere aber nicht. Es können vielmehr auch Gründe für Flucht und Migration, die sich nicht 
auf das bloße Überleben richten, kaum berücksichtigt werden. Flüchtende und Migrierende 
sind in solchen Ansätzen keine handelnden Menschen mit Zielen und auf ihr Erreichen 
gerichteten Entscheidungen, sondern Wesen, deren Überleben gesichert werden muss und die 
sich höchstens perspektivisch zu einem vollen Menschenstatus emporarbeiten können. Vor 
allem gegen eine solche reduktionistische Betrachtung von Flüchtenden und Migrierenden 
richten sich Ansätze, die sich der zu Beginn des ersten Abschnitts genannten Frage stellen 
und bestreiten, dass die Begründungslast auf Seiten derjenigen liegt, die migrieren wollen.14 
Sie folgen einer Linie, die Joseph Carens bereits Mitte der 1980er Jahre vorgegeben hat,15 
und beabsichtigen, auch die Ansprüche von Flüchtenden im Rahmen einer idealen Theorie 
der Migration zu begründen: Wenn politische und territoriale Grenzen tief in die menschliche 
Freiheit eingreifen, so das Argument, dann müssen diejenigen, die Grenzen errichten wollen, 
begründen, warum sie die Berechtigung dazu haben sollten, und nicht umgekehrt. Die Frage 
ist also, ob und wenn ja, warum und unter welchen Bedingungen Migrierende und Flüchtende 
die Pflicht haben sollten, Grenzen anzuerkennen.
Die meisten Ansätze, die sich mit dieser Frage auseinandersetzen und sie positiv oder 
abschlägig beantworten, verstehen sich als liberale Positionen und zielen auf gleiche 
Freiheitsrechte global aller ab.16 Die Unterschiede zwischen den Positionen ergeben sich 
wesentlich daraus, welchen Freiheitsrechten der Vorrang zugewiesen wird: Ansätze, die 

14	Wobei zuzugestehen ist, dass es auch konsequentialistische Ansätze gibt, die das Wohlergehen an 
Autonomie beziehungsweise individuelle Handlungsvermögen binden und insofern die Asymmetrie 
zwischen Entscheidenden und denjenigen, die bloße Nothilfe erfahren, nicht zu grundsätzlich anlegen.
15	Carens 1987.
16	Nicht betrachtet werden in diesem Artikel Ansätze, die skeptisch gegenüber liberalen 
Gleichheitsannahmen sind und vor allem aus feministischer Perspektive den Zusammenhang von 
Benachteiligung und Migration betrachten. Vgl. dazu unter anderem Higgins 2013.



Utilitarismus, Kants Weltbürgerrecht und die Suche nach normativen Grundlagen der Flüchtlingsethik  9

Eigentumsrechte (d.h. in diesem Fall die Freiheit, mit Blick auf bestimmte Dinge, ein 
Stück Land oder auch Institutionen allein entscheiden zu können, was damit geschieht) 
oder die Vereinigungsfreiheit an die erste Stelle setzen, kommen letztlich dazu, Grenzen 
zu rechtfertigen, wogegen Ansätze, die die Entscheidungsmöglichkeiten über das eigene 
Leben betonen, gewöhnlich die Bedeutung der Bewegungsfreiheit als Voraussetzung dafür 
unterstreichen, viele Optionen ergreifen zu können, und folglich für die beschränkte Geltung 
von Grenzen plädieren.17

Bei der Begründung, warum alle gleiche Freiheitsrechte haben, wird oft auf Kant oder dessen 
Autonomie- und Menschenwürdeverständnis verwiesen und im Bereich von Flucht und 
Migration könnte auch eine Verbindung mit dem kantischen Weltbürgerrecht nahelieben.18 
In einigen liberalen Ansätzen wird festgehalten, dass Kant mit seinem Autonomiebegriff 
allen Menschen die gleiche Würde zuspricht, so dass der öffentliche Raum auch nur so 
geregelt sein darf, dass dieser die entsprechende Würde nicht verletzt beziehungsweise allen 
die erforderliche Autonomie gewährt. Das Weltbürgerrecht im Ewigen Frieden und in der 
Rechtslehre lässt sich dann als konsequente Folge dessen begreifen und als Anspruch eines 
jeden auf einen globalen individuellen Rechtsanspruch lesen, der es ausschließt, einfach mit 
Zwang an der Ausübung globaler Bewegungsfreiheit gehindert zu werden. Menschen müssen 
mindestens die Möglichkeit haben, sich als gleiche Rechtsgenossen zu Gehör bringen zu 
können, und dies kann, wie gerade der Fall politischer Flüchtlinge zeigt, Flucht und das 
Überschreiten von Grenzen erfordern. Angesichts der engen Bindung von Autonomie, 
Menschenwürde und Rechtsstatus wäre mit Bezug auf Kant dementsprechend davon 
auszugehen, dass es in einer kantianischen Perspektive höchstens ein qualifiziertes Recht 
geben kann, Grenzen zu setzen und aufrechtzuerhalten, und dass dieses Recht immer durch 
das höhere Menschenrecht getrumpft wird, in seiner Würde, die einen globalen individuellen 
Rechtsstatus begründet, anerkannt und geschützt zu werden.
An dieser Stelle wäre viel im Detail zu einer solchen Art von Bezugnahmen auf Kant zu 
sagen. Ihre Hauptschwierigkeit besteht, wenn es sich um Ansätze handeln soll, die sich 
(auch) als Kantinterpretationen verstehen, darin, dass sie eine Interpretation vorschlägt und 
Zusammenhänge zwischen Theoriebausteinen bei Kant herstellt, die dessen Texte nicht 
hergeben. Menschenwürde und Autonomie sind keine Begriffe der kantischen Rechtslehre 

17	Vgl. als jüngere Überblicke über wesentliche Positionen und Kontroversen in diesem Feld Dietrich 
2017 und Fine/Ypi 2016.
18	In einer anderen Argumentationslinie in der Migrationsethik, die hier nicht genauer betrachtet 
wird, wird Kant dagegen gerade so verstanden, dass er über die Bedingungen, die für das Etablieren 
öffentlicher Rechtsverhältnisse erforderlich sind, den Staaten weitreichende Möglichkeiten zugesteht, 
über Zuwanderung zu entscheiden. Siehe dazu Stilz 2019.



10  Andreas NIEDERBERGER

und sie begründen nicht – oder zumindest nicht direkt – das Weltbürgerrecht.19 Zudem 
tritt das Weltbürgerrecht nicht einfach als ein Menschenrecht auf Bewegungsfreiheit auf, 
sondern wird von Kant in komplizierten Formulierungen als in wesentlichen Hinsichten 
eingeschränktes Recht auf Hospitalität verstanden.20 Die entsprechenden Positionen, die die 
Berechtigungen zur Grenzschließung bzw. zur globalen Bewegungsfreiheit über Autonomie 
und Menschenwürde klären wollen, mögen also an sich mehr oder weniger plausibel sein. 
Sie können aber den Zusammenhang mit der kantischen Theorie nicht ohne Weiteres für sich 
reklamieren.

4. Gegen eine kantische Theorie eines Menschenrechts auf Bewegungsfreiheit
Angesichts dieser Schwierigkeiten, das kantische Weltbürgerrecht für ein liberal verstandenes 
Menschenrecht auf Bewegungsfreiheit heranzuziehen, haben Ingeborg Maus21 und Oliver 
Eberl bereits seit dem Ende der 1990er Jahre betont, dass mit Blick auf die Ausführungen 
Kants zum Weltbürgerrecht vielmehr festzustellen ist, dass sie gerade nicht für ein 
Menschenrecht, sondern für eine anti-kolonialistische Souveränitätsberechtigung sprechen. 
Ihrer Lesart zufolge argumentiert Kant dementsprechend genau für die entgegengesetzte 
Position: Staaten dürfen, wie Eberl vor allem am Beispiel Japan demonstriert, ihre Grenzen 
weitgehend schließen und Einreisewilligen den Zugang verweigern, so lange sie eine 
minimale Zufluchtsmöglichkeit für Schiffbrüchige und andere lassen, die sich nur darüber am 
Leben erhalten können, dass sie das Territorium eines anderen Staates betreten.22 Anders als 
zum Beispiel bei Francisco de Vitoria steht das Weltbürgerrecht somit für ein weitreichendes 
Recht von Staaten, selbst über Zuwanderung zu ihnen zu entscheiden.
In dieser Linie hat jüngst auch Christoph Meckstroth argumentiert, dass der Abschnitt zum 
Weltbürgerrecht wie die anderen beiden Abschnitte im Ewigen Frieden als Abschnitt zum 
Weltbürgerrecht im Sinn eines cosmopolitan law und nicht im Sinn eines cosmopolitan 
(human) right zu verstehen ist.23 Wie das einzelstaatliche öffentliche Recht und das 
zwischenstaatliche Völkerrecht richtet sich dementsprechend auch das Weltbürgerrecht 
auf die Bedingungen, unter denen kriegerische Verhältnisse durch einen öffentlichen 
Rechtszustand überwunden werden können. Kant hält in dieser Lesart im Abschnitt zum 
Weltbürgerrecht fest, wer unter welchen Bedingungen mit Blick auf das Verhältnis zwischen 
Staaten und Individuen, die nicht ihre Bürger sind, berechtigt ist, Zwang anzuwenden. Vitoria, 

19	Vgl. Niederberger 2018.
20	Vgl. insgesamt zur Geschichte der Hospitalität im Bereich von Flucht und Migration Boudou 2020.
21	Siehe zum Beispiel Maus 1999.
22	Vgl. Eberl 2008, 220-254.
23	Meckstroth 2017, 538-540.



Utilitarismus, Kants Weltbürgerrecht und die Suche nach normativen Grundlagen der Flüchtlingsethik  11

so Meckstroth, rechtfertigte letztlich die kolonialen Unternehmungen Spaniens darüber, dass 
Spanier das Recht haben, sich überall auf dem Globus als Handelspartner anzubieten. Auf der 
Basis dieses Rechts erschien jeder Versuch, etwa indigener Gemeinschaften, den Aufbau von 
Handelsposten oder Handelskolonien zu unterbinden, als Verletzung des Weltbürgerrechts, 
was wiederum Dritte, wie in diesem Fall die spanische Krone, ermächtigte, Zwang gegen 
die entsprechenden indigenen Gemeinschaften auszuüben. Kant hält demgegenüber in der 
Nachfolge Emer de Vattels fest, dass das Recht der Individuen gegenüber anderen Staaten 
sich lediglich darauf beschränkt, dass sie erstens anbieten können müssen, als Handelspartner 
zur Verfügung zu stehen – wobei dieses Angebot ein kommunikatives Angebot sein können 
muss und keine Präsenzberechtigung umfasst –, und sie zweitens nicht des Territoriums 
verwiesen werden dürfen, wenn dies ihren Tod bedeutet. Es gibt also nur sehr wenige Fälle, 
bei denen sich Staaten der Verletzung dieses Rechts schuldig machen und folglich legitimer 
Zwangsausübung ausgesetzt sehen müssten.24

Es ist sicherlich wichtig und richtig, darauf zu insistieren, dass Kant einen dezidierten 
Anti-Kolonialismus vertritt und dass die auch heute möglicherweise weiterbestehenden 
Kolonialismusgefahren bei Migrationsbewegungen zu berücksichtigen sind – wobei dies 
für die eigentlich kontroverse Migration vom Globalen Süden in den Globalen Norden ein 
vernachlässigbares Problem sein dürfte. Insofern ist in der Tat zu konstatieren, dass Kant 
nicht als Vertreter einer liberalen Konzeption eines Menschenrechts auf Bewegungsfreiheit 
zu verstehen ist. Kant geht im Gegensatz zu Autoren wie Carens oder Cassee, die sich 
auf einen Anspruch auf Autonomie berufen, nicht davon aus, dass jeder die Möglichkeit 
haben muss, seine Konzeption des Guten an jedem beliebigen Ort der Erde zu verfolgen. 
Republikanische Verhältnisse sind bei allen allgemeinen und universellen Aspekten, die 
sie zu realisieren haben, immer auch besondere republikanische Verhältnisse, in denen eine 
besondere Verfassung gilt und besondere Entscheidungen, gerade zum Beispiel im Bereich 
der Eigentumsordnung, getroffen werden können. Menschen haben die grundsätzliche Pflicht, 
alle Verhältnisse, in denen sie sich zu anderen Menschen und ihren Organisationen befinden, 
zu öffentlich-rechtlichen Verhältnissen zu machen; aber sie haben keine entsprechende 
Pflicht, jeden anderen Menschen als Mitbürgerin oder Mitbürger in einer einzelstaatlichen 
republikanischen Ordnung aufzunehmen.
Der Schluss, den Maus, Eberl oder Meckstroth daraus ziehen, dass es beim Weltbürgerrecht 
gar nicht um individuelle Menschenrechte geht, sondern vielmehr um eine zweifache 
kleine Einschränkung staatlicher Souveränität, in Form der Offenheit für externe 
Kommunikationsangebote und der Hilfeleistung in individuellen Notlagen, kommt jedoch zu 

24	Ebd., 551-552.



12  Andreas NIEDERBERGER

schnell. Denn in Kants Text ist in der Tat die Rede vom „Recht eines Fremdlings“ und nicht 
einfach nur von einem cosmopolitan law. Individuen haben eigene rechtliche Ansprüche und 
diese Ansprüche erfordern mehr als die beiden Souveränitätseinschränkungen.

5. Kants Weltbürgerrecht – Zwei Quellen und Kontroversen
Die zuvor angeführten Autoren beanspruchen bereits, die kantische Position zu 
rekonstruieren, ohne dabei notwendig behaupten zu wollen, dass sie jene Position auch 
systematisch für die aktuelle Diskussion übernehmen würden. Sie betonen dazu zum 
Teil, dass die kantische Argumentation mit den Kolonialbestrebungen auf einen anderen 
welthistorischen Kontext bezogen war als derjenige, mit dem wir uns aktuell konfrontiert 
sehen. Einige gehen noch weiter und klammern die mögliche gegenwärtige Relevanz Kants 
ganz ein und konzentrieren sich (vermeintlich) vollständig darauf, seine Ausführungen zum 
Weltbürgerrecht im Zusammenhang der kantischen Werke zu verstehen.
In den Mittelpunkt gerückt wird hierbei die Frage nach dem normativen Grund des 
Weltbürgerrechts, um von dorther auch dessen Gehalt und Reichweite genauer zu 
bestimmen.25 In dieser Bestimmung stößt man auf zwei Gründe, die Kant anführt und die 
von seinen Interpretinnen und Interpreten sehr unterschiedlich gewichtet und hierarchisiert 
werden:
Einerseits verweist Kant darauf, dass niemand abgewiesen werden darf, für den diese 
Abweisung den „Untergang“ bedeutet.26 Dieser Grund für das Weltbürgerrecht lässt sich 
vor dem Hintergrund der weiteren Äußerungen Kants über die Kugelfläche der Erde und 
die Unmöglichkeit einer unendlichen Zerstreuung so verstehen, dass die Körperlichkeit des 
Menschen ihn zu seinem Überleben darauf angewiesen sein lässt, ein Stück Land für sich 
reklamieren zu können. Wie unterdessen verschiedene Autoren herausgearbeitet haben, greift 
Kant hier einen alten Topos der völkerrechtlichen Diskussionen auf. Für die neuzeitliche 
Völkerrechtsentwicklung begründet insbesondere Hugo Grotius den entsprechenden 
Anspruch von Schiffbrüchigen, das Ufer betreten zu können und dort auch bleiben zu dürfen, 
bis sich eine andere Möglichkeit bietet, dem ansonsten drohenden Tod durch Ertrinken zu 
entrinnen. Der Anspruch ist dabei nicht auf Schiffbrüchige beschränkt, sondern kommt jedem 
zu, der sich in einer vergleichbaren Situation findet, d.h. wer nicht aus eigenem Willen und 
d.h. auch aus Alternativlosigkeit einen physikalischen Ort einnimmt, kann damit keinen 
normativ relevanten Fehler machen und darf daher auch nicht gezwungen werden, den Ort zu 
verlassen.

25	Vgl. dazu auch den Interpretationsrahmen, den Peter Niesen (2017) vorschlägt.
26	Kant (1795), 358.



Utilitarismus, Kants Weltbürgerrecht und die Suche nach normativen Grundlagen der Flüchtlingsethik  13

Andererseits hält Kant aber auch fest, dass jeder Mensch die Möglichkeit haben muss, sich 
anderen „zur Gesellschaft anzubieten“.27 Hier bringt er eine andere völkerrechtliche Linie 
beziehungsweise einen anderen Argumentationsstrang, der sich in der Rechtslehre auch 
zuvor schon findet, ins Spiel, nämlich das ius communicationis. Aufgrund der Endlichkeit 
der Erde und der Notwendigkeit der Menschheit insgesamt, sich in dieser Endlichkeit 
einzurichten, müssen sich alle Menschen in der rechtlichen Entscheidung, wer die endliche 
Erde wie nutzen darf, zur Geltung bringen können. Anders als bei John Locke kann dies 
nicht in einseitigen Aneignungsakten bestehen, in denen bestimmte Einschränkungen, wie 
sie insbesondere das „Proviso“ festlegt, eingehalten werden. Für Kant verweist vielmehr 
jeder Aneignungsakt auf die Konstitution eines öffentlichen Rechtszustands, in dem über die 
Zulässigkeit bzw. Unzulässigkeit des Aneignungsaktes entschieden wird. Die Konstitution 
des öffentlichen Rechtszustandes erfordert den Übergang in eine politische Ordnung und 
setzt somit die Kooperation derjenigen voraus, die sich dann in der politischen Ordnung 
wiederfinden. Eine solche Kooperation ist aber nicht spontan vorstellbar, sondern sie 
setzt die Verständigung der Kooperierenden voraus, so dass jeder das Recht haben muss, 
anderen gegenüber seine Kooperationsbereitschaft zu kommunizieren. So begründet ergibt 
sich das Weltbürgerrecht folglich aus den grundlegenden Voraussetzungen für das Recht 
überhaupt. – Dabei ist es wichtig festzuhalten, dass sich die kantische Fassung des ius 
communicationis auf die Konstitution der Rechtsordnung richtet und nicht auf das Etablieren 
ökonomischer, also nutzenorientierter Verhältnisse. Dies unterscheidet Kant wesentlich von 
völkerrechtlichen Vorgängern wie Vitoria oder auch Grotius.
Wie verhalten sich diese beiden Begründungen des Weltbürgerrechts zueinander? In den 
vorliegenden Interpretationsvorschlägen wird zumeist eine der beiden Quellen gegenüber 
der anderen privilegiert oder sogar ein Abhängigkeitsverhältnis gesehen: So wird 
entweder die erste Begründung in den Mittelpunkt gerückt und Kant als Nachfolger von 
Grotius’ Überlegungen zu Schiffbrüchigen präsentiert, während die ius communicationis-
Argumentation wesentlich zu einer Erwartung an die Haltung von Staaten in der globalen 
Rechtsordnung wird. Pauline Kleingeld zum Beispiel argumentiert demgegenüber ausgehend 
vom ius communicationis und sieht das Aufnahmerecht von Personen in Notlagen mehr oder 
minder als Implikation des ersten Rechts.28 Beide Varianten haben ihre Schwierigkeiten, 
wenn man sich den kantischen Text anschaut: Die erste Position kann nicht wirklich erklären, 
warum es die ius communicationis-Referenzen überhaupt gibt, während die zweite Position 
vor der Herausforderung steht zu erläutern, warum das Aufnahmerecht in Notlagen so 
ausführlich und explizit zur Sprache kommt.

27	Ebd.
28	Kleingeld 2012, 84-85.



14  Andreas NIEDERBERGER

Greift man Meckstroth‘ zuvor erwähntes Argument auf, dass sich das Weltbürgerrecht nicht 
auf ein right reduzieren lässt, sondern dass es um law geht, und dass der Zusammenhang des 
Weltbürgerrechts mit den anderen Teilen des öffentlichen Rechts verstanden werden muss, 
dann eröffnet sich eine andere Perspektive auf die beiden Quellen. Der Ausgangspunkt der 
kantischen Rechtstheorie insgesamt ist die Frage, unter welchen Pflichten vernünftige Wesen 
untereinander stehen, die nicht ausschließen können, dass sie in Ausübung ihrer äußeren 
Freiheit beziehungsweise Willkür in Konflikt miteinander geraten. Da sie als vernünftige 
Wesen beanspruchen, selbst ihr Handeln bestimmen zu können, etwa um es unter vernünftige 
Regeln zu stellen, ist die primäre Pflicht, die sie haben, diejenige, ihr eigenes Handeln so zu 
gestalten, dass der Konflikt mit anderen vermeidbar wird. Von dieser Vermeidbarkeit ist nur 
auszugehen, wenn es geteilte Regeln gibt, die in sich andeutenden Konflikten entscheidbar 
machen, wer zurückstehen muss.
Die Kombination von einzelstaatlichen Republiken und diese Republiken untereinander 
rechtlich regulierendem Völkerrecht unterstellt nahezu alle denkbaren Konflikte öffentlich-
rechtlichen Regeln, so dass für all diese Konflikte eine Lösung vorgesehen ist. Es gibt aber 
mindestens drei Konflikte, die dabei unberücksichtigt bleiben und für diese Konflikte bietet 
das Weltbürgerrecht eine Antwort:
Erstens ist die Kombination von Republiken und Völkerrecht vor allem eine Lösung für 
Eigentumskonflikte. Mit dem völkerrechtlich abgesicherten Anspruch auf ein Territorium und 
der innerstaatlichen Eigentumsordnung kann in nahezu jedem Fall entschieden werden, wer 
Eigentum an Boden und Gegenständen hat. In nahezu jedem Fall, da die Situation denkbar 
ist, dass jemand kein Eigentum hat und alles Eigentum anderer ist. Wenn diese Person 
verpflichtet wäre, das Eigentumsrecht der jeweils anderen anzuerkennen, müsste diese Person 
verpflichtet sein zu sterben, also ihr Überleben nicht zu sichern. In diesem Fall müssen 
andere die Pflicht haben, auf ihr Eigentumsrecht wenigstens temporär zu verzichten, und die 
erste Person wenigstens die Freiheit haben, auf das Entsprechende zuzugreifen. Ansonsten 
würde die Rechtsordnung nicht erklären können, warum sie für alle vernünftigen Wesen 
Anerkennung beanspruchen können sollte. Das weltbürgerliche Recht auf einen physischen 
Ort in Notlagen ergibt sich also als ein Recht, das die Lösung von Eigentumskonflikten durch 
Republiken und das Völkerrecht notwendig ergänzen muss.
Zweitens hat die Partikularität der jeweiligen Republiken zur Folge, dass Situationen 
nicht ausgeschlossen werden können, in denen die Bereitschaft einiger, weiter mit anderen 
zu kooperieren, an eine Grenze gelangt. Entscheidungen über Eigentumsordnungen, die 
Bestimmung von Amtsinhabern etc. sind nicht kontingent und können in einem Maß in 
Widerstreit zu den Interessen von Bürgerinnen und Bürgern geraten, dass diese die Absicht 
ausbilden, sich an einem anderen Gemeinwesen zu beteiligen. Die Konflikte sind in diesem 



Utilitarismus, Kants Weltbürgerrecht und die Suche nach normativen Grundlagen der Flüchtlingsethik  15

Fall so zu verstehen, dass die Betroffenen die Geltung des innerstaatlichen Rechts (für sie) 
infrage stellen und nicht mehr einfach angenommen werden kann, dass das entsprechende 
Recht normativ unproblematisch erzwungen werden kann. Damit das Recht weiter erzwungen 
werden darf, müssen Bürgerinnen und Bürger die Möglichkeit haben, aus einem Gemeinwesen 
auszutreten, wenn sie andere finden, die bereit sind, sie an ihren Kooperationsverhältnissen 
zu beteiligen. D.h. Menschen haben kein Recht, sich einen Kooperationszusammenhang 
auszusuchen, aber sie müssen das Recht haben zu versuchen, in einen anderen Zusammenhang 
überzutreten. Das bedeutet einerseits, dass es ein innerstaatliches Recht auf Emigration geben 
muss,29 während andererseits die Berechtigung bestehen muss, in Kontakt mit anderen zu 
treten, um das eigene Interesse zu bekunden.
Drittens schließlich muss die globale rechtliche Ordnung ein gewisses Maß an Dynamik 
vorsehen: Selbst wenn sich die aktuellen Verhältnisse auf frühere Entscheidungen 
zurückführen lassen, kann nicht einfach davon ausgegangen werden, dass sie zukünftigen 
Generationen die Pflicht auferlegen, sie nicht zu revidieren. Vernünftige Wesen müssen, wenn 
die rechtliche Ordnung auf ihnen und ihren Selbstverpflichtungen aufruht, das Vermögen 
haben, die rechtliche Ordnung so zu reformieren, wie es ihrem aktuellen Urteil entspricht. 
Das bedeutet, dass neben den Staaten und dem Völkerrecht eine Ebene bestehen muss, auf 
der diese Aufteilung im öffentlichen Recht, die – wie Kants Diskussion der Weltrepublik zeigt 
– zulässig, aber nicht notwendig ist, transformiert werden kann. Da die jeweilige Reichweite 
der Republiken und des Völkerrechts von der Gestaltung des globalen Zusammenhangs 
insgesamt abhängt, kann diese Möglichkeit zur Transformation nicht im einzelstaatlichen 
oder im Völkerrecht niedergelegt sein.
Das Weltbürgerrecht geht also auf die Lösung von drei möglichen Konflikten zurück, die 
staatliches Recht und Völkerrecht nicht zu bearbeiten vermögen. Die unterschiedlichen 
Bestandteile des Weltbürgerrechts verbindet nicht ein ihnen zugrunde liegendes 
Menschenrecht, sondern die Notwendigkeit einer zusätzlichen Rechtsebene, die Pflichten und 
Rechte verteilt.

6. Warum sollte Kants Weltbürgerrecht überhaupt relevant sein für unsere Situation?
Meine vorstehenden Ausführungen gingen aus von den Herausforderungen, die Flucht und 
Migration mit sich bringen und vor denen Europa und die Welt insgesamt heute stehen. 
Der Blick auf utilitaristische Ansätze zu einer Flüchtlingsethik zeigte, dass diese viel zu 
kurz greifen, um auf diese Herausforderungen als solche angemessen reagieren zu können. 

29	Vgl. zu dieser Frage ausführlicher Niederberger 2019.



16  Andreas NIEDERBERGER

Normative Aussagen zu Flucht und Migration müssen grundsätzlicher ansetzen und können 
sich nicht auf die Begründung von Nothilfeverpflichtungen beschränken. Grundsätzlichere 
Versuche, über Autonomie und Menschenwürde menschenrechtliche Ansprüche auf globale 
Bewegungsfreiheit zu rechtfertigen, vermögen aber ebenfalls – zumindest dann, wenn 
sie Kant für sich reklamieren wollen – nicht zu überzeugen. Und die Auseinandersetzung 
mit der kantischen Argumentation selbst führt zu zwei beziehungsweise in der zuletzt 
vorgeschlagenen Rekonstruktion sogar drei distinkten Elementen des Weltbürgerrechts, 
die für sich genommen plausibel sein mögen für die Begründung bestimmter Ansprüche, 
die in Flucht- und Migrationskontexten relevant sein könnten, aber möglicherweise auf die 
eigentlich drängenden Fragen keine Antwort bereithalten.
Warum sollte für das weitere Nachdenken über die normativen Grundlagen der 
Flüchtlings- und Migrationspolitik das kantische Weltbürgerrecht ein interessanter 
Referenzpunkt sein? Müsste man nicht sagen, dass die aktuelle Situation ganz wesentlich 
auf Gerechtigkeitsprobleme in einer globalisierten kapitalistischen Ordnung zurückgeht 
und dass Kant zu solchen Gerechtigkeitsproblemen kaum etwas beizutragen hat? Kant 
mag zu den Gerechtigkeitsproblemen als solchen wenig zu sagen haben, aber er bleibt der 
unumgängliche Referenzautor für die Frage, wie mit Konflikten umzugehen ist. Und in 
der aktuellen Situation ist vor allem umstritten, was Gerechtigkeit genau gebietet. Denn es 
gibt nicht ein geteiltes Verständnis von Gerechtigkeit, vor dessen Hintergrund die Situation 
bewertet werden könnte. Zu entscheiden ist also momentan insbesondere, wer in welcher 
Situation entscheiden kann und darf, wem welche Ansprüche zukommen. Dies ist nicht 
selbst eine Gerechtigkeits-, sondern vor allem und zunächst eine politische und rechtliche 
Frage – und dafür ist und bleibt das Weltbürgerrecht Kants wichtig. Denn erstens ist darüber 
nachzudenken, ob und wie viele der sich momentan auf der Flucht befindenden Personen 
unter den ersten Aspekt des Weltbürgerrechts fallen: In vielen Fällen geht es tatsächlich um 
Schiffbrüchige, aber die Alternativlosigkeit lässt sicherlich auch viele andere unter diesen 
Anspruch fallen. Zweitens zeigt sich in der aktuellen Situation aber nicht nur auf Seiten 
derjenigen, die flüchten oder sonstwie zu migrieren beabsichtigen, sondern auch in den 
aufnehmenden Bevölkerungen, dass die globale Ordnung so nicht einfach fortgeführt werden 
kann. Wenn Nationalstaaten nicht einmal mehr versuchen zu begründen, warum global 
jeder die existierende Ordnung anerkennen sollte, und Flüchtenden und Migrierenden der 
Status von Handelnden und Rechteträgern abgesprochen wird, dann steht die Legitimation 
des bestehenden einzelstaatlichen und internationalen Rechts in Frage. Soll dieser Konflikt 
nicht einfach durch Gewalt „gelöst“ werden, dann müssen Wege gefunden werden, um die 
Auseinandersetzung über die zukünftigen globalen rechtlich-politischen Verhältnisse in 
friedlicher und global inklusiver Weise austragbar zu machen.



Utilitarismus, Kants Weltbürgerrecht und die Suche nach normativen Grundlagen der Flüchtlingsethik  17

Bibliographie
Ahlhaus, Svenja (2020), Die Grenzen des Demos. Mitgliedschaftspolitik aus postsouveräner 

Perspektive, Frankfurt, New York: Campus.
Benhabib, Seyla (2004), The Rights of Others. Aliens, Residents and Citizens, Cambridge: 

Cambridge UP.
Boudou, Benjamin (2020), „Migration and the duty of hospitality: A genealogical sketch“, in: 

Transitions: Journal of Transient Migration 4 (2), 257-274.
Carens, Joseph H. (1987), „Aliens and Citizens: The Case for Open Borders“, in: The Review 

of Politics 49 (2), 251-273.
Cassee, Andreas (2016), Globale Bewegungsfreiheit: Ein philosophisches Plädoyer für offene 

Grenzen. Berlin: Suhrkamp.
Collier, Paul (2013), Exodus. How Migration Is Changing Our World, Oxford: Oxford UP.
Dietrich, Frank (2017), Ethik der Migration: Philosophische Schlüsseltexte, Berlin: Suhrkamp.
Eberl, Oliver (2008), Demokratie und Frieden. Kants Friedensschrift in den Kontroversen 

der Gegenwart, Baden-Baden: Nomos.
Fine, Sarah/Ypi, Lea (Hg.) (2016), Migration in Political Theory. The Ethics of Movement 

and Membership, Oxford: Oxford UP.
Gerver, Mollie (2020), „Sufficiency, Priority, and Selecting Refugees“, in: Journal of Applied 

Philosophy 37 (5), 713-730.
Gibney, Matthew J. (2018), „The Ethics of Refugees“, in: Philosophy Compass 13 (10).
Higgins, Peter (2013), Immigration Justice, Edinburgh: Edinburgh UP.
Kant, Immanuel (1795), „Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer Entwurf“, in: Kants 

Werke – Akademieausgabe Bd. VIII, Berlin: de Gruyter 1968, 341-386.
Kleingeld, Pauline (2012), Kant and Cosmopolitanism. The Philosophical Ideal of World 

Citizenship, Cambridge: Cambridge UP.
Kuper, Andrew (2005), „Global Poverty Relief: More Than Charity“, in: ders. (Hg.), Global 

Responsibilities. Who Must Deliver on Human Rights?, New York, London: Routledge, 
155-172.

Maus, Ingeborg (1999), „Menschenrechte als Ermächtigungsnormen internationaler 
Politik oder: der zerstörte Zusammenhang von Menschenrechten und Demokratie“, in: 
Hauke Brunkhorst, Wolfgang R. Köhler, Matthias Lutz-Bachmann (Hg.), Recht auf 
Menschenrechte. Menschenrechte, Demokratie und internationale Politik, Frankfurt/
Main: Suhrkamp, 276-292.

Meckstroth, Christopher (2017), „Hospitality, or Kant’s Critique of Cosmopolitanism and 
Human Rights“, in: Political Theory 46 (4), 537-559.

Niederberger, Andreas (2017), „Ein Flirt mit dem Naturrecht“, in: Zeitschrift für 



18  Andreas NIEDERBERGER

philosophische Literatur 5 (2), 21-32.
Niederberger, Andreas (2018), „Braucht die kantische Rechtsphilosophie die 

Menschenwürde?“, in: Reza Mosayebi (Hg.), Kant und die Menschenrechte, Berlin: de 
Gruyter, 81-99.

Niederberger, Andreas (2019), „Gibt es gute Gründe, das Recht auf Emigration 
einzuschränken? Zur normativen Herausforderung des Brain-Drain“, in: Simone Dietz, 
Hannes Foth, Svenja Wiertz (Hg.), Die Freiheit zu gehen: Ausstiegsoptionen in sozialen, 
politischen und existenziellen Kontexten, Wiesbaden: Springer VS, 45-77.

Niesen, Peter (2017), „What Kant would have Said in the Refugee Crisis“, in: Danish 
Yearbook of Philosophy 50, 83-106.

Owen, David (2020), What Do We Owe to Refugees?, Cambridge: Polity.
Schlothfeldt, Stephan (2012), „Dürfen Notleidende an den Grenzen wohlhabender Länder 

abgewiesen werden?“, in: Andreas Cassee, Anna Goppel (Hg.), Migration und Ethik, 
Münster: Mentis, 199-201.

Singer, Peter (1972), „Famine, Affluence, and Morality“, in: Philosophy and Public Affairs 1 
(3), 229-243.

Singer, Peter (2005), „Poverty, Facts, and Political Philosophie: A Debate with Andrew 
Kuper“, in: Andrew Kuper (Hg.), Global Responsibilities. Who Must Deliver on Human 
Rights?, New York, London: Routledge, 173-181.

Singer, Peter/Singer, Renata (1988), „The ethics of refugee policy“, in: Mark Gibney 
(Hg.), Open Borders? Closed Societies?: The Ethical and Political Issues, New York: 
Greenwood Press, 111-130.

Stilz, Anna (2019), Territorial Sovereignty: A Philosophical Exploration, Oxford: Oxford UP.
Wellman, Christopher Heath/Cole, Phillip (2011), Debating the Ethics of Immigration: Is 

There a Right to Exclude?, Oxford: Oxford University Press.

©2022 by Andreas NIEDERBERGER. All rights reserved.




