|

) <

The University of Osaka
Institutional Knowledge Archive

Utilitarismus, Kants Weltblirgerrecht und die
Title Suche nach normativen Grundlagen der
Flichtlingsethik

Author(s) [Niederberger, Andreas

Citation |[Philosophia OSAKA. 2022, 17, p. 1-18

Version Type|VoR

URL https://doi.org/10.18910/85574

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir. library. osaka-u. ac. jp/

The University of Osaka



Philosophia OSAKA No.17,2022 1

Andreas NIEDERBERGER (University Duisburg-Essen)

Utilitarismus, Kants Weltbiirgerrecht und die Suche nach normativen
Grundlagen der Fliichtlingsethik

1. Grenzen und die Schwierigkeit der Verteilung von Rechtfertigungspflichten
Spétestens seit der europdischen ,,Fliichtlingskrise® 2015 steht auch in der Philosophie die
Frage nach den Anspriichen von Fliichtenden und Migrierenden bzw. aufnehmenden Léndern
und denjenigen, die in ihnen leben, im Mittelpunkt.! Was diirfen Personen und Gruppen, die
Grenzen zwischen Staaten tiberschreiten, fiir sich reklamieren und was wiederum diejenigen,
die die Grenzen gesetzt haben, von ersten erwarten? Verschiedenste Ansdtze versuchen,
Antworten auf diese Fragen zu finden. Sie wollen kldren, ob Personen das Recht haben, ein
Territorium zu betreten und sich darauf aufzuhalten, das eigentlich andere als ihr Eigentum
bzw. der eigenen Kontrolle unterliegend betrachten, oder ob die ersten sogar fordern diirfen,
in politische und soziale Gemeinschaften inkludiert zu werden, die auf dem entsprechenden
Territorium gebildet wurden.? Solche Inklusion geht dabei gewohnlich auch mit Anspriichen
auf die Teilhabe an den Giitern einher, die in den Gemeinschaften durch Kooperation erzeugt
und (um-)verteilt werden, bzw. auf die Einbeziehung in die politischen Verfahren, in denen
liber entsprechende Kooperationen und Verteilungen entschieden wird, also auf Zugang zur
Biirgerschaft.? Zumeist klingt es — auch in den Ansétzen selbst* — so, als miissten vor allem
die Anspriiche von Fliichtenden und Migrierenden begriindet werden, die in das Eigentum
oder den Handlungsraum anderer vermeintlich eingreifen. Es kann aber auch andersherum
gefragt werden, was Personen, Gemeinschaften oder Staaten iiberhaupt die Berechtigung
geben sollte, andere Personen oder Gemeinschaften davon abzuhalten, sich auf das
Territorium erster zu begeben und dariiber in die Verteilung von Pflichten und Rechten auf
dem Territorium einbezogen zu werden.’

Neben der Untersuchung, wer welche Anspriiche wem gegeniiber geltend machen kann,

I Dieser Artikel fragt insbesondere nach der Begriindung der Anspriiche oder Pflichten von Fliichtenden
beziehungsweise Aufnehmenden derselben und gehort somit zum Bereich der sich in den letzten
Jahren als distinktes Feld herausbildenden Fliichtlingsethik. Zugleich bestreiten einige die Distinktheit
dieses Felds und sehen die vermeintlich besonderen Anspriiche von Fliichtenden im Horizont der
allgemeineren Fragen der Migrationsethik. Da der Artikel an grundlegenden Begriindungsstrategien
interessiert ist, wird daher offengelassen, ob die Fliichtlingsethik eine eigenstandige Perspektive hat
oder ob sie Teil einer umfassenderen Migrationsethik ist beziechungsweise sein sollte.

2 Vagl. als jiingeren Uberblick zur Debatte iiber eine Fliichtlingsethik Gibney 2018.

3 Vgl. dazu exemplarisch Benhabib 2004 und Ahlhaus 2020.

* Siehe etwa Owen 2020.

5 Vgl. dazu beispielsweise die Kontroverse in Wellman/Cole 2011.



2 Andreas NIEDERBERGER

wird damit die Frage nach der Verteilung der Rechtfertigungspflichten zentral, d.h. diejenige
danach, was tiberhaupt gerechtfertigt werden muss: Ist die Existenz von Grenzen der selbst
nicht weiter zu problematisierende Ausgangspunkt, so dass Migrierende und Fliichtende
begriinden kdnnen miissen, warum andere die Pflicht haben sollten, die Grenze zu 6ffnen
und evt. sogar die Zuwandernden in ihre Kooperationsverhéltnisse zu integrieren? Oder
ist die Abgrenzung von exklusiven und d.h. der eigenen Willkiir unterliegenden Zugriffs-
und Nutzungsrechten und die damit einhergehende Pflicht anderer, diese Abgrenzungen zu
respektieren, das, was priméar zu rechtfertigen ist?® Je nachdem, was als unproblematischer
Ausgangspunkt begriffen wird, wird der Begriindungsaufwand fiir die eine oder andere
Position hoher und es verdndert sich die Plausibilitit von Argumenten. Und schlielich kann
man in diesem Zusammenhang auch fragen, ob die in der Literatur gingige Annahme ecines
methodologischen normativen Individualismus iiberzeugend ist: Lasst sich die Aufteilung
der Welt in voneinander unterschiedene Einzelstaaten mit ihren jeweiligen souveridnen
Prédrogativen, die sich vor allem in ihrer rechtlichen Hoheit zeigen, die sie auf einem
bestimmten Territorium ausiiben diirfen, tiberhaupt iiber die Rechte und Pflichten zwischen
Individuen begriinden? Welchen Status haben existierende volkerrechtliche Ubereinkiinfte
zum Fliichtlingsschutz, aber auch zur Berechtigung von Mallnahmen der Grenzsicherung und
Zuwanderungspolitik?

Die letzten Fragen deuten schon an, dass es nicht einfach ist zu bestimmen, wie eine
Ausgangsverteilung von Rechten und Pflichten beziechungsweise von Rechtfertigungspflichten
aussiecht und welche Aspekte der rechtlich-politischen Gegebenheiten als Rahmen
vorausgesetzt oder aber als selbst rechtfertigungsbediirftig erachtet werden. Vor diesem
Hintergrund untersucht der vorliegende Artikel unterschiedliche allgemeine normative
Argumentationsstrategien im Bereich der Fliichtlings- und Migrationsethik auf ihre
Plausibilitdt und Reichweite. Zundchst wird ein weit verbreiteter utilitaristischer Ansatz
in den Blick genommen, der davon iiberzeugt ist, dass sich viele der zuvor genannten
Fragen umgehen beziehungsweise trivialisieren lassen und ein einfaches Prinzip ausreicht,
um jeweilige Anspriiche von Fliichtenden und Migrierenden zu iiberpriifen sowie
korrespondierende Pflichten oder Berechtigungen zu begriinden. Es wird gezeigt, dass eine
solche utilitaristische Strategie zwar mit Blick auf akute Notlagen plausibel sein mag, aber
keine tiberzeugenden Antworten fiir dartiberhinausgehende Fragen von Flucht und Migration

zu geben vermag. Im Anschluss daran wird kurz auf liberale Argumentationen geschaut,

® Andreas Cassee (2016) spielt in seiner Studie mit Blick auf ein globales Recht auf Bewegungsfreiheit
beide Fragerichtungen durch. Er iibersieht dabei jedoch, dass sich aus dem Fehlen einer Pflicht
von Migrierenden, Grenzen nicht zu iiberschreiten, nicht automatisch ein Anspruchsrecht auf das
Uberschreiten von Grenzen und d.h. auf Seiten der Aufnehmenden eine Pflicht ergibt, Grenzen zu
Offnen. Siehe dazu auch Niederberger 2017.



Utilitarismus, Kants Weltbiirgerrecht und die Suche nach normativen Grundlagen der Fliichtlingsethik 3

die der Autonomie eine zentrale Begriindungsleistung in der Verteilung von Rechten und
Pflichten zuschreiben, allerdings vor der Herausforderung stehen, den Autonomiebegriff
plausibel einzufiihren. Einige dieser Argumentationen fithren den Autonomiebegriff auf
Immanuel Kant zuriick und verbinden Autonomie mit dem Weltbiirgerrecht, wie es Kant in
seinen Schriften vorsieht. Im daran anschlieBenden Schritt wird daher zuerst gezeigt, dass
diese Verbindung fragwiirdig ist und es Lesarten des kantischen Weltbiirgerrechts gibt, die
bestreiten, dass es mehr als eine minimale Verpflichtung von Ankunftsstaaten umfasst, an
Leib und Leben bedrohte Fliichtende nicht abzuweisen. Gegen diese minimalistische und
restriktive Lesart von Kants Ausfithrungen zum Weltbiirgerrecht wird jedoch eingewandt,
dass sie dem kantischen Text nicht vollstandig gerecht wird, sondern dass sich hierin durchaus
weiterfithrende Anspriiche im Bereich von Flucht und Migration finden. Abschlieend wird
gefragt, ob und inwiefern sich dieses erweiterte Verstiandnis des kantischen Weltbiirgerrechts

als Grundlage fiir eine aktuelle Fliichtlings- oder Migrationsethik eignet.

2. Von der Attraktivitiit des Utilitarismus

Angesichts der komplizierten grundlegenden Frage, wie iiberhaupt bestimmt werden
kann, wer welche Begriindungsleistung zu erbringen hat, ist es nicht iiberraschend,
dass auch im Feld der normativen Theorie von Flucht und Migration wie in anderen
Bereichen angewandter Ethik und politischer Philosophie im weitesten Sinn utilitaristische
Ansédtze in den Vordergrund drdngen. Sie ,,verlieren sich® nicht in grundsitzlichen
deontologischen Erwégungen iiber Rechte, Pflichten und deren gerechte Verteilung,
sondern sie klammern die Griinde fiir bestehende Verhéltnisse und urspriingliche Rechte
und Pflichten weitgehend aus. Stattdessen beginnen sie mit der Frage, wie in einer
gegebenen Handlungs- oder Interaktionssituation mit Blick auf das Wohlergehen aller
von Handlungen und Entscheidungen Betroffener das beste Resultat erzielt werden kann.
Dabei werden nicht die Wohlergehensgewinne schlechthin betrachtet, sondern prioritanisch
oder schwellenwerttheoretisch vor allem die Moglichkeiten betont, die Lage derjenigen
wesentlich zu verdndern, denen es absolut gesehen nicht gut geht oder die sich unterhalb
einer Schwelle menschenwiirdigen Daseins bewegen.” Die Verhéltnisse werden nicht selbst
schon als normativ strukturiert verstanden, also in einer Verteilung von Rechten, Pflichten,
Freiheiten etc. bestehend. Jeweilige Handlungssituationen werden vielmehr so begriffen, dass
in ihnen bestimmte Ressourcen bereitstehen, die eingesetzt werden kdnnen, um die Situation

insbesondere Notleidender mehr oder minder weitreichend zu verbessern. Als Bezugspunkt

7 Vgl. zum Beispiel Gerver 2020.



4 Andreas NIEDERBERGER

fiir solche Argumentationen dient oft das Beispiel der moglichen Rettung eines Kindes, das in
einem flachen Teich zu ertrinken droht, das Peter Singer zu Beginn der 1970er Jahre in seiner
Begriindung von Pflichten aller zur Bekdmpfung des globalen Hungers eingefiihrt hatte.?
Das Beispiel selbst eignet sich schon zur Begriindung unmittelbarer Hilfspflichten gegeniiber
Fliichtenden. Fiir die weiterreichende Frage nach der Offnung von Grenzen beziechungsweise
nach der Berechtigung, Zuwanderung zu verhindern, muss das Beispiel aber variiert und
erweitert werden. Es muss mitgefragt werden, ob das Bestehen von (Eigentums-)Rechten
oder von fritheren Leistungen beziehungsweise Erwerbungen die Situation wesentlich
verdandert. Eine tibliche Variation des Beispiels lautet deshalb wie folgt: Die Tatsache, dass
eine Person ein Boot unter moralisch unproblematischen Bedingungen als ihr Eigentum
erworben hat, bedeutet fiir eine andere Person, die dieses Boot benutzen kénnte, um ein Kind
damit zu retten, in der utilitaristischen Perspektive nichts. Wenn sie relevant werden soll,
dann muss zusitzlich angenommen beziechungsweise gezeigt werden, dass das Eigentum als
solches und das heif3t nicht allein der Nutzen des Bootes das Wohlergehen der Eigentiimerin
mehrt und dementsprechend eine Verletzung des Eigentums deren Wohlergehen mindert.
Selbst in diesem Fall bedeutet aber der Zusammenhang von Wohlergehen und Eigentum noch
nicht, dass dritte nicht auf das Eigentum zugreifen diirfen. Dazu muss eine Gewichtung des
Wohlergehens hinzukommen, das sich als Resultat einer Handlung ergeben und das durch die
Handlung gemindert werden konnte. Stehen sich der Wohlergehensgewinn einer Fliichtenden,
deren Leben auf dem Spiel steht, und der Wohlergehensverlust eines Superreichen
gegentiber, der sich durch das nicht mehr exklusive Nutzen einer Yacht ergibt, dann ist, so die
utilitaristische Argumentation, klar dem ersten Wohlergehensgewinn der Vorzug zu geben.
Der Akt des Erwerbs hat also bei anderen Personen keine nachhaltige Pflicht erzeugt, auf das
Boot nicht zuzugreifen, beziechungsweise der entsprechende Erwerbsakt hat dem Eigentiimer
nicht die Freiheit verlichen, selbst dariiber zu entscheiden, ob das Boot zur Rettung eines
ertrinkenden Kindes eingesetzt werden kann oder nicht. Die Vergangenheit ist vergangen
und was immer an und in ihr problematisch gewesen sein mag, spielt fiir den aktuellen
Gebrauch dessen, was das Resultat des Vergangenen ist, keine unmittelbare Rolle. Auf die
Situation von Flucht und Migration iibertragen:® Die Welt ist in eine Vielzahl von Staaten

mit mehr oder minder befestigten Grenzen eingeteilt, es gibt gravierende Asymmetrien und

8 Vgl. Singer 1972.

° Entsprechende utilitaristische Ansiitze gehen zumeist davon aus, dass sich das Singer-Beispiel
oder dessen Variationen einfach auf jeweilige Handlungssituationen iibertragen lassen. Im Bereich
von Fragen der globalen Armuts- oder Hungerbekdmpfung hat Andrew Kuper (2005) allerdings
bereits iiberzeugend dargelegt, dass solche Ubertragungen alles andere als einfach sind. Singer (2005)
wiederum hat diesen Einwand als Teil einer Entschuldigungsstrategie moglicher Veranwortungstréger
im Globalen Norden, nicht selbst etwas tun zu miissen, zuriickgewiesen.



Utilitarismus, Kants Weltbiirgerrecht und die Suche nach normativen Grundlagen der Fliichtlingsethik 5

Abhiéngigkeiten im Zugriff auf Ressourcen, Optionen sowie den Weltmarkt und internationale
Organisationen haben nur beschrinkte Kompetenzen und Moglichkeiten, korrigierend und
steuernd einzugreifen. All dies ist als gegeben hinzunehmen und kann nicht selbst in seinen
Ursachen und Griinden so begriffen werden, dass es von diesen Ursachen und Griinden her
Migrierenden und Fliichtenden Pflichten auferlegt oder bestehenden Bevolkerungen Rechte
verleiht.!?

Solche utilitaristischen Betrachtungen von Flucht oder Migration fragen demnach nicht nach
einer Verteilung von Rechten und Pflichten, die sich durch das berechtigte beziehungsweise
unberechtigte Errichten von Grenzen ergeben haben. Sie gehen vielmehr von der Existenz
von Staaten mit ihren Grenzen aus und blicken darauf, was das Hineinlassen oder Abweisen
von Zuwandernden fiir Folgen fiir jene und fiir Dritte hdtte. Es wird also grundsétzlich
von einer asymmetrischen Situation von Aufnehmenden und Ankommenden oder
zumindest von Entscheidenden und Ankommenden ausgegangen. Das bedeutet dabei nicht
nur, dass Aufnehmende keine exklusiven Rechte an ,,ihren Staaten, Institutionen oder
Kooperationsprodukten geltend machen kdnnen. Sie konnen durch vergangene Leistungen
und Errungenschaften sogar Pflichten erworben haben, die Vermdgen und Ressourcen, die
ihnen dadurch zur Verfiigung stehen, zum Schutz oder zur Unterstiitzung von Fliichtenden
und Migrierenden einzusetzen.!!

Kriterium fiir das Zulassen oder Abwehren von Fliichtenden oder allgemeiner Zuwandernden
wird das Verhiltnis zwischen der Bediirftigkeit einer Person und den Ressourcen, die ihr
durch eine Aufnahme zukommen kénnten oder wiirden. Anspriiche auf Aufnahme oder
Zuwanderung werden also grundsétzlich als Anspriiche auf bestimmte Giiter gesehen,
wobei diese Giiter nicht notwendig ,,positiv zu verstehen sind. Denn auch die Abwesenheit
kriegerischer Verhéltnisse ist ein Gut, weil sie es zum Beispiel eriibrigt, Ressourcen
einzusetzen, um Schiddigungen abzuwehren oder mit Furcht umzugehen. Die Giiter werden
also zu solchen durch die Bediirftigkeit, die ihnen gegeniibersteht. Ganz analog zur klassisch
utilitaristischen Suche nach der Maximierung von Lust (pleasure) und Minimierung von
Leiden (pain) wird davon ausgegangen, dass Giiter das Wohlergehen erhéhen, indem
sie selbst einen Wohlergehenszuwachs bewirken oder Faktoren beseitigen, die das

Wohlergehen mindern. In einen anderen Staat fliichten oder zuwandern darf also diejenige

10'Vgl. in diesem Sinn auch Singers eigene Uberlegungen zu Fliichtenden und Migrierenden in Singer/
Singer 1988.

' Als moglicherweise paradoxe Implikation ergibt sich dabei, dass durch die Moglichkeiten,
aktuell Gutes damit zu tun, der normativ fragwiirdige oder sogar falsche Erwerb der entsprechenden
Moglichkeiten ex post sanktioniert werden kann. Fiir eine Fliichtlingsethik wirft das die Frage auf, wie
verhindert wird, dass der Umgang mit den dringenden Problemen von Fliichtenden zur Perpetuierung
globaler Ungerechtigkeiten beitragt.



6 Andreas NIEDERBERGER

Person, die ohne die Flucht beziehungsweise Zuwanderung in ihrem Leiden verharren
miisste oder ein bestimmtes Wohlergehensniveau nicht erreichen konnte und bei der die
Ermoéglichung von Flucht oder Zuwanderung keine entsprechend gewichtigen oder hdheren
Wohlergehensminderungen bei anderen Personen zur Folge hat.!?

Im Feld von Migration und Flucht wirken solche utilitaristischen Argumentationen
dann besonders liberzeugend, wenn diejenigen, deren Anspriiche verhandelt werden,
lange Fluchtwege oder Wanderungen hinter sich haben, Opfer staatlicher oder nicht-
staatlicher Gewalt und Ausbeutung geworden sind, psychologisch durch Erfahrungen am
Ausgangsort oder wihrend der Migration traumatisiert sind und vermeintlich willkiirlichen
Entscheidungen iiber Aufnahme oder Ablehnung an Grenzzéunen ausgesetzt sind. In solchen
Fillen ist die Wohlergehensasymmetrie zwischen den Ankommenden und den Aufnehmenden
oder Entscheidenden so grof3, dass nur schwer zu sehen ist, wie die zweiten den ersten die
Hilfe verweigern konnen, derer sie offensichtlich bediirfen, um ihrer Notlage zu entkommen.
Es ist sicherlich richtig, dass in solchen Notlagen Hilfe geboten ist, um die Betroffenen daraus
zu befreien. Und dies gilt auch dann, wenn hilfsbediirftige Fliichtende und Migrierende selbst
(Mit-)Urheber der Notlage sind — etwa indem sie sich an einem Biirgerkrieg, einer Terrormiliz
oder Ahnlichem beteiligt haben. Solche Nothilfe trumpft oft auch weitere normative
Forderungen, so dass zweifelsohne in akuten Krisen, wie sie weiterhin die Lage der
Fliichtenden und Migrierenden an den Auflengrenzen Europas und zum Teil auch innerhalb
Europas wie auch in anderen Teilen der Welt kennzeichnen, in jedem Einzelfall geschaut
werden muss, ob Hilfe vonnéten ist. Was die utilitaristischen Ansédtze mit ihrem Fokus
auf die akute Bediirftigkeit von Migrierenden und Fliichtenden aber nicht leisten, ist, eine
Antwort zu geben, die sich auf die weitergehende Berechtigung oder Nicht-Berechtigung zur
Flucht oder Migration richtet. Damit verfehlen sie gerade in einer Perspektive der politischen
Philosophie die Frage, wie eine legitime Grenz-, Migrations- und Fliichtlingspolitik aussehen
kann und muss, die offensichtlich selbst Teil und Ursache des Leidens ist, das zu den zuvor
genannten Notlagen fiithrt. In der utilitaristischen Perspektive erscheint die Migration als
Mittel zum Zweck — aber nicht als Mittel dazu, den eigenen Lebensmittelpunkt zu verlagern
und anderswo den eigenen Zielen nachzugehen, sondern vielmehr als Mittel dazu, aus
einer akuten Notlage herauszukommen. Wenn sich aber herausstellt, dass die Flucht oder
Migration selbst, etwa in der Form eines aufwendigen und gefdhrlichen Fluchtwegs oder
durch die hohen Kosten desselben, die utilitaristisch relevante Notlage allererst erzeugt,
wovon unter den aktuellen Umstdnden in vielen Fillen auszugehen ist, dann wire zu

konstatieren, dass Personen eigentlich kein ,,Recht™ zur Flucht oder Migration, sondern

12 Vgl. zu einer solchen Argumentation etwa Schlothfeldt 2012.



Utilitarismus, Kants Weltbiirgerrecht und die Suche nach normativen Grundlagen der Fliichtlingsethik 7

vielmehr die Pflicht haben, dort zu bleiben, wo sie sind und wo es ihnen nicht gut gehen mag,
wo sie sich aber nicht in den Notlagen befinden, in die sie die Flucht bringt. Eventuell hétten
sogar Dritte die Pflicht, erste daran zu hindern zu migrieren. Denn dies wiirde Ressourcen
fiir Notlagen freimachen, die unabhidngig von kontingenten Abwanderungsentscheidungen
bestehen. Diese Implikationen der utilitaristischen Herangehensweise mogen fiir konkrete
Entscheidungssituationen, wie sie auf dem Hohepunkt der europédischen Fliichtlingskrise
2015 bestanden oder sich momentan mit Blick auf die Lage auf den griechischen Inseln, an
den osteuropiischen Grenzen, in Libyen oder bei Ceuta und Melilla weiterhin prasentieren,
kein wichtiger Gesichtspunkt sein. Aber sobald die Frage nach einer Migrations- und
Fliichtlingspolitik oder der Zuldssigkeit von MaBinahmen aufgeworfen wird, die potenzielle
Migrierende von ihrem Vorhaben notfalls auch mit Gewalt abschrecken, zeigt sich, dass
utilitaristische Positionen keine guten Argumente fiir offene Grenzen oder auch nur fiir
eine Migrationspolitik haben, die die globalen Ungleichheiten und Ungerechtigkeiten
berticksichtigt.

Das wird besonders deutlich, wenn entsprechende Theorien mit der sozialwissenschaftlichen
Migrations- und Fluchtforschung konfrontiert sind, die darauf hinweist, dass es nicht die
Armsten und Bediirftigsten sind, die migrieren oder flichen.!* Migration und Flucht sind
teuer und setzen verschiedene physische und kognitive Fihigkeiten voraus, liber die die
Armsten nicht (mehr) verfiigen. Angesichts dessen wird von Ansitzen, die die Bediirftigkeit
als Kriterium betrachten, entweder der Schluss gezogen, dass sich die Hilfe eigentlich
auf die Bediirftigsten, d.h. die Hungernden oder unmittelbar Gewalt oder Klimawandel
Ausgesetzten richten sollte, oder es werden Griinde konstruiert, die darlegen sollen, dass
die Handlungsmoglichkeiten mit Blick auf die Bediirftigsten so anders und eventuell
eingeschrinkt sind, also mit denjenigen, die hinsichtlich derjenigen, die konkret an den
Grenzen stehen, nicht verrechnet werden konnen, dass sie aus der Betrachtung ausgeblendet
werden konnen.

Und schlieBlich ist festzuhalten, dass die Darstellung von Flichtenden und Migrierenden
als armen, kranken, leidenden Wesen viele von ihnen nicht trifft. In den USA zum Beispiel
sind viele ,,Illegale nicht auf anstrengenden Wegen gekommen, sondern mit Touristenvisen
oder durch Geburt von ,,illegalen” Eltern, und einige Fliichtende und Migrierende verfiigen
durchaus tiber finanzielle Ressourcen und haben damit eine passable Grundlage, um eine
neue Existenz aufzubauen. Solche Gruppen sind folglich zum Teil wesentlich bessergestellt
als andere Fliichtende und Migrierende, aber im Normalfall immer noch schlechter gestellt

als viele in den Aufnahmeldndern: Was bedeutet das fiir sie? Diirfen sie abgeschoben oder

13 Vgl. Collier 2013.



8 Andreas NIEDERBERGER

zurlickgewiesen werden, weil sie sich nicht in akuten Notlagen befinden? Oder reicht die
relative Schlechtergestelltheit gegeniiber Einheimischen aus, um ihre Migration zuzulassen?
Miissen sie auf einen endgiiltigen Aufnahmebescheid warten, bis alle wirklich Leidenden

versorgt wurden?

3. Autonomie und das Menschenrecht auf Bewegungsfreiheit

In der utilitaristischen Perspektive werden die Anspriiche von Fliichtenden und Migrierenden
zu einem Problem der begrenzten Ressourcen derjenigen, die in wenigstens relativ reichen
Landern wohnen. Die asymmetrische Perspektive greift so tief, dass nicht nur die Griinde
ausgeblendet werden, die erkldren, warum einige die entsprechenden Ressourcen haben,
andere aber nicht. Es konnen vielmehr auch Griinde fiir Flucht und Migration, die sich nicht
auf das bloBe Uberleben richten, kaum beriicksichtigt werden. Fliichtende und Migrierende
sind in solchen Ansdtzen keine handelnden Menschen mit Zielen und auf ihr Erreichen
gerichteten Entscheidungen, sondern Wesen, deren Uberleben gesichert werden muss und die
sich hochstens perspektivisch zu einem vollen Menschenstatus emporarbeiten konnen. Vor
allem gegen eine solche reduktionistische Betrachtung von Fliichtenden und Migrierenden
richten sich Ansitze, die sich der zu Beginn des ersten Abschnitts genannten Frage stellen
und bestreiten, dass die Begriindungslast auf Seiten derjenigen liegt, die migrieren wollen.'4
Sie folgen einer Linie, die Joseph Carens bereits Mitte der 1980er Jahre vorgegeben hat, '3
und beabsichtigen, auch die Anspriiche von Fliichtenden im Rahmen einer idealen Theorie
der Migration zu begriinden: Wenn politische und territoriale Grenzen tief in die menschliche
Freiheit eingreifen, so das Argument, dann miissen diejenigen, die Grenzen errichten wollen,
begriinden, warum sie die Berechtigung dazu haben sollten, und nicht umgekehrt. Die Frage
ist also, ob und wenn ja, warum und unter welchen Bedingungen Migrierende und Fliichtende
die Pflicht haben sollten, Grenzen anzuerkennen.

Die meisten Ansétze, die sich mit dieser Frage auseinandersetzen und sie positiv oder
abschldgig beantworten, verstehen sich als liberale Positionen und zielen auf gleiche
Freiheitsrechte global aller ab.'® Die Unterschiede zwischen den Positionen ergeben sich

wesentlich daraus, welchen Freiheitsrechten der Vorrang zugewiesen wird: Ansétze, die

14 Wobei zuzugestehen ist, dass es auch konsequentialistische Ansitze gibt, die das Wohlergehen an
Autonomie beziehungsweise individuelle Handlungsvermodgen binden und insofern die Asymmetrie
zwischen Entscheidenden und denjenigen, die blofle Nothilfe erfahren, nicht zu grundsétzlich anlegen.
15 Carens 1987.

o Nicht betrachtet werden in diesem Artikel Ansitze, die skeptisch gegeniiber liberalen
Gleichheitsannahmen sind und vor allem aus feministischer Perspektive den Zusammenhang von
Benachteiligung und Migration betrachten. Vgl. dazu unter anderem Higgins 2013.



Utilitarismus, Kants Weltbiirgerrecht und die Suche nach normativen Grundlagen der Fliichtlingsethik 9

Eigentumsrechte (d.h. in diesem Fall die Freiheit, mit Blick auf bestimmte Dinge, ein
Stiick Land oder auch Institutionen allein entscheiden zu konnen, was damit geschieht)
oder die Vereinigungsfreiheit an die erste Stelle setzen, kommen letztlich dazu, Grenzen
zu rechtfertigen, wogegen Ansitze, die die Entscheidungsmdglichkeiten iiber das eigene
Leben betonen, gewohnlich die Bedeutung der Bewegungsfreiheit als Voraussetzung dafiir
unterstreichen, viele Optionen ergreifen zu konnen, und folglich fiir die beschrankte Geltung
von Grenzen pladieren.!”

Bei der Begriindung, warum alle gleiche Freiheitsrechte haben, wird oft auf Kant oder dessen
Autonomie- und Menschenwiirdeverstindnis verwiesen und im Bereich von Flucht und
Migration kénnte auch eine Verbindung mit dem kantischen Weltbiirgerrecht nahelieben.'®
In einigen liberalen Ansdtzen wird festgehalten, dass Kant mit seinem Autonomiebegriff
allen Menschen die gleiche Wiirde zuspricht, so dass der 6ffentliche Raum auch nur so
geregelt sein darf, dass dieser die entsprechende Wiirde nicht verletzt beziechungsweise allen
die erforderliche Autonomie gewéhrt. Das Weltbiirgerrecht im Ewigen Frieden und in der
Rechtslehre 1dsst sich dann als konsequente Folge dessen begreifen und als Anspruch eines
jeden auf einen globalen individuellen Rechtsanspruch lesen, der es ausschlief3t, einfach mit
Zwang an der Ausiibung globaler Bewegungsfreiheit gehindert zu werden. Menschen miissen
mindestens die Moglichkeit haben, sich als gleiche Rechtsgenossen zu Gehor bringen zu
konnen, und dies kann, wie gerade der Fall politischer Fliichtlinge zeigt, Flucht und das
Uberschreiten von Grenzen erfordern. Angesichts der engen Bindung von Autonomie,
Menschenwiirde und Rechtsstatus wire mit Bezug auf Kant dementsprechend davon
auszugehen, dass es in einer kantianischen Perspektive hochstens ein qualifiziertes Recht
geben kann, Grenzen zu setzen und aufrechtzuerhalten, und dass dieses Recht immer durch
das hohere Menschenrecht getrumpft wird, in seiner Wiirde, die einen globalen individuellen
Rechtsstatus begriindet, anerkannt und geschiitzt zu werden.

An dieser Stelle wire viel im Detail zu einer solchen Art von Bezugnahmen auf Kant zu
sagen. Thre Hauptschwierigkeit besteht, wenn es sich um Ansétze handeln soll, die sich
(auch) als Kantinterpretationen verstehen, darin, dass sie eine Interpretation vorschlagt und
Zusammenhidnge zwischen Theoriebausteinen bei Kant herstellt, die dessen Texte nicht

hergeben. Menschenwiirde und Autonomie sind keine Begriffe der kantischen Rechtslehre

17 Vgl. als jiingere Uberblicke iiber wesentliche Positionen und Kontroversen in diesem Feld Dietrich
2017 und Fine/Ypi 2016.

'8 In einer anderen Argumentationslinie in der Migrationsethik, die hier nicht genauer betrachtet
wird, wird Kant dagegen gerade so verstanden, dass er {iber die Bedingungen, die fiir das Etablieren
offentlicher Rechtsverhéltnisse erforderlich sind, den Staaten weitreichende Moglichkeiten zugesteht,
iiber Zuwanderung zu entscheiden. Siehe dazu Stilz 2019.



10  Andreas NIEDERBERGER

und sie begriinden nicht — oder zumindest nicht direkt — das Weltbiirgerrecht.!” Zudem
tritt das Weltbiirgerrecht nicht einfach als ein Menschenrecht auf Bewegungsfreiheit auf,
sondern wird von Kant in komplizierten Formulierungen als in wesentlichen Hinsichten
eingeschrinktes Recht auf Hospitalitit verstanden.?® Die entsprechenden Positionen, die die
Berechtigungen zur GrenzschlieBung bzw. zur globalen Bewegungsfreiheit iiber Autonomie
und Menschenwiirde kldren wollen, mdgen also an sich mehr oder weniger plausibel sein.
Sie konnen aber den Zusammenhang mit der kantischen Theorie nicht ohne Weiteres fiir sich

reklamieren.

4. Gegen eine kantische Theorie eines Menschenrechts auf Bewegungsfreiheit
Angesichts dieser Schwierigkeiten, das kantische Weltbtirgerrecht fiir ein liberal verstandenes
Menschenrecht auf Bewegungsfreiheit heranzuziehen, haben Ingeborg Maus?! und Oliver
Eberl bereits seit dem Ende der 1990er Jahre betont, dass mit Blick auf die Ausfithrungen
Kants zum Weltbiirgerrecht vielmehr festzustellen ist, dass sie gerade nicht fiir ein
Menschenrecht, sondern fiir eine anti-kolonialistische Souverénititsberechtigung sprechen.
Threr Lesart zufolge argumentiert Kant dementsprechend genau fiir die entgegengesetzte
Position: Staaten diirfen, wie Eberl vor allem am Beispiel Japan demonstriert, ihre Grenzen
weitgehend schlieen und Einreisewilligen den Zugang verweigern, so lange sie eine
minimale Zufluchtsmdglichkeit fiir Schiffbriichige und andere lassen, die sich nur dariiber am
Leben erhalten konnen, dass sie das Territorium eines anderen Staates betreten.?2 Anders als
zum Beispiel bei Francisco de Vitoria steht das Weltbiirgerrecht somit fiir ein weitreichendes
Recht von Staaten, selbst iber Zuwanderung zu ihnen zu entscheiden.

In dieser Linie hat jiingst auch Christoph Meckstroth argumentiert, dass der Abschnitt zum
Weltbiirgerrecht wie die anderen beiden Abschnitte im Ewigen Frieden als Abschnitt zum
Weltbiirgerrecht im Sinn eines cosmopolitan law und nicht im Sinn eines cosmopolitan
(human) right zu verstehen ist.23 Wie das einzelstaatliche 6ffentliche Recht und das
zwischenstaatliche Volkerrecht richtet sich dementsprechend auch das Weltbiirgerrecht
auf die Bedingungen, unter denen kriegerische Verhéltnisse durch einen 6ffentlichen
Rechtszustand iiberwunden werden konnen. Kant hélt in dieser Lesart im Abschnitt zum
Weltbiirgerrecht fest, wer unter welchen Bedingungen mit Blick auf das Verhiltnis zwischen

Staaten und Individuen, die nicht ihre Biirger sind, berechtigt ist, Zwang anzuwenden. Vitoria,

19 Vgl. Niederberger 2018.

20 Vgl. insgesamt zur Geschichte der Hospitalitit im Bereich von Flucht und Migration Boudou 2020.
2l Siehe zum Beispiel Maus 1999.

22 Vgl. Eberl 2008, 220-254.

23 Meckstroth 2017, 538-540.



Utilitarismus, Kants Weltbiirgerrecht und die Suche nach normativen Grundlagen der Fliichtlingsethik 11

so Meckstroth, rechtfertigte letztlich die kolonialen Unternechmungen Spaniens dartiber, dass
Spanier das Recht haben, sich iiberall auf dem Globus als Handelspartner anzubieten. Auf der
Basis dieses Rechts erschien jeder Versuch, etwa indigener Gemeinschaften, den Aufbau von
Handelsposten oder Handelskolonien zu unterbinden, als Verletzung des Weltbiirgerrechts,
was wiederum Dritte, wie in diesem Fall die spanische Krone, erméichtigte, Zwang gegen
die entsprechenden indigenen Gemeinschaften auszuiiben. Kant hélt demgegeniiber in der
Nachfolge Emer de Vattels fest, dass das Recht der Individuen gegeniiber anderen Staaten
sich lediglich darauf beschrinkt, dass sie erstens anbieten konnen miissen, als Handelspartner
zur Verfiigung zu stehen — wobei dieses Angebot ein kommunikatives Angebot sein konnen
muss und keine Prasenzberechtigung umfasst —, und sie zweitens nicht des Territoriums
verwiesen werden diirfen, wenn dies ihren Tod bedeutet. Es gibt also nur sehr wenige Fille,
bei denen sich Staaten der Verletzung dieses Rechts schuldig machen und folglich legitimer
Zwangsausiibung ausgesetzt sehen miissten.?*

Es ist sicherlich wichtig und richtig, darauf zu insistieren, dass Kant einen dezidierten
Anti-Kolonialismus vertritt und dass die auch heute moéglicherweise weiterbestehenden
Kolonialismusgefahren bei Migrationsbewegungen zu beriicksichtigen sind — wobei dies
fiir die eigentlich kontroverse Migration vom Globalen Siiden in den Globalen Norden ein
vernachlédssigbares Problem sein diirfte. Insofern ist in der Tat zu konstatieren, dass Kant
nicht als Vertreter einer liberalen Konzeption eines Menschenrechts auf Bewegungsfreiheit
zu verstehen ist. Kant geht im Gegensatz zu Autoren wie Carens oder Cassee, die sich
auf einen Anspruch auf Autonomie berufen, nicht davon aus, dass jeder die Moglichkeit
haben muss, seine Konzeption des Guten an jedem beliebigen Ort der Erde zu verfolgen.
Republikanische Verhéltnisse sind bei allen allgemeinen und universellen Aspekten, die
sie zu realisieren haben, immer auch besondere republikanische Verhiltnisse, in denen eine
besondere Verfassung gilt und besondere Entscheidungen, gerade zum Beispiel im Bereich
der Eigentumsordnung, getroffen werden konnen. Menschen haben die grundsétzliche Pflicht,
alle Verhéltnisse, in denen sie sich zu anderen Menschen und ihren Organisationen befinden,
zu 6ffentlich-rechtlichen Verhiltnissen zu machen; aber sie haben keine entsprechende
Pflicht, jeden anderen Menschen als Mitbiirgerin oder Mitbiirger in einer einzelstaatlichen
republikanischen Ordnung aufzunehmen.

Der Schluss, den Maus, Eberl oder Meckstroth daraus ziehen, dass es beim Weltbiirgerrecht
gar nicht um individuelle Menschenrechte geht, sondern vielmehr um eine zweifache
kleine Einschrinkung staatlicher Souverinitdt, in Form der Offenheit fiir externe

Kommunikationsangebote und der Hilfeleistung in individuellen Notlagen, kommt jedoch zu

24 Ebd., 551-552.



12 Andreas NIEDERBERGER

schnell. Denn in Kants Text ist in der Tat die Rede vom ,,Recht eines Fremdlings* und nicht
einfach nur von einem cosmopolitan law. Individuen haben eigene rechtliche Anspriiche und

diese Anspriiche erfordern mehr als die beiden Souverénitatseinschrinkungen.

5. Kants Weltbiirgerrecht — Zwei Quellen und Kontroversen

Die zuvor angefiihrten Autoren beanspruchen bereits, die kantische Position zu
rekonstruieren, ohne dabei notwendig behaupten zu wollen, dass sie jene Position auch
systematisch fiir die aktuelle Diskussion ibernehmen wiirden. Sie betonen dazu zum
Teil, dass die kantische Argumentation mit den Kolonialbestrebungen auf einen anderen
welthistorischen Kontext bezogen war als derjenige, mit dem wir uns aktuell konfrontiert
sehen. Einige gehen noch weiter und klammern die mogliche gegenwértige Relevanz Kants
ganz ein und konzentrieren sich (vermeintlich) vollstindig darauf, seine Ausfithrungen zum
Weltbiirgerrecht im Zusammenhang der kantischen Werke zu verstehen.

In den Mittelpunkt geriickt wird hierbei die Frage nach dem normativen Grund des
Weltbiirgerrechts, um von dorther auch dessen Gehalt und Reichweite genauer zu
bestimmen.? In dieser Bestimmung st6ft man auf zwei Griinde, die Kant anfiihrt und die
von seinen Interpretinnen und Interpreten sehr unterschiedlich gewichtet und hierarchisiert
werden:

Einerseits verweist Kant darauf, dass niemand abgewiesen werden darf, fiir den diese
Abweisung den ,,Untergang* bedeutet.?® Dieser Grund fiir das Weltbiirgerrecht ldsst sich
vor dem Hintergrund der weiteren AuBerungen Kants iiber die Kugelfliche der Erde und
die Unmoglichkeit einer unendlichen Zerstreuung so verstehen, dass die Korperlichkeit des
Menschen ihn zu seinem Uberleben darauf angewiesen sein lisst, ein Stiick Land fiir sich
reklamieren zu kdnnen. Wie unterdessen verschiedene Autoren herausgearbeitet haben, greift
Kant hier einen alten Topos der volkerrechtlichen Diskussionen auf. Fiir die neuzeitliche
Volkerrechtsentwicklung begriindet insbesondere Hugo Grotius den entsprechenden
Anspruch von Schiffbriichigen, das Ufer betreten zu kdnnen und dort auch bleiben zu diirfen,
bis sich eine andere Mdglichkeit bietet, dem ansonsten drohenden Tod durch Ertrinken zu
entrinnen. Der Anspruch ist dabei nicht auf Schiffbriichige beschréinkt, sondern kommt jedem
zu, der sich in einer vergleichbaren Situation findet, d.h. wer nicht aus eigenem Willen und
d.h. auch aus Alternativlosigkeit einen physikalischen Ort einnimmt, kann damit keinen
normativ relevanten Fehler machen und darf daher auch nicht gezwungen werden, den Ort zu

verlassen.

25 Vgl. dazu auch den Interpretationsrahmen, den Peter Niesen (2017) vorschligt.
26 Kant (1795), 358.



Utilitarismus, Kants Weltbiirgerrecht und die Suche nach normativen Grundlagen der Fliichtlingsethik 13

Andererseits hélt Kant aber auch fest, dass jeder Mensch die Méglichkeit haben muss, sich
anderen ,,zur Gesellschaft anzubieten*.?’ Hier bringt er eine andere volkerrechtliche Linie
beziehungsweise einen anderen Argumentationsstrang, der sich in der Rechtslehre auch
zuvor schon findet, ins Spiel, ndmlich das ius communicationis. Aufgrund der Endlichkeit
der Erde und der Notwendigkeit der Menschheit insgesamt, sich in dieser Endlichkeit
einzurichten, miissen sich alle Menschen in der rechtlichen Entscheidung, wer die endliche
Erde wie nutzen darf, zur Geltung bringen konnen. Anders als bei John Locke kann dies
nicht in einseitigen Aneignungsakten bestehen, in denen bestimmte Einschriankungen, wie
sie insbesondere das ,,Proviso“ festlegt, eingehalten werden. Fiir Kant verweist vielmehr
jeder Aneignungsakt auf die Konstitution eines 6ffentlichen Rechtszustands, in dem iiber die
Zuléssigkeit bzw. Unzuléssigkeit des Aneignungsaktes entschieden wird. Die Konstitution
des offentlichen Rechtszustandes erfordert den Ubergang in eine politische Ordnung und
setzt somit die Kooperation derjenigen voraus, die sich dann in der politischen Ordnung
wiederfinden. Eine solche Kooperation ist aber nicht spontan vorstellbar, sondern sie
setzt die Verstindigung der Kooperierenden voraus, so dass jeder das Recht haben muss,
anderen gegeniiber seine Kooperationsbereitschaft zu kommunizieren. So begriindet ergibt
sich das Weltbiirgerrecht folglich aus den grundlegenden Voraussetzungen fiir das Recht
iiberhaupt. — Dabei ist es wichtig festzuhalten, dass sich die kantische Fassung des ius
communicationis auf die Konstitution der Rechtsordnung richtet und nicht auf das Etablieren
Okonomischer, also nutzenorientierter Verhéltnisse. Dies unterscheidet Kant wesentlich von
volkerrechtlichen Vorgéngern wie Vitoria oder auch Grotius.

Wie verhalten sich diese beiden Begriindungen des Weltbiirgerrechts zueinander? In den
vorliegenden Interpretationsvorschldgen wird zumeist eine der beiden Quellen gegeniiber
der anderen privilegiert oder sogar ein Abhédngigkeitsverhdltnis gesehen: So wird
entweder die erste Begriindung in den Mittelpunkt geriickt und Kant als Nachfolger von
Grotius’ Uberlegungen zu Schiffbriichigen prisentiert, wihrend die ius communicationis-
Argumentation wesentlich zu einer Erwartung an die Haltung von Staaten in der globalen
Rechtsordnung wird. Pauline Kleingeld zum Beispiel argumentiert demgegeniiber ausgehend
vom ius communicationis und sieht das Aufnahmerecht von Personen in Notlagen mehr oder
minder als Implikation des ersten Rechts.?® Beide Varianten haben ihre Schwierigkeiten,
wenn man sich den kantischen Text anschaut: Die erste Position kann nicht wirklich erkléren,
warum es die ius communicationis-Referenzen tiberhaupt gibt, wihrend die zweite Position
vor der Herausforderung steht zu erldutern, warum das Aufnahmerecht in Notlagen so

ausfiihrlich und explizit zur Sprache kommt.

27 Bbd.
28 Kleingeld 2012, 84-85.



14 Andreas NIEDERBERGER

Greift man Meckstroth® zuvor erwihntes Argument auf, dass sich das Weltbiirgerrecht nicht
auf ein right reduzieren lasst, sondern dass es um /aw geht, und dass der Zusammenhang des
Weltbiirgerrechts mit den anderen Teilen des offentlichen Rechts verstanden werden muss,
dann erdffnet sich eine andere Perspektive auf die beiden Quellen. Der Ausgangspunkt der
kantischen Rechtstheorie insgesamt ist die Frage, unter welchen Pflichten verniinftige Wesen
untereinander stehen, die nicht ausschlieen kdnnen, dass sie in Ausiibung ihrer duBleren
Freiheit beziehungsweise Willkiir in Konflikt miteinander geraten. Da sie als verniinftige
Wesen beanspruchen, selbst ihr Handeln bestimmen zu kdnnen, etwa um es unter verniinftige
Regeln zu stellen, ist die primére Pflicht, die sie haben, diejenige, ihr eigenes Handeln so zu
gestalten, dass der Konflikt mit anderen vermeidbar wird. Von dieser Vermeidbarkeit ist nur
auszugehen, wenn es geteilte Regeln gibt, die in sich andeutenden Konflikten entscheidbar
machen, wer zuriickstehen muss.

Die Kombination von einzelstaatlichen Republiken und diese Republiken untereinander
rechtlich regulierendem Volkerrecht unterstellt nahezu alle denkbaren Konflikte 6ffentlich-
rechtlichen Regeln, so dass fiir all diese Konflikte eine Losung vorgesehen ist. Es gibt aber
mindestens drei Konflikte, die dabei unberiicksichtigt bleiben und fiir diese Konflikte bietet
das Weltbiirgerrecht eine Antwort:

Erstens ist die Kombination von Republiken und Vélkerrecht vor allem eine Losung fiir
Eigentumskonflikte. Mit dem voélkerrechtlich abgesicherten Anspruch auf ein Territorium und
der innerstaatlichen Eigentumsordnung kann in nahezu jedem Fall entschieden werden, wer
Eigentum an Boden und Gegenstdnden hat. In nahezu jedem Fall, da die Situation denkbar
ist, dass jemand kein Eigentum hat und alles Eigentum anderer ist. Wenn diese Person
verpflichtet wire, das Eigentumsrecht der jeweils anderen anzuerkennen, miisste diese Person
verpflichtet sein zu sterben, also ihr Uberleben nicht zu sichern. In diesem Fall miissen
andere die Pflicht haben, auf ihr Eigentumsrecht wenigstens temporér zu verzichten, und die
erste Person wenigstens die Freiheit haben, auf das Entsprechende zuzugreifen. Ansonsten
wiirde die Rechtsordnung nicht erkldren konnen, warum sie fiir alle verniinftigen Wesen
Anerkennung beanspruchen konnen sollte. Das weltbiirgerliche Recht auf einen physischen
Ort in Notlagen ergibt sich also als ein Recht, das die Losung von Eigentumskonflikten durch
Republiken und das Volkerrecht notwendig ergdnzen muss.

Zweitens hat die Partikularitét der jeweiligen Republiken zur Folge, dass Situationen
nicht ausgeschlossen werden konnen, in denen die Bereitschaft einiger, weiter mit anderen
zu kooperieren, an eine Grenze gelangt. Entscheidungen iiber Eigentumsordnungen, die
Bestimmung von Amtsinhabern etc. sind nicht kontingent und kdnnen in einem MaB in
Widerstreit zu den Interessen von Biirgerinnen und Biirgern geraten, dass diese die Absicht

ausbilden, sich an einem anderen Gemeinwesen zu beteiligen. Die Konflikte sind in diesem



Utilitarismus, Kants Weltbiirgerrecht und die Suche nach normativen Grundlagen der Fliichtlingsethik 15

Fall so zu verstehen, dass die Betroffenen die Geltung des innerstaatlichen Rechts (fiir sie)
infrage stellen und nicht mehr einfach angenommen werden kann, dass das entsprechende
Recht normativ unproblematisch erzwungen werden kann. Damit das Recht weiter erzwungen
werden darf, miissen Biirgerinnen und Biirger die Mdglichkeit haben, aus einem Gemeinwesen
auszutreten, wenn sie andere finden, die bereit sind, sie an ihren Kooperationsverhiltnissen
zu beteiligen. D.h. Menschen haben kein Recht, sich einen Kooperationszusammenhang
auszusuchen, aber sie miissen das Recht haben zu versuchen, in einen anderen Zusammenhang
iiberzutreten. Das bedeutet einerseits, dass es ein innerstaatliches Recht auf Emigration geben
muss,” wéhrend andererseits die Berechtigung bestehen muss, in Kontakt mit anderen zu
treten, um das eigene Interesse zu bekunden.

Drittens schlieBlich muss die globale rechtliche Ordnung ein gewisses Mall an Dynamik
vorsehen: Selbst wenn sich die aktuellen Verhédltnisse auf frithere Entscheidungen
zuriickfithren lassen, kann nicht einfach davon ausgegangen werden, dass sie zukiinftigen
Generationen die Pflicht auferlegen, sie nicht zu revidieren. Verniinftige Wesen miissen, wenn
die rechtliche Ordnung auf ihnen und ihren Selbstverpflichtungen aufruht, das Vermdgen
haben, die rechtliche Ordnung so zu reformieren, wie es ihrem aktuellen Urteil entspricht.
Das bedeutet, dass neben den Staaten und dem Volkerrecht eine Ebene bestehen muss, auf
der diese Aufteilung im 6ffentlichen Recht, die — wie Kants Diskussion der Weltrepublik zeigt
— zuldssig, aber nicht notwendig ist, transformiert werden kann. Da die jeweilige Reichweite
der Republiken und des Volkerrechts von der Gestaltung des globalen Zusammenhangs
insgesamt abhingt, kann diese Mdoglichkeit zur Transformation nicht im einzelstaatlichen
oder im Volkerrecht niedergelegt sein.

Das Weltbiirgerrecht geht also auf die Losung von drei moglichen Konflikten zuriick, die
staatliches Recht und Voélkerrecht nicht zu bearbeiten vermdgen. Die unterschiedlichen
Bestandteile des Weltbiirgerrechts verbindet nicht ein ihnen zugrunde liegendes
Menschenrecht, sondern die Notwendigkeit einer zusatzlichen Rechtsebene, die Pflichten und

Rechte verteilt.

6. Warum sollte Kants Weltbiirgerrecht iiberhaupt relevant sein fiir unsere Situation?

Meine vorstehenden Ausfithrungen gingen aus von den Herausforderungen, die Flucht und
Migration mit sich bringen und vor denen Europa und die Welt insgesamt heute stehen.
Der Blick auf utilitaristische Ansdtze zu einer Fliichtlingsethik zeigte, dass diese viel zu

kurz greifen, um auf diese Herausforderungen als solche angemessen reagieren zu kdnnen.

2 Vgl. zu dieser Frage ausfiihrlicher Niederberger 2019.



16 Andreas NIEDERBERGER

Normative Aussagen zu Flucht und Migration miissen grundsétzlicher ansetzen und kdnnen
sich nicht auf die Begriindung von Nothilfeverpflichtungen beschrinken. Grundsitzlichere
Versuche, iiber Autonomie und Menschenwiirde menschenrechtliche Anspriiche auf globale
Bewegungsfreiheit zu rechtfertigen, vermogen aber ebenfalls — zumindest dann, wenn
sie Kant fiir sich reklamieren wollen — nicht zu tiberzeugen. Und die Auseinandersetzung
mit der kantischen Argumentation selbst fiihrt zu zwei beziehungsweise in der zuletzt
vorgeschlagenen Rekonstruktion sogar drei distinkten Elementen des Weltbiirgerrechts,
die fiir sich genommen plausibel sein mdgen fiir die Begriindung bestimmter Anspriiche,
die in Flucht- und Migrationskontexten relevant sein konnten, aber moglicherweise auf die
eigentlich drangenden Fragen keine Antwort bereithalten.

Warum sollte fiir das weitere Nachdenken iiber die normativen Grundlagen der
Fliichtlings- und Migrationspolitik das kantische Weltbiirgerrecht ein interessanter
Referenzpunkt sein? Miisste man nicht sagen, dass die aktuelle Situation ganz wesentlich
auf Gerechtigkeitsprobleme in einer globalisierten kapitalistischen Ordnung zuriickgeht
und dass Kant zu solchen Gerechtigkeitsproblemen kaum etwas beizutragen hat? Kant
mag zu den Gerechtigkeitsproblemen als solchen wenig zu sagen haben, aber er bleibt der
unumgingliche Referenzautor fiir die Frage, wie mit Konflikten umzugehen ist. Und in
der aktuellen Situation ist vor allem umstritten, was Gerechtigkeit genau gebietet. Denn es
gibt nicht ein geteiltes Verstidndnis von Gerechtigkeit, vor dessen Hintergrund die Situation
bewertet werden konnte. Zu entscheiden ist also momentan insbesondere, wer in welcher
Situation entscheiden kann und darf, wem welche Anspriiche zukommen. Dies ist nicht
selbst eine Gerechtigkeits-, sondern vor allem und zunéchst eine politische und rechtliche
Frage — und dafiir ist und bleibt das Weltbiirgerrecht Kants wichtig. Denn erstens ist dariiber
nachzudenken, ob und wie viele der sich momentan auf der Flucht befindenden Personen
unter den ersten Aspekt des Weltbiirgerrechts fallen: In vielen Fillen geht es tatsdchlich um
Schiffbriichige, aber die Alternativlosigkeit ldsst sicherlich auch viele andere unter diesen
Anspruch fallen. Zweitens zeigt sich in der aktuellen Situation aber nicht nur auf Seiten
derjenigen, die fliichten oder sonstwie zu migrieren beabsichtigen, sondern auch in den
aufnehmenden Bevdlkerungen, dass die globale Ordnung so nicht einfach fortgefiihrt werden
kann. Wenn Nationalstaaten nicht einmal mehr versuchen zu begriinden, warum global
jeder die existierende Ordnung anerkennen sollte, und Fliichtenden und Migrierenden der
Status von Handelnden und Rechtetridgern abgesprochen wird, dann steht die Legitimation
des bestehenden einzelstaatlichen und internationalen Rechts in Frage. Soll dieser Konflikt
nicht einfach durch Gewalt ,,gelost™ werden, dann miissen Wege gefunden werden, um die
Auseinandersetzung iiber die zukiinftigen globalen rechtlich-politischen Verhiltnisse in

friedlicher und global inklusiver Weise austragbar zu machen.



Utilitarismus, Kants Weltbiirgerrecht und die Suche nach normativen Grundlagen der Fliichtlingsethik 17

Bibliographie

Ahlhaus, Svenja (2020), Die Grenzen des Demos. Mitgliedschafispolitik aus postsouverdner
Perspektive, Frankfurt, New York: Campus.

Benhabib, Seyla (2004), The Rights of Others. Aliens, Residents and Citizens, Cambridge:
Cambridge UP.

Boudou, Benjamin (2020), ,,Migration and the duty of hospitality: A genealogical sketch®, in:
Transitions: Journal of Transient Migration 4 (2), 257-274.

Carens, Joseph H. (1987), ,,Aliens and Citizens: The Case for Open Borders®, in: The Review
of Politics 49 (2), 251-273.

Cassee, Andreas (2016), Globale Bewegungsfreiheit: Ein philosophisches Plddoyer fiir offene
Grenzen. Berlin: Suhrkamp.

Collier, Paul (2013), Exodus. How Migration Is Changing Our World, Oxford: Oxford UP.

Dietrich, Frank (2017), Ethik der Migration: Philosophische Schliisseltexte, Berlin: Suhrkamp.

Eberl, Oliver (2008), Demokratie und Frieden. Kants Friedensschrift in den Kontroversen
der Gegenwart, Baden-Baden: Nomos.

Fine, Sarah/Ypi, Lea (Hg.) (2016), Migration in Political Theory. The Ethics of Movement
and Membership, Oxford: Oxford UP.

Gerver, Mollie (2020), ,,Sufficiency, Priority, and Selecting Refugees®, in: Journal of Applied
Philosophy 37 (5), 713-730.

Gibney, Matthew J. (2018), ,,The Ethics of Refugees®, in: Philosophy Compass 13 (10).

Higgins, Peter (2013), Immigration Justice, Edinburgh: Edinburgh UP.

Kant, Immanuel (1795), ,,Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer Entwurf, in: Kants
Werke — Akademieausgabe Bd. VIII, Berlin: de Gruyter 1968, 341-386.

Kleingeld, Pauline (2012), Kant and Cosmopolitanism. The Philosophical Ideal of World
Citizenship, Cambridge: Cambridge UP.

Kuper, Andrew (2005), ,,Global Poverty Relief: More Than Charity*, in: ders. (Hg.), Global
Responsibilities. Who Must Deliver on Human Rights?, New York, London: Routledge,
155-172.

Maus, Ingeborg (1999), ,,Menschenrechte als Erméachtigungsnormen internationaler
Politik oder: der zerstérte Zusammenhang von Menschenrechten und Demokratie®, in:
Hauke Brunkhorst, Wolfgang R. Kohler, Matthias Lutz-Bachmann (Hg.), Recht auf
Menschenrechte. Menschenrechte, Demokratie und internationale Politik, Frankfurt/
Main: Suhrkamp, 276-292.

Meckstroth, Christopher (2017), ,,Hospitality, or Kant’s Critique of Cosmopolitanism and
Human Rights®, in: Political Theory 46 (4), 537-559.

Niederberger, Andreas (2017), ,,Ein Flirt mit dem Naturrecht®, in: Zeitschrift fiir



18 Andreas NIEDERBERGER

philosophische Literatur 5 (2), 21-32.

Niederberger, Andreas (2018), ,,Braucht die kantische Rechtsphilosophie die
Menschenwiirde?*, in: Reza Mosayebi (Hg.), Kant und die Menschenrechte, Berlin: de
Gruyter, 81-99.

Niederberger, Andreas (2019), ,,Gibt es gute Griinde, das Recht auf Emigration
einzuschranken? Zur normativen Herausforderung des Brain-Drain®, in: Simone Dietz,
Hannes Foth, Svenja Wiertz (Hg.), Die Freiheit zu gehen: Ausstiegsoptionen in sozialen,
politischen und existenziellen Kontexten, Wiesbaden: Springer VS, 45-77.

Niesen, Peter (2017), ,,What Kant would have Said in the Refugee Crisis®, in: Danish
Yearbook of Philosophy 50, 83-106.

Owen, David (2020), What Do We Owe to Refugees?, Cambridge: Polity.

Schlothfeldt, Stephan (2012), ,,Diirfen Notleidende an den Grenzen wohlhabender Lander
abgewiesen werden?”, in: Andreas Cassee, Anna Goppel (Hg.), Migration und Ethik,
Miinster: Mentis, 199-201.

Singer, Peter (1972), ,,Famine, Affluence, and Morality*, in: Philosophy and Public Affairs 1
(3), 229-243.

Singer, Peter (2005), ,,Poverty, Facts, and Political Philosophie: A Debate with Andrew
Kuper®, in: Andrew Kuper (Hg.), Global Responsibilities. Who Must Deliver on Human
Rights?, New York, London: Routledge, 173-181.

Singer, Peter/Singer, Renata (1988), ,,The ethics of refugee policy, in: Mark Gibney
(Hg.), Open Borders? Closed Societies?: The Ethical and Political Issues, New York:
Greenwood Press, 111-130.

Stilz, Anna (2019), Territorial Sovereignty: A Philosophical Exploration, Oxford: Oxford UP.

Wellman, Christopher Heath/Cole, Phillip (2011), Debating the Ethics of Immigration: Is
There a Right to Exclude?, Oxford: Oxford University Press.

©2022 by Andreas NIEDERBERGER. All rights reserved.





