
Title Zu den zwei Richtungen in Bezug auf
Normenbegründung

Author(s) Funaba, Yasuyuki

Citation Philosophia OSAKA. 2022, 17, p. 39-48

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/85577

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



39Philosophia OSAKA No.17, 2022

Yasuyuki FUNABA (Osaka University)

Zu den zwei Richtungen in Bezug auf Normenbegründung1

Im Allgemeinen scheint es zwei Richtungen zu geben, um die Gültigkeit der Normen zu 
begründen: Es gibt die Richtung vom inneren Verhältnis zum äußeren oder die vom äußeren 
zum inneren. Dasselbe lässt sich anders formulieren: Es gibt die Richtung von der inneren 
Freiheit zur äußeren oder die von der äußeren zur inneren. Auf der einen Seite werden zuerst 
dem inneren Verhältnis Ordnungen gegeben und damit wird die innere Freiheit gesichert. 
Dann werden dem äußeren Verhältnis Ordnungen gegeben und damit wird die äußere Freiheit 
gesichert. Hier handelt es sich um das innere Verhältnis und die innere Freiheit, die die 
Gültigkeit der Normen begründen, die wiederum das geordnete äußere Verhältnis und die 
äußere Freiheit ermöglichen. Auf der anderen Seite wird das äußere Verhältnis und die äußere 
Freiheit von den Normen geordnet, deren Gültigkeit weder ein bestimmtes inneres Verhältnis 
noch innere Freiheit voraussetzt, wodurch es dann ermöglicht wird, diesen Ordnungen zu 
geben.

In den Interpretationen von Kant scheinen sich nun beide Richtungen zu finden. 
Charakteristisch für die Interpretationen, die die erste Richtung nehmen, ist, dass sie ihren 
Blick auf den Würdebegriff von Kant richten. Im vorliegenden Artikel wird aus diesen 
Interpretationen zuerst die von Otfried Höffe ausgewählt, nachkonstruiert und in Frage 
gestellt (1). Anschließend wird die Deutung von Georg Mohr geprüft, in der er, wie Höffe 
auch, die Richtung vom inneren Verhältnis zum äußeren nimmt und die Gültigkeit der 
Rechtsnormen nach den ethischen Normen direkt begründet (2). In den Texten von Kant ist m. 
E. im Gegensatz zu diesen Interpretationen auch die andere Richtung zu finden. Schließlich 
ist deshalb kurz zu erwähnen, wie aus dieser Perspektive die berühmten Sätze aus der 
Friedensschrift interpretiert werden können (3).

(1) Die Interpretation von Höffe
Oft wird auf Kant hingewiesen, wenn die Menschenrechte wissenschaftlich thematisiert 
werden. In Kantischen Werken wird aber nur einmal das Wort ›Menschenrecht‹ verwendet 
und auch von der Formulierung ›das Recht der Menschen‹ nur zweimal gesprochen. Diese 
philologischen Tatsachen erwähnt, behauptet aber Höffe, dass Kant „mit dem Gedanken eines 

1	 Unter diesem Titel habe ich beim 1. Supranationalen Philosophie-Kolloquium (am 10. 9. 2021) einen 
Vortrag gehalten.



40  Yasuyuki FUNABA

angeborenen Rechts ein Kriterium für Menschenrechte“2 aufstellt. Was bedeutet denn das 
angeborene Recht, über das Kant diskutiert? Unter dem Titel ›Das angeborene Recht ist nur 
ein einziges.‹ in der Rechtslehre erklärt Kant wie folgt:

Freiheit (Unabhängigkeit von eines anderen nötigender Willkür), sofern sie mit jedes 
anderen Freiheit nach einem allgemeinen Gesetz zusammen bestehen kann, ist dieses 
einzige, ursprüngliche, jedem Menschen kraft seiner Menschheit zustehende Recht. 
(VI, 237)

Nach Kant gibt es zwei verschiedene Rechte: Das eine ist das angeborene Recht, das 
„unabhängig von allem rechtlichen Akt jedermann von Natur zukommt“, und das andere 
ist das erworbene Recht, „wozu ein solcher Akt erfordert wird“ (VI, 237). Kant denkt also, 
dass es nur ein einziges Recht gibt, das ohne rechtlichen Akt jedem Menschen von Natur 
kraft seiner Menschheit zukommt und von eines anderen nötigender Willkür unabhängige 
Freiheit heißt. Bei Höffe kommt es nun auf die Menschenrechte an, die „nicht erworbene, 
sondern angeborene Ansprüche“ bezeichnen, „die der Mensch, bloß weil er Mensch 
ist, besitzt“ (KM, 39). Nach der Behauptung von Höffe beanspruchen Menschenrechte 
„eine vor- und überpositive Gültigkeit“, obwohl sie geschichtlich „an einem Ort und zu 
einer gewissen Zeit“ (ebd.) in Erklärungen auftreten. Mit dieser Behauptung würde die 
Gültigkeit der Menschenrechte als unabhängig von allem rechtlichen Akt verstanden, 
obwohl die Menschenrechte empirisch einen rechtlichen Akt voraussetzen. So wird von 
Höffe das Kantische angeborene Recht mit den Menschenrechten verbunden. „(N)ach ihrem 
begriffsimmanenten Anspruch teilen sie [= die Menschenrechte] mit dem angeborenen Recht 
die moralische, zugleich vor- und überpositive Bedeutung.“ (KM, 40)

Sei es das Kantische angeborene Recht oder seien es die von Höffe mit diesem 
Recht verbundenen Menschenrechte, worauf beruht nun aber die Gültigkeit dessen, was 
unabhängig von allem rechtlichen Akt Gültigkeit hat? Ist es das erworbene Recht, legitimiert 
der vorhergehende rechtliche Akt seine Gültigkeit. Ist jedoch das rechtliche Verfahren 
rechtmäßig, durch das das betreffende Recht bestimmt wird, gilt das als legitim. Worauf 
beruht denn die legitime Gültigkeit des angeborenen Rechts bzw. der Menschenrechte, 
die unabhängig von allem rechtlichen Akt sind? Natürlich findet sich die Antwort in der 
Ausdrucksweise ›kraft der Menschheit‹. Aber was genau ist mit ›kraft der Menschheit‹ 
gemeint?

2	 Höffe, Otfried, „Das angeborene Recht ist nur ein einziges.“ Hat Kant eine Philosophie der 
Menschenrechte?, in: Mosayebi, Reza, (Hg.), Kant und Menschenrechte (= KM), Walter de Gruyter, 
2018, S. 38.



Zu den zwei Richtungen in Bezug auf Normenbegründung  41

Höffe weist auf die Sätze in der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten hin, um ›kraft 
der Menschheit‹ zu erklären:

... der Mensch ... existiert als Zweck an sich selbst, ... muss in allen seinen sowohl auf 
sich selbst als auch auf andere vernünftige Wesen gerichteten Handlungen jederzeit 
zugleich als Zweck betrachtet werden. (IV, 428)

Der Mensch muss also als Zweck an sich selbst aufgefasst und in allen Handlungen als 
Zweck betrachtet werden. Das spiegelt sich direkt in der Formel zum Zweck an sich selbst 
des einzigen Moralprinzips: „Handle so, dass du die Menschheit, sowohl in deiner Person 
als in der Person eines jeden anderen, jederzeit zugleich als Zweck, niemals bloß als 
Mittel brauchst.“ (IV, 429) Jetzt ist es ganz klar zu vermuten, dass jeder sich gemäß dieser 
Formel zum Zweck an sich selbst verhalten muss, damit das angeborene Recht bzw. die 
Menschenrechte unabhängig von allem rechtlichen Akt Gültigkeit besitzen können. Wer 
diese Formel befolgt, der ist Zweck an sich selbst als Mensch und würdig, das angeborene 
Recht bzw. die Menschenrechte zu besitzen. Wer sich gegen diese Formel verhält und daher 
nicht moralisch ist, der kann nicht die Bedingung erfüllen, Mensch zu sein, und kann daher 
auch nicht qualifiziert werden, das angeborene Recht bzw. die Menschenrechte zu besitzen, 
da er kein Zweck an sich selbst sein kann.

Wie Höffe „(ü)berraschenderweise“ schreibt, diskutiert Kant jedoch kurz vor der 
Diskussion über das angeborene Recht in der Rechtslehre über eine Pflicht gegen sich selbst. 
Einen Teil der Zweck-Formel, d. h. die Pflicht „Mache dich anderen nicht zum bloßen Mittel, 
sondern sei für sie zugleich Zweck“ (VI, 236), stellt Kant direkt vor das angeborene Recht. 
Interessanterweise weist Höffe darauf hin, dass Kant auch in der Pädagogik-Vorlesung 
bekräftigt, „dass der Mensch in seinem Inneren eine gewisse Würde habe, die ihn vor allen 
Geschöpfen adelt, und seine Pflicht ist es, diese Würde der Menschheit in seiner eignen 
Person nicht zu verleugnen“ (IX, 488). Schließlich denkt Höffe, dass das angeborene Recht 
unabhängig von allem rechtlichen Akt Gültigkeit besitzt, weil sich der in seinem Inneren 
eine gewisse Würde besitzende Mensch gemäß der Pflicht gegen sich verhält, sich nicht zum 
bloßen Mittel zu machen, sondern zugleich Zweck ist und die Würde der Menschheit in der 
Person3 nicht verneint.

3	 Dieser Würdebegriff scheint zwar als gegenwärtiges Paradigma bezeichnet zu werden, aber der 
Begriff der Würde, die wenigstens in der kantischen Moralphilosophie erscheint, wird nach Oliver 
Sensen und Andreas Niederberger als traditionelles Paradigma bezeichnet. Vgl. Sensen, Oliver, „Human 
dignity in historical perspective: The contemporary and traditional paradigms“, in: European Journal 
of Political Theory 10, S. 71-91, Niederberger, Andreas, Braucht die Kantische Rechtsphilosophie die 
Menschenwürde?, in: KM, S. 81-99.



42  Yasuyuki FUNABA

Während Höffe denkt, dass das angeborene Recht unabhängig von allem rechtlichen 
Akt seine Gültigkeit besitzt, denkt er, dass die dieses Recht Tragenden Rechtspersonen 
sind, die eine bestimmte Bedingung erfüllen. Was ist jedoch diese bestimmte Bedingung, 
die erfüllt werden muss, um eine Rechtsperson zu sein? Das ist nichts anderes, als die 
Pflicht, die lautet „Mache dich anderen nicht zum bloßen Mittel, sondern sei für sie zugleich 
Zweck“, gegen sich zu erfüllen und somit die eigene Würde nicht zu verneinen. „Zur 
Rechtsperson“ werden Personen „entweder durch eine Anerkennung seitens anderer oder 
seitens (ihrer) selbst“ (KM, 42), schreibt Höffe. Nach der ersten Position sind die Personen 
von der Wertschätzung anderer abhängig, deshalb können sie trotz der Anstrengungen durch 
Eigenleistung allein nicht die Anerkennung erreichen. Diese Position verläuft sich jedoch in 
einen Rechtspaternalismus, so Höffe (ebd.). Was zur Rechtsperson nötig ist, ist die zweite 
Position, d. h. die Anerkennung von sich selbst. Die Anerkennung von sich selbst heißt, sich 
selbst als eine Rechtsperson anzuerkennen, und zwar durch die Erfüllung der Pflicht gegen 
sich und durch die Verweigerung der bloßen Instrumentalisierung. Die Verweigerung der 
bloßen Instrumentalisierung bedeutet die Behauptung als Rechtsperson, und wer sich selbst 
als Rechtsperson behauptet, sind die Personen, die ihren eigenen Freiheitsraum beanspruchen 
und realisieren.4 Sie sind somit würdig, das angeborene Recht zu tragen.

Nun erweist sich, dass die von allem rechtlichen Akt unabhängige Gültigkeit des 
angeborenen Rechts auf das moralische Verhalten der dieses Recht Tragenden beruht, die 
sich der Instrumentalisierung verweigern und somit sich selbst als Rechtsperson anerkennen. 
Wird „mit dem Gedanken eines angeborenen Rechts ein Kriterium für Menschenrechte“ 
aufgestellt, wird ein Kriterium für die Gültigkeit der Menschenrechte auch nach dem 
moralischen Verhalten der das angeborene Recht Tragenden gesucht. Die Gültigkeit der 
Normen der Menschenrechte hängt nämlich von der Moralität jedes Einzelnen ab. Nach 
der Erklärung der Qualifikation der das angeborene Recht Tragenden diskutiert Höffe über 
die Menschenrechte, die das angeborene Recht beinhalten. Sie sind nichts anderes als die 
vier Befugnisse, zu denen Kant sagt: „[A]lle diese Befugnisse liegen schon im Prinzip der 
angeborenen Freiheit.“ (VI, 238) Bemerkenswert ist, dass Höffe über die vierte Befugnis 
nichts sagt, während über die drei anderen, „das Verbot von Privilegien“, „das Recht, 
sein eigener Herr zu sein“ und „das Recht zunächst einmal als unbescholten zu gelten“, 
ausführlich debattiert wird, wie sie aus dem angeborenen Recht hervorgehen (vgl. KM, 
45f.). Die vierte Befugnis heißt nun „das Recht, Beliebiges zu tun oder zu lassen, solange 
man nicht in fremde Rechte eingreift“ (KM, 44). Von diesem Recht sagt Kant selbst, dass es 
bedeutet „ihnen [= anderen] bloß seine Gedanken mitzuteilen, ihnen [= anderen] etwas zu 

4	 Von Kant zitierend erklärt Höffe diese Situation wie folgt: Die Personen behaupten „im Verhältnis zu 
Anderen (ihren) Wert als den eines Menschen“ (KM, 42, VI, 236).



Zu den zwei Richtungen in Bezug auf Normenbegründung  43

erzählen oder zu versprechen, es sei wahr und aufrichtig oder unwahr und unaufrichtig“ (VI, 
238). Hier handelt es sich dann um die Diskussion, dass auch ein falsches Versprechen kein 
Problem mit sich bringt, wenn es kein Recht der anderen verletzt. Ist diese Diskussion nicht 
ziemlich provokativ?

Von Kant ist es weitreichend bekannt, dass er verbietet, auch einen (vermutlichen) 
Mörder – sogar um das Leben des Freundes willen – zu betrügen5 und dass er auch mit 
dem lügenhaften Versprechen die Gültigkeit des kategorischen Imperativs illustriert (Vgl. 
IV, 422). Bei Kant ist es unter allen Umständen verboten, ein lügenhaftes Versprechen zu 
machen, solange der kategorische Imperativ befolgt wird. Wer sich moralisch verhält, der 
macht niemals ein lügenhaftes Versprechen. Wenn Höffe Recht hätte und die vierte Befugnis 
aus dem angeborenen Recht entstünde, dessen Gültigkeit auf der moralischen Handlung 
beruhen könnte, würde sie ein Recht sein, das erst ausgeübt werden darf, wenn es gemäß dem 
moralischen Verbot nicht ausgeübt wird. Es ist daher gar nicht zufällig, dass Höffe vermeidet, 
die vierte Befugnis zu erwähnen, während er ausführlich das Verhältnis des angeborenen 
Rechts zu den drei anderen Befugnissen erklärt. Heißt das nicht vielleicht, dass er gerade dieser 
Problematik gegenübersteht? Gerade indem Höffe über die vierte Befugnis gar nichts erwähnen 
kann, macht hier wiederum deutlich, dass er versucht, die Gültigkeit der Rechtsnormen mit der 
moralischen Handlung zu begründen. Und auch das versucht er vergeblich.

(2) Die Interpretation von Mohr6

Höffe geht von der Frage aus, wie sich jeder Einzelne verhalten muss, um die Normen der 
Menschenrechte geltend zu machen. Er kommt zu der Antwort, dass sich jeder selbst als 
Rechtsperson anerkennen muss. Diese Diskussion entwickelt sich in Bezug auf die Wendung 
›kraft seiner Menschheit‹. Wie Höffe stellt auch Mohr die Selbstbehauptung als Rechtsperson 
in den Mittelpunkt und betrachtet so die Gültigkeit der Normen der Menschenrechte.

Rechtsperson ist nur, wer sich als Zweck versteht und „im Verhältnis zu Anderen 
seinen Wert als den eines Menschen zu behaupten“ weiß. Sei eine Rechtsperson! – 
lautet die (einzige) innere Rechtspflicht. (KM, 53)

Um eine Rechtsperson, nämlich sowohl ein Subjekt als auch ein Objekt der rechtlichen 
Verpflichtung zu sein, müssen die Menschen also behaupten können, einen Wert zu besitzen, 
und sich selbst von sich aus als Rechtsperson verpflichten können. Wieso muss denn aber 

5	 Vgl. Über ein vermeintes Recht aus Menschenliebe zu lügen, VIII, S. 423-430.
6	 Beim Kolloquium ist von Andreas Niederberger, einem der wichtigsten Beteiligten eine andere 
lehrreiche Interpretation gezeigt worden.



44  Yasuyuki FUNABA

die Selbstverpflichtung vorhergehen, um andere rechtlich verpflichten und von anderen 
verpflichtet werden zu können? Aus der Tugendlehre zitiert Mohr wie folgt: „Denn ich kann 
mich gegen andere nicht für verbunden erkennen, als nur sofern ich zugleich mich selbst 
verbinde.“ (VI, 417) Mohr zufolge gilt dies nicht nur „für ethische Pflichten“, sondern 
auch „für Rechtspflichten“ (KM, 55). Denn jeder Einzelne besitzt das angeborene Recht 
auf Freiheit als „Unabhängigkeit von eines anderen nötigender Willkür“ (VI, 237), wenn in 
einem Rechtzustand die Freiheit jedes Einzelnen mit dem allgemeinen Gesetz in Einklang 
steht. Als Rechtsperson werden die Menschen wegen des angeborenen Rechts von anderen 
zu keiner Handlung gezwungen. Zwar spricht Kant von der Befugnis zu zwingen, mit der das 
Recht untrennbar verbunden ist. Dieser Zwang wird aber der Behinderung der Freiheit nach 
dem allgemeinen Gesetz entgegengesetzt und stimmt als Verhinderung der Behinderung mit 
der Freiheit nach dem allgemeinen Gesetz überein. (Vgl. VI, 231) Deshalb muss eine Pflicht, 
wenn sie von anderen auferlegt wird, gleichzeitig von der Selbstverpflichtung ermöglicht 
werden, da sie ja zu einer Handlung verpflichtet. Und wenn die Menschen als Rechtspersonen 
wegen des angeborenen Rechts von anderen zu keiner Handlung gezwungen werden, heißt 
das, dass sie gegen andere rechtmäßig beanspruchen können, ihr eigenes Freiheitsrecht nicht 
zu verletzen. Denn „(n)ur insoweit ich mich selbst auf meine Rechtssubjektivität verpflichten 
kann, kann ich mich überhaupt rechtlich verpflichten, d. h. als rechtlich verpflichtet erkennen, 
[...] und andere verpflichten“ (KM, 55f.).

Was heißt nun diese Voraussetzung in Bezug auf die Normen der Menschenrechte? 
Bei Mohr, zumindest wie oben bei Höffe gesehen, übt das moralische Verhalten jedes Wert 
besitzenden Einzelnen einen direkteren Einfluss auf die rechtliche Gesetzgebung aus. 

Zufolge der inneren Rechtspflicht zur personalen Selbstbehauptung sind die 
Mitglieder einer Rechtskultur in ihrer legislativen Funktion darauf verpflichtet, sich 
solche positiven Rechtsgesetze zu geben, die nicht mit ihren ethischen Pflichten 
kollidieren. (KM, 58)

Um als Mitglieder einer Rechtskultur rechtlich verpflichtet werden und andere Mitglieder 
rechtlich verpflichten zu können, müssen die Menschen sich selbst rechtlich verpflichten 
können. Und das bedeutet, dass sie sich selbst verpflichten können müssen, um wiederum 
andere verpflichten zu können. Um als Rechtsperson ein Gesetz zu geben, darf das Gesetz 
folglich keinen Pflichten widersprechen, die die Menschen sich selbst geben. Denn wenn 
sie ein gegen ethische Pflichten verstoßendes Gesetz befolgen würden, könnten sie sich 
selbst nicht dazu verpflichten und keine Selbstverpflichtung ausüben. „Menschenrechte 
werden so verständlich als selbstgesetzte und selbstverpflichtende Maßstäbe legitimer 



Zu den zwei Richtungen in Bezug auf Normenbegründung  45

Rechtsordnungen“ (KM, 57), indem ethische Pflichten die zu erfüllenden Maßstäbe der 
Normen der Menschenrechte sind.

So erweist sich sowohl bei Höffe als auch bei Mohr, dass die Rechtsnormen gültig 
sind, indem sich jeder Wert als Würde besitzende Einzelne moralisch verhält. Um dieser 
Interpretation zu widersprechen, empfiehlt es sich, aus den Kantischen Sätzen7 zu zitieren, 
wo es wie folgt heißt:

Also ist das allgemeine Rechtsgesetz: handle äußerlich so, dass der freie Gebrauch 
deiner Willkür mit der Freiheit von jedermann nach einem allgemeinen Gesetze 
zusammen bestehen könne, zwar ein Gesetz, welches mir eine Verbindlichkeit 
auferlegt, aber ganz und gar nicht erwartet, noch weniger fordert, dass ich ganz um 
dieser Verbindlichkeit willen meine Freiheit auf jene Bedingungen selbst einschränken 
solle [...] (VI, 231).

In diesem Zustand, wo die Rechtsnormen so gültig sind, dass die Freiheit jedes Einzelnen 
nach dem allgemeinen Gesetz zusammen bestehen kann, wird nach Kant von jedem 
Einzelnen weder erwartet noch gefordert, die eigene Freiheit von sich selbst einzuschränken, 
damit die Freiheit aller nach dem allgemeinen Gesetz zusammen bestehen kann. Daher 
erweist sich wenigstens auf Grund dieser Sätze, dass es ganz und gar nicht notwendig ist, 
dass jeder Einzelne sich selbst als Rechtsperson anerkennt bzw. zur Rechtsperson verpflichtet 
und sich somit moralisch verhält, damit die Rechtsnormen gültig sind. Dieses Perspektive8 
stimmt mit dem in der Friedensschrift gefundenen Gedanken überein, das Problem der 
Staaterrichtung sei selbst für ein Volk von Teufeln auflösbar (VIII, 366). 

(3) Die andere Richtung
In einer anderen Kantischen Schrift lässt sich die andere attraktive Richtung finden, dass 
eine bestimmte Rechtsordnung oder Rechtsverfassung errichtet werden kann und damit 
Rechtsnormen unabhängig davon gültig sein können, wie sich zukünftige Mitglieder 
verhalten. In der Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht lautet der 
siebte Satz:

7	 Diese Sätze zitiert auch Niederberger als ein Gegenargument, wenn er Wolfgang Kersting so 
interpretiert und kritisiert, dass dieser mit Hilfe des Würdebegriffs als gegenwärtiges Paradigma „Kants 
politische und Rechtsphilosophie unplausiblerweise an dessen Moralphilosophie“ (KM, 97) annähert. 
Niederberger, a. a. O., S. 95. Vgl. Kersting, Wolfgang, Wohlgeordnete Freiheit. Immanuel Kants Rechts- 
und Staatsphilosophie, Mentis, 2007.
8	 Das heißt aber noch nicht, dass das moralische Verhalten jedes Einzelnen nicht doch zur Gültigkeit 
der Rechtsnormen führen kann.



46  Yasuyuki FUNABA

Das Problem der Errichtung einer vollkommenen bürgerlichen Verfassung ist von dem 
Problem eines gesetzmäßigen äußeren Staatenverhältnisses abhängig und kann ohne 
das letztere nicht aufgelöst werden. (VIII, 24)

Zwischen Staaten muss ein gesetzmäßiges Verhältnis entstehen, um in jedem Staat eine 
vollkommene bürgerliche Verfassung errichten zu können. Jeder Staat kann nämlich erst 
eine vollkommene bürgerliche Verfassung haben, wenn zwischen Staaten ein rechtliches 
Verhältnis entsteht und bestimmte Rechtsnormen gültig sind. Bevor diese Normen gelten, 
konstituiert jeder Staat höchstens eine unvollkommene bürgerliche Verfassung. In jedem 
Staat wird erst dann eine vollkommene bürgerliche Verfassung errichtet, wenn zwischen 
Staaten ein gesetzmäßiges Verhältnis errichtet wird. Jeder Staat kann seine Sicherheit und 
Rechte nicht aus eigener Macht oder eigener rechtlicher Beurteilung erwarten, sondern aus 
einer vereinigten Macht und aus der Entscheidung nach den Gesetzen des vereinigten Willens 
des aus den Staaten bestehenden Völkerbunds9 (ebd.). Das stimmt gerade mit dem oben 
zitierten Gedanken in der Rechtslehre überein, dass die Freiheit nach dem allgemeinen Gesetz 
zusammen bestehen kann, ohne dass jeder Einzelne seine eigene Freiheit selbst einschränkt. 
Bei dem achten Satz als Folgerung aus dem siebten Satz geht es nun um die Errichtung einer 
äußerlich vollkommenen Staatsverfassung, um eine innerlich vollkommene zu errichten 
(VIII, 27). Wenn eine Staatsverfassung innerlich vollkommen ist, regulieren die gültigen 
Rechtsnormen vollkommen das äußere Verhältnis zwischen Staaten. Wird nach dem siebten 
Satz der weltbürgerliche Zustand als die Entstehung des Völkerbundes bezeichnet (Vgl. 
VIII, 26), so wird er nach dem achten Satz als die Verwirklichung vom alle einzelne Staaten 
übergreifenden „großen Staatskörper“ (VIII, 28) betrachtet. Obwohl es diesen Unterschied10 
zwischen beiden Sätzen gibt, ändert sich nicht die Richtung der Diskussion, dass unabhängig 
vom Verhalten der Mitglieder und vor ihrem Verhalten ihre rechtliche Verfassung errichtet 
wird und ihre Rechtsnormen gültig sind.

Wird dieser Richtung, die durchaus bei Kant gefunden werden kann, Rechnung getragen, 
lässt es sich bezweifeln, ob die beim zweiten definitiven Artikel in der Friedensschrift 
entwickelte berühmte Diskussion richtig konstituiert wird.

9	 Dieser Völkerbund unterscheidet sich von dem Völkerbund als negativem Surrogat eines Völkerstaates 
oder einer Weltrepublik in der Friedensschrift. Sicherheit und Rechte jedes Staates hängen dabei 
nicht von seiner rechtlichen Beurteilung ab, sondern von der Entscheidung dieses Völkerbundes, 
den Reinhard Brandt daher besonders den „Völkerbund von 1784“ nennt. Brandt, Reinhard, Vom 
Weltbürgerrecht, in: Höffe, Otfried, (Hg.), Zum ewigen Frieden, Akademie Verlag, 2004, S. 138.
10	In Bezug auf die Unterschiede zwischen beiden Sätzen, vgl. Kleingeld, Pauline, Die Bedeutung des 
weltbürgerlichen Zustandes, in: Höffe, Otfried, (Hg.), Schriften zur Geschichtsphilosophie, Akademie 
Verlag, 2011, S. 79-89.



Zu den zwei Richtungen in Bezug auf Normenbegründung  47

Für Staaten im Verhältnisse untereinander kann es nach der Vernunft keine andere Art 
geben, aus dem gesetzlosen Zustande, der lauter Krieg enthält, herauszukommen, als 
dass sie, ebenso wie einzelne Menschen, ihre wilde (gesetzlose) Freiheit aufgeben, 
sich zu öffentlichen Zwangsgesetzen bequemen und so einen (freilich immer 
wachsenden) Völkerstaat, der zuletzt alle Völker der Erde befassen würde, bilden. 
Da sie dieses aber nach ihrer Idee vom Völkerrecht durchaus nicht wollen, mithin, 
was in thesi richtig ist, in hypothesi verwerfen, so kann an die Stelle der positiven 
Idee einer Weltrepublik [...] nur das negative Surrogat eines den Krieg abwehrenden, 
bestehenden und sich immer ausbreitenden Bundes den Strom der rechtscheuenden, 
feindseligen Neigung aufhalten [...]. (VIII, 357)

Hier kommt es nicht auf das Problem an, dass ein Bund gewählt wird, obwohl „nach der 
Vernunft“ eine Weltrepublik gewählt werden soll, sondern auf die Diskussion, dass die 
Errichtung einer rechtlichen Verfassung und die Gültigkeit der Rechtsnormen mit dem 
Verhalten der Mitglieder verbunden sind, die in Zukunft unter denselben Rechtsnormen zur 
entsprechenden rechtlichen Verfassung gehören. Sowohl in der Rechtslehre als auch in der 
Idee wird über die rechtliche Verfassung und die Rechtsnormen unabhängig davon diskutiert, 
wie sich zukünftige Mitglieder verhalten. In diesem Zitat richtet sich aber die Diskussion 
genau auf das Gegenteil. Es sind die einzelnen Staaten, bei denen nach der Art und Weise 
gefragt wird, wie aus dem nur aus Krieg bestehenden, gesetzlosen Zustand herauszukommen 
ist. Wie in der Rechtslehre handelt es sich auch hier um die Akteure, die die eigene Freiheit 
selber nicht aufgeben; sie errichten jedoch „nach ihrer Idee vom Völkerrecht“ als „Erhaltung 
und Sicherung der Freiheit“ (VIII, 356) keinen Völkerstaat, so schreibt Kant. Das Verhalten 
der Akteure wird nämlich in direkter Verbindung mit der Errichtung einer rechtlichen 
Verfassung und der Gültigkeit der Rechtsnormen diskutiert. Auf Grund der Perspektive der 
einzelnen Staaten, die in der oben erklärten Richtung des Denkens nie befragt werden, wird 
bestimmt, ob eine Weltrepublik oder ein Völkerbund gewählt werden soll.
* * *
Lässt sich nun bei der Überlegung über die Errichtung einer rechtlichen Verfassung und 
über die Gültigkeit der Rechtsnormen vom inneren Verhältnis der Akteure (Höffe, Mohr) 
ausgehen oder vom äußeren Verhältnis (Rechtslehre, Idee der allgemeinen Geschichte)? Ist es 
nicht schwierig, dass der Ausgang vom inneren Verhältnis zum Weltbürgertum führen kann 
und nicht nur zum bloßen Moralismus?11 Diese Vermutung beinhaltet auch, dass sich wohl 
mit dem Würdebegriff als gegenwärtigem Paradigma nur schwer über das Weltbürgertum 

11	Im Gegenteil zu dieser Vermutung thematisiert Höffe das Weltbürgertum auf Grund des Moralismus. 
Hier wird jedoch nicht geprüft, ob sein Versuch gilt oder nicht.



48  Yasuyuki FUNABA

diskutieren lässt. Über diese Vermutung ausführlicher zu diskutieren und die Potenzialität der 
Richtung des Denkens von außen nach innen zu entwickeln, werden die nächsten Aufgaben 
sein.

©2022 by Yasuyuki FUNABA. All rights reserved.




