
Title 後期Wittgensteinの「理解」概念について

Author(s) 奥, 雅博

Citation 大阪大学人間科学部紀要. 1976, 2, p. 27-41

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/8641

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



後 期Wittgensteinの 「理 解 」概 念 に つ い て

博雅奥



29

後 期Wittgensteinの 「理 解 」 概 念 に つ い て

1

Wittgensteinを 気の利いた小道具 としてその都度借用するのならともか く,彼 を正面から

取 り上げようとするのであれば,問 わねばならない一つの大問題がある。彼の主著 『哲学探

究(PhilosophischeUntersuchungen一 以下PU)」 は,何 を巡 り又何のために書かれたの

か,そ してこの書をどのように判定し自らの立場をどのように決するか1),で ある。

筆者の見るところでは,「 哲学探究」は,彼 が 自らの初期思想に見出した誤謬を克服しよ

うとした苦闘の足跡である。 もとより1918年 に脱稿した 『論理哲学論考TractatusLogico-

Ph圭losophicus」 によって 「問題は本質的な点では究極的に解決 された」(序 文)と 考えて一

時哲学を放棄した彼が,1929年 に再びケンブリッジに戻 った時に,初 期思想の重大な誤謬に

気付いていたとは言い難い。しかし1945年 に第一部が完成した 『哲学探究』はその序文で,

「私が十六年前に再び哲学に従事しはじめて以来,あ の初めての書物に私が書 き記したこ

との中に,重 大な誤謬を認めぎるを得なか った」 「私の新たな思想は,私 の以前の思考方法

との対比によってのみ,私 の以前の思考方法の背景の下でのみ,正 しい照明を得 ることがで

きるであろ う」

と述べているのである。

彼が克服すべ きであるとした誤謬は何であっだか。一口で言えぱ 「言語の意味に関する指

示理論」である。 ドイツ語のBedeutungの 英訳 としてreferenceを 連想してはばかるとこ

ろのないような言語理解を標準 とする立場である2》。 この立場の下で,言 語表現はそれが用

いられる具体的脈絡か ら分離 されて命題 という形に整えられる。命題は事態に対応 させられ,

語は もの,事 件,性 質,状 態,動 作,等 々を指示するとされる。そして命題の総計 としての

言語が世界と関係づけられる。 『論理哲学論考』のよって立つ言語観は,概 略このようなも

のであった。

い うまで もな く,こ の言語観にしても根拠がない訳ではない。むしろ反対に今 日ではこの

言語観こそが唯一正統の ものとさえ思われるほどである3)。仮に我々が 「コップとは何か」

と問われて 「これがコップさ」とコップを指示して答え,更 に 「『この部屋には大勢の人が

いる』とい う文は何を述べているか」との問に対して 「大勢の人がいるという事実」 と答え

るとすれば,我 々は既 にこの言語観の発想の枠の中に捕えられている。Wittgenstein自 身 こ



30

の発想が作 り出す陥穽を避ける努力を至るところで払わねばならなかった。 『哲学探究』は

「長い錯綜した旅路の途上で生じた風景のスケッチの集積」であ り 「アルバム」(PU序 文)

であるが,こ の問題に対する彼の努力のにじみ出た想定問答集 とも解されるのである。

彼の努力はどの方向になされたか。 上述の 問に対して彼ならどのように答えるであろ う

か。あの種の問が日常生活のどの場面で実際に問われるのか,そ してその場面で一体あのよ

うに答えられるのか,と 反問することであった4)。反問により上述の問が誘導尋問に他なら

ないことを看破し,誘 惑の魅力を減少 させ消滅 させることであった5)。 そこで彼は意味の指

示理論を念頭にお き,このように考えるならば,「考える」 とい う語の意味を知 るには,思 考

する折に自分に何が生じているかをよく観察すればよい,そ こに見出された ものが 「思考」

ということになる,と か,「 ゲームセ ット」とは何かを知るには,ゲ ームの最後の一瞬に注

視すればよいことになる,と いった具合に皮肉な批評を施すのである。(vgLPUI-316)

い うまでもなく,こ れ らの概念はこのように用いられてはいない。従って,我 々はこれ らの

概念がいかに用いられるかを問わねばならない。そしてこれを標語 として述べると 「語の意

味とは,言 語の中でのそれの使用である」(PUI-43)と なるのである。

しかしこの立場を 「意味の用法理論」 として一般化するとすれば直ちに多くの問題が生じ

て くる6)。筆者 自身,自 らに可能な最良のことをなし うる幸甚をえた場合,Wittgensteinの

忠実な同伴者に留まるか,或 いは彼の理解者かつ批判者 と化すか,現 在のところ定かではな

い。仮に後者の途を歩む とすればその 「理解」 もWittgenstein当 人には或いは体系的誤解

と映るか もしれない。しかしなが らいずれにせ よ小論では,指 示理論と用法理論との間を徒

らに往来することな く,彼 と共に歩みつつ 「錯綜したアルバム」の一部を整理してみたい。

即 ち,理 解をめ ぐる問題,「 理解する」 「知る」 「わかる」 「で きる」 「会得する」等々の

語をめ ぐる問題の部分(主 としてPUI-138～197)に ついての整理である7)。

豆

「理解する」 「知る」 「わかる」 「で きる」 「会得する」一 これ らの語は我々によく知 ら

れている。 これ らの語を用いて我々は話をするし,ま た文章を書 く。やや重々しい響 きのあ

る 「了解」 とい う類語にして も,日 常語として無線の交信等で用いられている。

他方,理 解,と い う事柄 もごく日常茶飯事である。我々が言葉を話し,聞 き,文 章を読み

書 きする折に,あ る能力の範囲内でとい う限定づ きではあるが(例 えば外国語はなかなか聞

きとれない,文 科系の 書物なら全 く問題ないが数式が出てくるとどうもいけない,と いっ
　 　 の 　 　 　

た),理 解しなが ら,そ うして いるか らである。更 に,次 のよ うな 「理 解」 の例(PUI-151f・)



後 期Wittgenste至nの 「理解 」 概 念 につ いて 31

も目新しいものではない(知 能検査のバ リエーション)。即ち,Aが 黒板に数列を書いてい

き,Bは それを見ている,1,5,11,19,29,ま で書かれた時,Bに 突然ぱっと閃 きが生 じ,

Bは 「わかった」と叫ぶ,そ してAに 代って数列を正しく書 き続けていく,とい う例である。

つまり,そ の時Bは 数列を理解したのである。

以上のように理解 とはある意味では既によく知 られたことであるが,こ れについて以下の

よ うな特徴が問題点 として指摘で きるであろ う。

① 我々は全ての存在者について 「それが理解する」 とは語 らない。 「それが理解する」

と言われるのは,意 識,心,精 神(こ の三者の異同については括弧に入れることとして)等

を持つ存在者のみである。
コ 　 　

② 「理解」には時が指定で きる。即ち,聞 いている時に理解してお り,閃 きが生 じ沈時
　 　 　

に数列を理解するに至 ったのであ り,理 解しているので数列を正しく記せるのである。

③ しかし時の指定については特殊事情がある。 「私は この十年来 ドィッ語がわか る」 と

語ったところ,「その間,間 断なしにか一例えば歯の痛みのように」と問われるならば,我 々

は問そのものに当惑するであろ う。又,一 旦理解した事柄を忘れることはよくあるが,「 忘

れているのにいつ気付いたか」との聞には答えられるが,「 いつ忘れたのか」 との聞は,問

自身に不適切 さが感じられる8)。(vg1・PUI-181f・)

④ 具体的事例では,ど こから理解がはじまったか識別し難いものが数多 くある。例えば

子供に平仮名を教える場合がそ うである。初めに子供はあてずっぽ うに答え,ほ とん どまち

が うが,次 第にできるようになる,で きるようになるが時々間違える,そ して遂には滅多に

間違えなくなる。しかし,ど の時点で子供が理解するに至ったのか。ま ぐれ当りの連続と時

折の誤 りとの間に境界線が引けるであろ うか。(vgLPUI-156f.)

ところでこれ らの問題に対する次のような解決法こそWittgensteinが 強 く批判したもの

であった。即ち,理 解の主体は意識であ り,理 解とは時点ないし期間の指定できる出来事 ・

状態である,そ して 「理解」 という語は意識の或る出来事 ・状態の名である,と 考え,従 っ

て理解している,理 解する,と は何かを知るには,こ の折に意識に何が生じているか,意 識

がどうなっているかをよく調べればよい,と い う解決法である。い う迄 もな く 「意味の指示

理論」に依拠した発想である。

この発想にはほぼ二通りのい き方がある。一つは理解に特有な精神現象を発見しよ うとす

るものである。他の一つは理解をメカニズムと関連させて,あ る種のメカニズムの形成 ・保

持 として理解を考察しようとするものである。Wittgensteinか らみれば,両 者のいずれ も理

解 という概念をめぐる問題に真の解決を与えるものではなかった。 この点を以下考えてみた

い。



32

皿

第一の立場,即 ち理解に特有な精神現象を発見しようとする立場は,次 の ように主張でき

るであろ う。先程の数列の例で 「わかった」と君が言 う時,君 は理解したか らこそ 「わか っ

た」 と言った訳だ,さ もなければ君は無責任に 「わかった」と言ったことになる,君 が理解

したか否かを君が知 らないはずがない,理 解 とは君に生じた何事かである,さ あ これが何で

あるかを調べてみよう,こ こで発見 され,確 定される ものが 「この数列の理解」なのだ,と

いう訳である。平仮名を学ぶ子供にしても同様,こ のetwasが 生じた時子供は理解したので

あ り,只 その折に 「理解した」 と発言するようにしつけられていないので子供は黙っている

にす ぎないのだ,と い う訳である。

しかしこのetwasを 見出すのは決して容易ではない。例えば我々が無意味な音 としてでは

な く言葉 として理解しつつ語や文を聞く折に,一 体何が生 じているであろ うか9)。

理解する時,心 の中に観念 ・像 ・イメージが生 じているのだ,と い う形の解答がある。し

かし 「心の中に観念が生じる」 との発言は事実報告 としては私 には明晰ではない。これが,

「理解しなが ら語や文を聞 く」 とい うことの文学的表現であれば,こ れは言いかえにす ぎず

説明ではない。他方,像 や イメージについては次の意味でなら理解できる。即ち,「 さい こ

ろ」 と言われてその形を思い浮べることがで き,又 「パーティーはアルコールは底をついた

ものの食い物は結構あった」と言 う時,昨 夜の八時頃の情景が浮ぶ,と い う意味で。しかし

このイメージ説にはい くつかの難点が存在する。

第一に,イ メージは理解の内容を決定 しうるほど強力かつ豊富ではない。 「緑色」と聞 き

緑色のイメージが浮ぶ場合その イメージは緑の純色か清色か濁色かのいずれかである。仮に

緑の純色であったとする。その場合そのイメージは何故緑色のイメージであって,緑 の純色

のイメージで も純色一般のそれでもないのか,と い う問が生じる(vgl・PUI-73L)。 つまり

イメージから出発したのでは,緑 を理解したのか緑の純色を理解したのかが決定で きないの

である。 ここでイメージの増員を図るならば,言 葉と同じ数だけ存在するが説明力を持たな

い上述の観念の場合に帰着するであろ う。

第二に,否 定に関しての問題がある。 「私は昨夜夢を見なか った」 と私が話す場合,私 は

見なか った夢を定立し次いでそれを否定している訳ではない。 この点をイメージ説がいかに

説明するか,と い う問題である。

第三に,比 喩的表現としてではな く事実として考えるならば,我 々が話をする折にまず大

抵は心申にイメージなど生じることな く言葉は流暢に流れていく。 イメージが生じるのがむ

しろ例外であって,特 に印象深い場合,よ く注意を向けた場合,初 めて何かを学んだ場合,



後期Wittgensteh1の 「理 解 」概 念1こつ いて 33

等々の何 らかの理由が見出されるのである。

もとより,こ のように主張したからといって,あ ることを理解する折に意識に何事 も生じ

ていない,と 主張しているのではない。むしろ逆であって実に種々の ことが生じうる。上述

の数列を理解する時,Bの 心中に何が生じるかについては,種 々のことが考えられる。例えば,

Bは 種々の公式を次々と思い浮ベテス トしてい く,第4項 まで記 された時にa。=n2+n-1

が思いつかれる,そ して第5項 の29が ぴたりと一致する,そ れで 「わかった」と言 う。或い

はぼんや りととりとめのないことをいろいろ考えているがふと,公 差はどうなっているか,

と思 う,そ して 「わか った」 と言 う。(τecursiveに 表記すればこの数列がa、=1:a。=a。 一1

+2n(n≧2)で あることに気付いた訳である。)更 には彼が数列マニアであったとすれば(平

均的人間が数列1,3,5,7,9,… に抱 くような)「なんだ,実 にやさしいじゃないか」 とい う感を

抱 き,「 わか った」 と言 うか もしれない。(vgl・PUI-151)問 題は,こ れ ら全てに共通なの

は 「わかった」と言 う発言 と,そ れに続けて正し く数列を書くことだけであって,そ れの存

在ゆえにそれら全てを 「理解」 と称させる共通なetwasな ど存在 しない,と い うことであ

る。いわば頭の暗闇に電灯が ともるような共通な経験など存在 しないのである。

だが果して,理 解に共通なetwasは 全 く存在しないでφろ うか。例えば人間が何かを理解

した時,更 には実験動物が何かを学習した時に,共 通な生理現象が見出されることはあ りえ

ないであろ うか。 無論 この可能性はあらかじめ否定 されえない。 しかし見出された現象が

「理解」に対応してお り 「緊張からの解放」に対応してはいないということは,は たして確

実であろ うか,等 多くの吟味が残 されることであろう10)。

あるいはイメージが常に生じているのではない,と の先程の主張に次のように反論 される

か もしれない。即ち,理 解の折には特有の意識現象が生じている,た だし最初は意識 されて

いた ものが,通 常は習慣とい う堆積物の下に隠されてあたか も無意識の如 くにある,し かし

注意の集中で掘 り起すならば意識の表面に浮び上って くるのだ,と 。なるほど種々の模様を

みて音を自由に連想するのと,母 国語の文字を読むこととは同じではない。しかしこの相違

をetwasの 有無 とみなし,注 意力の集中によってetwasを 見定めようとす るのは的外れで

ある。(vgLIPU-170)こ こで見出 されるのは,通 常理解しなが ら文を読む折に生じている

ことではない。注意力を集中した時に見出したと思われる もの,にす ぎないのである。(vgL

PUI-413)



34

第二の立場は,理 解をメカニズムと関連させて考える立場である。例えば,理 解しつつ聞

くとは外部か らの音を内部に登録するメカニズムが作動しているとのことであ り,理 解しつ

つ話す とは外部へのメッセージを送 り出す装置が作動中とのことであ り,平 仮名が理解でき

るようになった,と は平仮名の自動読取装置の配線の完了であり,数 列がわかった,と は数

列を展開する装置の完成である。

この立場を支持する最大の理由は次のことであろう。即ち,数 列の展開の例でいえば,正

しく数列を書 き続けることは理解の結果,証 拠,現 象形態にすぎず理解その ものではない,

これらのことを可能にするものが理解でありメカニズムがそれに他ならない,と い う考えで

ある。(vgLPUI-146,152)

更にこの立場からはい くつかの難問が片付けられる。先程の 「イメージは絶えず意識 され

ているか否か」という問は,理 解をメカニズムの形成 ・保持と考え,意 識にのぼる事柄をメ

カニズムの随伴現象 とみなす ことによつて解消される。 皿の問題点 ③(「 十年間絶えず ドィ

ッ語を理解していたか」「いつ忘れにのか」)に 対しては,メ カニズムが維持 され続けていれ

ばその間絶えず理解していたのであ り,メ カニズムに変化が生じた時点で忘れたのだ,と 答

えられる。(vgl・PUI-149)

ここで新たな話し方が導入された訳であるが,「 絶 え ず」 とい う語を現在のような形で

Dispositi・nに 対して導入することは,一 般的には奇異なことである。 例えば 「眼前の角砂
　 コ の

糖が水溶性とい う性質を絶えず持ち続けている」 と語 るのはグロテスクであ り,「 子供が水
　 　 　

に落ちたら自分 も続いて飛びこもう」 と無意識にせよ絶えず考えているのはこっけいであ

り,又 このような仕方で他人に 「万一の時は立派な葬式を出してあげます」 と言われるのは

不気味です らある。しかるにここでの理解の例に関しては,メ カニズムとい うパ ラダイムに

依拠しているが故に,我 々はそれほど奇妙に感じない。即ち,動 力を与えれば動 く機械が表

象 きれ,そ して機械の機械性(メ カニズム),即 ち設計図 と仕様書の核心は,我 々の見通し
コ 　

の利くものであ り,こ のような機械は運動の可能性を現在 自己の内に含んでいる,と 我々は

考えがちだか らである。(vgl・PUI-193f・)

上述の種々の装置はおそ らく作成可能であるし,自 動読取機などは既に実用化 され て い

る。我々は耳にした文章を,あ る限界内でではあるが,聞 いた通 りに復哺できる。従 ってあ

る長 さの文が一定期間心に留まっていることを,外 に取 り出して確かめる装置は作成可能で

あろ う。又,話 され書かれようとする内容を発声器官や手指よりもより神経中枢に近い場所

から取 り出す装置 も可能であろう。しかし我々の問題はメカニズムに基いて理解を説明する

ことにあったのであり,文 章をもう一一つ複製する生体 と直結した装置の作成や,こ こで得ら



後期Wittge且steh1の 「理解 」 概 念1こつ い て 35

れたモデルの種々の工学的応用を考えることではなかったのである。

例えば平仮名の読みについても我々の問題は自動読取機の作成ではない。我々はテキス ト

を真に読んでいる子供 と,テ キス トを見なが ら既に覚えた文を暗桶しているにすぎない子供

を区別しうるし,又 区別せねばならない。即ち,眼 球運動 と発声の単なる並存 と,眼 球運動

が発声をもたらすこととを,人 聞において区別せねばならないのである。

更に先程の数列の例についていえば,理 解の折に完成した数列の展開を可能 とする装置は

先の二つの公式(a。=n2+n-1,とa、=1:a。=a。.、+2n(n≧2))の いずれに基いて形成 さ

れているのか。 当人の理解め仕方に応じてメカニズムも種々である,と されるならば,メ カ

ニズムに基いて理解を説明しようとした意図が崩れてしまうであろう。我々は異った意識状

態に対 して異ったメカニズムを想定するにす ぎないことになるからである。他方,メ カニズ

ムは一通 りである,と 答えられるなら,何 故複数の随伴的な意識現象が生じるのかが明らか

にされねばならない11)。

あるいはここで次のように反論されるか もしれない。理解とはメカニズムの形成 ・保持そ

のものに他ならない,従 ってメカニズムに基 く 「説明」云々ではなく,メ カニズムが呈示 さ

れれば十分なのだ,只 現在は科学が未発達の故に呈示で きないだけなのだ,と 。

この種の雄大な反論に対しては稿を改めて論 じる他はないが,今 は三点ほど指摘してお く

ことにする。第一は,機 械的因果的な発想法の普遍妥当性の問題である。つまり,あ る出来

事を考える折に,当 の出来事が生じるための十分条件を考え,こ の十分条件が満足されれば

その出来事は当然生ぜねばならぬ,と 考える発想の問題である。そしてこの十分条件と出来

事の対応(因 果律)を 規範 とし,現 実 とのずれは一部の条件の欠除,携 乱要因の介入,と し

て理解していこうという態度である。 この態度の普遍妥当性が問われねばならない。

第二に,理 解 とは何か,と の問は,成 否を将来に委ねた仮説によって答えられるべ き問で

はなく,あ る意味では現在答えられねばならない問である。例を数学にとろ う。ここ百年の

歴史しかない数学基礎論以前にも既に高度の数学が存在したし,生 活の中で数学は立派に用

い られていた。その限 り人々は数 とは何であるかを知っていたし,今 日で も多くの人々は基

礎論での数の規定を知 らなくても,数 とは何であるかを承知しているのである。むしろ数学

基礎論の数の規定が正しいもの として受け容れ られるのも,そ れが我々の既に承知 している

数をよりよく説明するか らに他ならない。理解についても同様のことが言えるのである。

第三に,将 来の科学の進歩に期待をかけるにしても,例 えば生理学的な個人差が大きく,

個々'人のメカニズムの具体的な配線図はそれぞれ各人の報告を頼 りとして描かねばならない

という可能性をあらかじめ否定しえない。(vgl・PUI-158)メ カニズムを把握すれば十分で

あって,意 識報告はあってもなくても構わない随伴現象である,と は限らない。我々が知ろ

うとしていることが とりわけ 「意識」を持つ存在者にのみ特有な 「理解」であるからには,



36

「意識報告」にあたる部分ぬきで済ませ うるか否かは問題なのである。

もとよりこれらの点については反対の立場から種々の論を立てることがで きる。だがこれ

迄,メ カニズムの立場か ら何が得 られたか。 既 に 知っていることの新たな語 り方のみであ

る。即ち,「 メカニズムに問題がなければこの十年間絶えず ドイツ語を会得し続けていた。

ただしメカニズムについてはよく知 らない」 とい う語 り方である。

V

だがしかし理解 とはある種の精神現象であることを否定し,他 方メカニズムの形成 ・保持

として理解を解釈することをも斥けるか らには,我 々にはなおどのような途が残 されている

であろ うか。極端な行動主義 ・唯名論しか残 されていないのではないか。

行動主義 も唯名論 もWittgensteinの 採るところではなかった。彼によれば(PUI-308),

行動主義は意識内在論に対する利口な批判者にすぎない。そのや り口は,精 神的な出来事 ・

状態をその存在論的性格を一まず括弧に入れて定立させ,次 にそのようないかがわしい出来

事 ・状態の否認に追い込む ことにある。又,唯 名論に対する彼の評価(PUI-383)は,唯

名論は実念論が無造作に仮定する種々の実体を疑問に付した点で正しいが,全 ての語を名と

解し,語 の使用について表面的な説明しか与えなかったのが彼等の弱点であった,と い うも

のである。。先程の二つの立場 と同じく,行 動主義 も唯名論 も 「意味の指示理論」の地平で動

く限 り,問 題は依然 として残 されたままなのである。 とすれば,理 解について問うには,理

解を何らかの出来事 ・状態 と直ちに解することなく,「 理解」 とい う語が我々の生活の中で

いかに用いられているか,「 理解」 とい う語を言語の中に含むことによって我々の生活形式

はどのようになっているか,を 問わねばならない。

既に述べたように,「 理解する」 「知 る」 「わかる」 「できる」等々の語を我々が正しく

用い,更 には子供や外国入にこれらの語を教えることができる限 り,理 解 とは何であるかは

我々に知られている。他方,こ れ らの語は我々の生活に深 く入 りこんでいるだけに,そ の用

法 も複雑を極めている。 ここでは 「理解」に関する完壁な一覧図を与える代 りに若干の問題

点を指摘することで満足せねばならない。

① 理解する,と は態度の変容が可能な,意識を持つ存在者についていわれるが,こ こでの

問題は,我 々の言語が 「理解」その他の語彙を含むことがどれだけの効果を持つのか,と い

うことである。い うまでもなく,こ れ らの語が我々の辞書にあるか否かは,植 物の名が四つ

五つ多いか少ないか,と は比べ ものにならない重要な問題である。やや古めかしい表現を用

いるならば,「 理解」等の語の成立(導 入)と,訓 練 ・学習 ・課題達成等が自覚 されたプロセ



後期Wittgenste血 の 「理解」概念について 37

スとして確立することとは,等根源的である,と考えられ る。「理解する」等の語は,能力に対

する評価語,判 別語である。ひいては判別の根拠を述べそれについて論じあ うとい うことも,

更には 「理解」 と同定しうる何 らかの事象の追求まで もがこれと共に生じてくるのである。

又,理 解・無理解の境界が必ずしも明瞭でないこと(皿の④)も,一 つは可能性一般に関係する

問題に,ま た一一つは我々が達成 目標をどこに設定するか とい う点に,依 存しているのである。

② 他方自分について 「わか った」 と発言する多くの場合,こ の発言は私の状況報告(メ

カニズムが内部で完成した,あ る特有の経験をした)で はない。むしろ私の態度決定,行 為

一つの責任をとること,で ある。数列の例でのWittgensteinの 表現(PUI-180)を 用いれ

ば,「 今わか った」 との発言は 「シグナル」であ り,シ グナルが正し く用いられたか否かは

それ以後の出来栄えで判断 される。 日常のやりとりの 「わかったかい一わかっている」 「知

ってるかい一知 っている」 「もうわか った,わ かった」一,こ れらは話を先に進めるか,又

は場面を転換する合図である。又,「 本人がわかったかわからないかわからぬはずがない,

一体 どっちなんだ」 と教師に問い詰められて行な う返答 も,一 つの態度決定である。

③ 先の数列の例で,「 わかった」 と言い,そ して続けて数列を書こうとしたところ書け

なか ったとすればどうであろ うか。理解したと誤って思ったのか,そ れとも一旦理解したが

す ぐ忘れたのか。いつで もす ぐ忘れる人がいたらどうであろ うか。この間は見かけほど簡単

ではな く,ま た意識の確信やメカニズムを基準に答えられるものでもない。 「すみません」

「間違いでした」 「たしかで きたのです」等々数多 くの答のケースが考えられる。しかしい

ずれの発言にして もそれが尤 もと認められるか否かは,当 の状況 と,場 合によっては更にな

されるべ き弁明とに依存 している。このような場合,状 況報告と態度決定 との境界は融解し

ているのである。

④ 「理解」とい う語 も,「 犬が主人を理解する」か らはじまり 「哲学 とは何かを真に理

解する」まで,実 に種々の 場面で用いられる。 又,同 一の ことについても 「一層よく理解

する」と言 う。そしてこの 「理解」 も,そ れが用い られる全場面に共通なものを指摘するこ

とはで きず,例 の 「家族的類似性」(PUI-66£)を 作 っているのである。

我々はここで 「理解」の全てを尽す ことは もとより意図していない。しかしこれ迄の扱い

にはある偏 りがある,と 批判 されるか もしれない。即ち,今 迄の議論は読取機や知能テス ト

等 々のいわば 「低次元の」事柄に熱中している,し かし 「理解」について我々が語 るのに最

もふさわしい場面は,他 人の言葉の意味を理解するところである,そ れもさしづめ反応等を

顧慮することなく内的亨受を専 らとするような詩の理解などがそ うである,と 。

しかし詩の理解にして も我々は言語共同体の中で学んだのであり,又 詩が理解されたか否

か もある範囲内でテス トされ うるのである。即ち,詩 を読んで,絵 を描 く,感 想文を書 く,

更には贈歌に対して返歌をする,こ れ らはいずれ も詩の理解に他ならないgそ してこのよう



38

なことを行い うる人についてのみ,彼 が特にその場で反応を示 さず とも,我 々は 「彼は詩を

理解する」とい うのである。

ところで平仮名や数列の理解から詩の理解までを一つの 「理解」 とい う語で呼んでよいの

だろ うか。言葉の理解は普通に思われているよりも一層,音 楽のテーマや詩の理解に似てい

る,と い うのがWittgensteinの 見解であった。(PUI-527f.)即 ち,我 々は,等 しいこと

を述べる他の文で置換可能であるとい う意味での(即 ち,等 しいことを述べる複数の文に共

通なものとして 「命題」が抽象きれるよラな意味での)文 の理解について語るが,他 のいか

なる文によって も置換不可能とい う意味での文の理解についても語る。後者の場合,そ の文

はまさに述べ られる通 りの語と語順によって理解 される他はない。(PUI-531)そ して我
　 　 　 コ

々は 日々 この ことを行 ってい る。即 ち,具 体的脈絡の 申で,語 を この意 味で聞 き,文 を こ う

　 　 　 　 　 コ の

フレーズし,こ うアクセ ン トをつ け,こ の よ うに聞 く,こ うしてはじめてその文は,そ れ以

後の言葉,行 為等 々へ の移 り行 きのは じま りとな る。(PUI・ 一534)そ し て具体 的脈絡で具

体的 に うけ とられ た 「これ らの言葉 か ら,多 くの よ く知 られた(w・hlbekannt)途 が あ らゆ

る方向へ と通 じている」(PUI-525,534)と され るの である。

「意味の指示理論」 に対 するWittgensteinの 批 判はか くも根強い もの であ った。 しか し,

この文は この脈絡 で このよ うに聞かれ る他はない,と 彼が主張す る折 に,彼 は どこに依拠し

ていたか。 「よ く知 られた」 「受容 さる べ きもの,所 与」 である 「生活諸 形式」であ る。

(PUIS・226)こ のWittgensteinの 前提 について問 うことは,彼 を超 えて問 うこ とであ り,

稿 を改 めて論 じなけれ ばな らない問題であ る13)。

1)今 回 もなお,筆 者はこの大問題に決着をつけることができなかった。小論はそのための覚え書きに

す ぎない。なお 「哲学探究』に関する筆者の見解については次の論文をも参照頂ければ幸である。

「ヴィトゲンシュタインとハイデッガー」論序説,理 想444,1970.

私的言語と言語ゲーム,日 本哲学会編,『 哲学』21,法 政大学出版局,1971.

言語ゲームに関する一試論,理 想502,1975.

2)GE.M.AnscombeはNotebooks1914-1916の 英訳のかな りの箇所で"Bedeutung"を"reference"

と訳している。 もとより彼女が註(p・15e)で 断 っているように,こ の訳は"Sinn"と"Bedeutung"

に関するFregeの 区別を,"sense"と"meaning"で はなく"sense"と"reference"と い う対にして対

比を強調しようとの意図の下になされている。しかしFregeの 元来の用法こそ日常の用法を特定の

意図の下で術語化した ものであることを考えれば,こ のような訳し分けは,後 年のWittgensteinの

自己批判をおおい隠してしまうことにもつなが りうるのである。

3)「 言語の意味に関する指示理論」の射程に関して論定することは現在の筆者の能力をはるかに超え

ている。ここではいわば言語哲学的観点から,ご く大まかな見通しと問題点の指摘を与えるに留め

ざるをえない。即ち,「 指示理論」は 「話し言葉」よりも 「書き言葉」に依拠した発想であり,こ

の老えが言語理論の中で優位を占めるのは,一 方では学問が 「書き言葉」に依存する度合に,他 方

では我々の生活の中で 「書 き言葉」が 「話し言葉」に比して優位を占めてくることに,対 応してい

るのである。即ち,

① 話し言葉はそれが話 される個別的具体的contextを 抜 きにしては考えられず,又 その場面で

消え去る運命にあるのに対し,書 き言葉は具体的な場面を超えて時間的,場 所的に生 き延びるcon・

texレfreeな 性格を持つ。(今 日の 日常生活で口頭で十分なところで文字を使用する時の種々の理由

を考えれば,こ のことは明らかである。)そしてcontext-freeな 性格を決定的にしたのが 「不特定多



後期Wittgeロste磁 の 「理解」概念について 39

数」を相手 とすることを可能にした印刷術の実用化 ・改良である。又,context-freeで あることの

代償としてcontextを 「指示」する種々の語彙が書 き言葉では用いられる必要がある(日 記の日付)。

② 書 き言葉が老察の中心を占めるに及び言語論の関心が個々の具体的なCQntextよ りは書 き言

葉のエレメントとしての語と,語 の連鎖としての文に集中する。即ち,語 に関しては(他 の語との

連関で)lexicographyの 観点からそれと同義な他の言語表現を求めることとなり(学 問におけるこ

れの対応物が概念の本質規定 としての 「定義」),文 に関しても,話 し言葉においては同じ表現が実

に種々の仕方で用いられるのに対し,こ の立場の下では,文 の用法の差異はさしあた り語の差異又

は語順の差異 として考察される。

③ 又,文 語が正規の表現として考察の中心を占めるのに対し,口 語はいわば派生的な省略形の

扱いを うけ,そ のニュアンスはニュアンスを 「指示」する語彙の補いで十分尽される,と 考えられ

る。話し言葉の術 としてのrhetoricは 後 に退 き,書 き言葉の術としてのgrammerが これにとって

代 り,か つlogicに まで純化される。

④ 理論科学 としての学問は,Ar量stoteles,Eukleides以 来,logicに 基いて構成 された命題の体

系であることを理想としている。

⑤ 少くとも近世以降,科 学,政 治,経 済等日常の社会生活の多くの分野で書き言葉の占める比

重が決定的となるに至った。

もとより以上は大まかな予想にすぎないし,今 後多大の修正を必要 とするものである。又,こ の

ような現象を既に古代から存在していたことが現在顕著になっただけであると考えるか,そ れとも

近世以前の社会生活全体の申での書 き言葉とそれに関連する事柄の占める位置は極く小 さなものに

すぎず近世以降のそれとの間には一線を画すべ きであるとするか,は 大 きな問題であるが ここでは

決定しない。

更に,こ のように考える限り,我 々の生活諸形式(「 受容さるべきもの,所 与であるもの,… …

それは生活諸形式である」(PU皿S・226))が 現状通 りである限り,書 き言葉に依拠する 「指示理

論」は究極的には克服できないのではないか,と の問が生じてくる。

もとよりこう問 うことは,あ る点ではWittgensteinを 超えて問うことである。どの程度まで彼

を 「歴史主義的」に解釈し うるかについては,論 ずべ き多くのことが残 されてお り,今 なお開いて

おかねばならない問である。

4)上 述の第二の問 「……とい う文は何を述べているか」への回答は,も し大人の日本人に問われたな.

ら 「あなたはこの程度の文が本当にわからないのですか」とい う疑念と驚きが半ば交錯した表明で

あり,外 人に問われた場合は,ど のようにわからないかを問いただし懇切に説明することであろう

し,子 供に対しては又別な具合の反応であろう。いずれにせよ 「……とい う事実」という答は,哲

学をしている場合に限られている。第一の問への種々の反応については拙稿 『言語ゲームに関する
一試論』の註(3)を参照きれたい。この問への現在の回答(実 物のコップの指示)も 場合によっては

適切な回答である。しかし実物のコップを指示することによるや りとりが成功裡になされるために

は.どれだけのことが前提されねばならないかこそ 『哲学探究』の冒頭の部分が数十節にわた り論述

したところであった。又,最 も純粋に指示機能を担 うと解される固有名詞にしても必ずしもそ うで

はないこと,こ れ も彼が随所で注意を促したことである。PUI-46前 後の"Urelement"を め ぐる議

論,モ ーゼの存在をめぐる議論(PUI-79,87),人 名と表情の密接な結合についての議論(PU皿

S.215)等 を参照されたい。

5)「 私が教えようとするのは,明 白でないナンセンスから,明 白なナンセンスへ移行する ことで あ

る」(PUI-464)。

6).こ の 「意味の用法理論」はまぎれ もなく 「意味の指示理論」への批判として 登場 するものである

が,「 用法理論」が一般的な理論として意図されたか否かについては問題がある。このことは,個

々の言語ゲームから出発しつつ,言 語を現行の言語ゲームの総計として把握しようとする試みの採

否と密接に関連するが,こ の試みが 「青色本 ・茶色本』の時期はともかく 『探究』期には放棄 され

た(vgLPUI-65)こ とと同様,意 味の用法 「理論」 もこの時期には,Kant風 の表現をすれば,

統制的には使用されても構成的に使用されることはなかっナこ。もとよりこの ことは指示理論の部分

的復権を意味する訳ではない。むしろ逆に,意 味の 「理論」の構築,「 意味とは何か」との問が反:

問 され,「 日常の言語では 「意味』という語はいかに用いられるのか」と反問されるのである。つ

まり,日 常のコミュニケーションが円滑になきれる場合,「 意味」なる語はほとんど登場する余地

がない。 これが登場するのはむしろ当事者にとり不明な表現に出会った場合,あ る表現の 「真意」

をいいかえにより説明する必要のある場合,自 然 と思われる流れに沿 っていたら思わぬ袋小路にぶ



nワ
U
琶

ρかった場合,等 々で働るgζ ρ ことは哲学一般に対する彼の態度にも通じる。即ち,日 常言 語

なそれがあるがままで完全である,我 々はただその見かaiの 形に惑わされてナンセンスに陥いるこ

とがある,そ のナンセンスから言語批判によって脱出せねばならない,そ してこれのみが哲学の課

.題である,哲 学では何 も説明はなされず現行の言語ゲームが正しく記述 されるの み であ る(vgl・

PUI-96,98,ユ09,116,ユ24,etc・),と す る彼の態度に も通じるのである。

7)な お,他 我と痛み,に 関する筆者の同様な角度からの見解については,拙 稿 『私的言語 と言語ゲー

ム」を参照 されナこい。

8)痛 みやゆううつ,興 奮が 「心的状態」である,と いわれる意味では 「理解」は心的状態ではない。

(PUIS.59)

9)こ の ように,単 なる音を聞くことと対比して文の理解を考える場合によく出てくる一つの単純な回

答がある。即ち,音 を聞 く+解 釈=文 を理解して聞く,と い う類の ものである。意識に関する事柄

を,単 なる物理 ・生理現象へのプラス ・アルファとみなしているこの考え も至るところでWittgen囑

steinが 批判するものであった。 このように考えれば,例 えば反転図形を 「……としてみるSehen

als」は,(と してみる)=(み る)+(解 釈)と なるし,又 意志は,(意 志)=(私 の腕を上げる)
一(私 の腕が上がる)と いうことになり

,(表 情)=(表 情をつけて歌を歌 う)一(表 情をつけず

に歌 う)と なるであろ う(PUI-332,621,皿S.193f・),と い う訳である。現在の問題に関しては,

仮にこの公式を認めるにしても 「解釈」とは何かが次に 問題となることを指摘 すれば十分であろ

う。

10)数 列の例で 「わかっt」 とは言ったものの,書 き続ける段になってうまくいかない,と いう場合が

ある。この時に我々は 「理解したと思ったが,間 違いだった」と言ったりする。(こ れについては

後でとりあげる。)こ の場合と真の理解とは生理学的に区別できるであろうか。(vgl・PUI-155)

、理解した(と 思った)一 瞬に限らず数列を書 き続ける時点にまで観察を延長すれば,あ るいは区別

可能かもしれない。ただし今度は発見 きれた ものが実は 「緊張からの解放+テ ス ト成功の満足感」

ではないか否かの吟味を必要としよう。聞題は実は次のことである。理解するに至る場合によく生

じる随伴現象 としてなら,我 々は眼の輝 きや一瞬息を呑むこと等を数え挙げることができる。しか

しこれらはあくまでも理解の随伴現象 としか考えられない。発見されたある生理現象を単なる随伴

現象ではなく理解の本質的なメルクマールと考えきせるには,語 の定義の単なる変更にとどまらな

い,「 理解」という語に関連する我々の生活様式の大きな変更を必要とする,と いうことである。

11)断 るまでもないが,こ う述べたからといって,種 々の装置の作成,生 理学的アプローチが無価値で

ある,的 外れである,と 主張するものではない。これ らは貴重かつ困難な課題である。 「この子供

はどうして平仮名を覚えないのだろう」とい う嘆きに対して,(「 頭が悪いから」 とい う表現の工

学的比喩にはとどまらない)専 門的な情報を含んだ 「これこれの欠陥があるか ら」との回答は当然
:尊重に価するし,治 療や判定にも役立てることができる。しかしここから 「理解 とはメカニズムの

形成 ・保持である」と主張することを我々は問題にしているのである。 「理解」とい う語はそのよ

うに用いられていないし,又 このような考えが理解を説明する訳でもない,と い うのが我々の主張

である。Wittgensteinに よれば,矛 盾を数学的 ・論理学的方法で解消するのは数学者の仕事であ

るのに対し,市 民世界における矛盾の位置を見てとるのが哲学の問題である(PUI-125)。 又,
　 　

反転図形等でのアスペク トの交替 「としてみる」について心理学者はその原因に関心を鞄くが,

哲学者の関心はその概念そのもの,経 験諸概念の申でのそれの位置に向 うのである(PU皿S.193)。

もとより市民生活 といえども万古不易ではなく,時 代と共に,科 学の進展にも応じて,変 るもので

あることは言 うまでもない。

12)詩 の朗読,音 楽の理解一これを生理的メカニズムによって 伝達することの 困難さについてはLec・

turesandConversationsonAesthetics,PsycholQgyandReligiousBeliefp.40.を 参照 されたい。

あるいはここでも我々は物理学の対象としての音しか持たない,こ の ことは名演奏にしても余すと

ころなくテープに収められ再生されることからわかる,と 反論 されるか もしれない。しかし,こ こ

の問題は何の変哲 もない物理学的に確定 きれる二次元の図形が相互に反転する立体図形とみえるこ

とと同じなのである。

13)も とより哲学といえども前提なしにはありえない。そして 「生活諸形式」を出発点 とし,「 言語ゲ
ーム」を方法 とすることが

,直 ちに批判される訳ではない。しかし,彼 自身が自らの課題と方法に

どれだけ自覚的であり,又 どのような対象が彼の考察の中心であったかは,依 然聞われるべき問題

である。そしてこれを問 うことは,我 々が彼の 「アルバム」のスケッチの数を増すことに加わるか,

それともそれの全体的な整理を手がけることにするか,両 者のいずれかを選択することでもある。



41

ONT肥CONCEPTOF``UNDERSTAND　

INLATERWITTGENSTEIN

MASAHIROOKU

ThisarticleisapartofmyinterpretationofWittgenstein's"PhilosophicalInvestiga-

tions".Inthebookhemadevariouseffortstocorrectandovercometheerrorsinhis

formerthought.Inmyviewtheerrorssprangfrom`lthereference .theoryofmealling',.

Thisarticlewillmakethispointclearastotheinvestigationof``understand',(PII-

138～197,etc.).

``Understand(know
,comprehend)",whichisoneofordinarywel1-knownwords,isused

withoutdi魚culty.Buttherearesuchcharacteris士icsasfollows:(i)Wedonotsayof

everything,"Itunderstands."Ohlythosethathavernind(soql,consciousness)can

understand.(ii)Itistemporal,buttheseexpressions``HaveyouknownEnglishfor

tenyearsco漉 ππoπ 吻?,,,"Whendidyouforget(ηo渉find孟o加 ηθノbτgo'6θ η)theformulaP",

areperplexing.(iii)``Understand"isnotclearlydemarcatedfrom``nottounderstand"

bynature.

Accordingtothereferencetheory,``understand,,isanameofaneventorsituation

ofconsciousness.So,inordertosolvetheaboveproblems,onehasonlytoobserve

whath母ppgnsinconsciousnesswhenoneunderstands(klnows,comprehends).This

theorysuggeststwostrategies;oneistoseekacharacteristicmentalphenomenonfor

``tounderstand,,
,andtheotheristoregard``tounderstand',astheformationand

maintenanceofacertatinmechanism.Indeedbotharewithreason,butilltheend

unsupported.

InthelastpartthisarticletriestosketchWittgensteinians'answeroftheproblems.

Insteadofasking"Whatis`understand'P",theyask."Howdoweuse`understand'in

ourordinarylifeP',Theanswerisasfollows:(i)Byincludingthesevocabular三es(un-

derstand,know,etc.),ourformsoflifeh段vesomefeatures.(ii)Theuttering``Iunder-

stand,,isthedeterminationofone'sattituderatherthanthereportofone,sinnerevent.

Apology,justi丘cation,andthereportofpastinnereventarenotclearlydistinguishable

fromoneanother.(iii)Theuseof``understand',makesa"family,,.


