
Title マイノリティの日本語 : 「母語」の暴力性を越えて

Author(s) 宮原, 曉

Citation 言語文化研究. 2022, 48, p. 267-287

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/87096

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



267

マイノリティの日本語
―「母語」の暴力性を越えて1）

宮　原　　　曉

少数派日语（Minor Japanese Language）的可能性

―超越“母语”观念的束缚和共享“同一语境”的限制

MIYABARA Gyo

要旨：本文是关于“少数派日语” （Minor Japanese Language）的研究。以日本社会为例，针对 

“母语”/国语观念的束缚、以及共享“同一语境”所带来的限制，笔者提出了“少数派日语”这一

构想，以区别于官方认可的被主流社会所使用的“标准日本语”，并对其可能性进行论述。从历史

上看，东亚地区曾经形成一个以汉字为媒介的文化交流圈。然而，经过“民族国家化”的洗礼，

无论是日本还是中国，都以特定的语音为标准塑造了一种规范的、共通的官方语言。官方语言，

尤其是规范性的标准的语音的推广，促成了国民说“同一种语言”、共享“同一语境”的“错觉”。

而无法进入“同一语境”的国民/族群，可能会面临被“边缘化”的困境，使得国民之间或族群

之间出现难以跨越的隔阂。为了打破这样的隔阂，需要突破“同一语境”的限制来进行对话，并

寻找新的“共享语境”。最后，本文要指出的是，要超越语言“母语主义”观念的束缚，有必要意

识到：每一种语言都是相对于某种语言而处于少数语言状态的。

キーワード：マイノリティ，マイナー文学，ポリフォニー

はじめに

　従来，「マイノリティ」の語は，「マジョリティ」「多数派」に対する「少数派」といった意味

を持つと解されてきた。ここでの「少数派」はもちろん数の問題ではない。「マジョリティ」と

呼ばれる人たちとの関係において政治的に弱い立場にある人たちをさしている。「マイノリティ」

の権利の拡大を訴える運動などは，そうした「マイノリティ」が弱い立場にあることを前提と

してきたが，運動の結果，仮に「マイノリティ」が強い立場を得るに至ったら運動はそのまま

ハッピーエンドで終わるのか，という疑問には答えられない。「マジョリティ」と「マイノリ

 1）	 本稿は，グローバルイニシアティブ科目「グローバル共生実践演習」の講義ノートをもとにしている。



宮　原　　　曉268

ティ」の間にある権力関係は，手つかずのまま残されてしまうからである。

　このような「マジョリティ」と「マイノリティ」の概念を反転させ，その間にある権力関係

に鋭く切り込んでいるのが，ドゥルーズ＝ガタリである。ドゥルーズ＝ガタリは，例えば「マ

イナー文学」を「少数民族が，マイナーの言語による文学ではなく，広く使われている言語を

用いて創造する文学」ととらえてみせる［ドゥルーズ／ガタリ，1978: 27, 28］（一部，表記を

変更した箇所がある）。この反転は，参与や観察の対象を，その本質に即して定義する代わり

に，パラドキシカルなカテゴリーのなかにとらえる論述戦略としての意味を持つ。「マイノリ

ティ」の語で表現されるような社会的な現象は，いくら対象の属性を詳細に記述しようとして

も，対象をくくり出す際にある程度，輪郭が決まってしまう。そうした論点先取の誤謬を避け

るために，あらかじめパラドキシカルな力学を軸線として用意し，それとの関係のなかに対象

をとらえようというのである。

　このような戦略を採用することで，マイノリティは，政治的，社会的，文化的に対極に位置

するマジョリティの属性とその欠如を共存させる存在として姿を現す。しかし，対象を記述す

るうえで，ある用語をパラドキシカルに「仮想」（定義）する論述戦略は，社会科学や人文科学

において必ずしも一般的にみられるわけではない。近代科学的な認識論に基づく従来の記述の

方法は，人びとの経験（E）を，対象を明確な境界を持つもの，あるいは範囲の明確なコンテク

ストに依存するものとして領域的に把握したうえで，記述，あるいは解釈してきた（D）。そう

した方法では，人びとの経験（E）と，それに対する記述と解釈（D）の間に乖離が生じている

かどうか判断できないし，とりわけ個々の人の生や経験がどのように相互に，そして大きな政

治や歴史，社会と結びつくのかという問いに答えることはできない。「マイノリティ」をパラド

キシカルに「仮想」することは，マイノリティの属性を領域的に把握する従来の記述や解釈（マ

イノリティの言語はかくかくしかじか，境遇はかくかくしかじか）から私たちを自由にし，矛

盾と「共生」2），及びそれをめぐる相互作用や交渉という観点から，マイノリティとマジョリティ

の関係を記述し，解釈する企てに道を開くのである。

　本稿では，このようにマイノリティを脱領域的に仮想する論述戦略を用いて，今日の日本列

島における「エスニック・マイノリティと呼ばれる人たち」と「マジョリティと呼ばれる人た

ち」との関係を「母語」概念に対する批判などを通して再考し，両者の間の対話を可能にする

発話のあり方を模索する。マイノリティとマジョリティは，これまでともすればそれぞれ「母

語」を持つ，あるいは持つべきものとしてとらえられがちであった。「マイノリティ学」とも呼

び得るこの戦略は，原初性を表象するマイノリティの言語の代わりに，マジョリティとの間に

対話を生み出す言語によってマイノリティのポリフォニー3）を把握する可能性を示唆している

 2）	 近年，「共生」という語に対しては，より一層警戒しなければならなくなっている。「多文化共生」の美辞によって，社
会が「異質」なものや「他者」をとり込むことは他者の飼い慣らしに過ぎないことが多く，レイシズムや同化論にい
とも簡単にすり替えられるからである。

 3）	 ここでのポリフォニーは，王德威がバフチンの対話の概念を援用しながら示唆する書記言語を媒介としたさまざまな声



269マイノリティの日本語―「母語」の暴力性を越えて

のである。（ただし何らかの意味で不利な立場に置かれた人たちを，「マイノリティ」という語

でくくり出すことは，もう一度，反転させて考える必要があるかもしれない。）

Ⅰ　「母語」概念再考

1．東アジアにおける「国語」の誕生
　「母語」の概念（あるいは，それが往往にしてどこかの「国語」，ないし「国語」になっても

おかしくない言語のカテゴリーとされるという意味では「国語」の概念）は，言語学的である

とともに社会・政治的でもある4）。フランツ・ファノンは，「一つの国語を話すと言うことは，一

つの世界，一つの文化を引き受けるということである」と述べる［Fanon, 1967: 25］。このこと

は，植民地支配の文脈において，宗主国帝国の言語を受け入れるか，もしくは自らの国語を創

設するかの選択肢を人々に提示する。もちろんこの選択は，日常，人びとが話したり，書いた

りする言葉を「閉じた体系」としてとらえたうえでの話である。母語の概念が社会，政治的で

もあるというのは，必ずしも体系としてとらえる必要のない言語を体系としてとらえ，ファノ

ンの言うような選択がそうした言語の間でなされるという意味においてである。

　東アジアでは，言語を体系としてとらえる見方はどのように登場し，どのように帝国の言語

が受け入れられ，国語がそれに代わろうとしてきたのだろうか。ここでは日本と中国の場合に

ついて考えてみよう。

　日本において「国語」が発明されるのは，明治維新（1868年）以降，19世紀末である。それ

以前，日本列島には，不変の均質な言語として「日本語」が存在していたわけではなかったが，

「一国家一言語という名目からアイヌ語や琉球語を切り捨て，地方言語を方言として抑圧し，国

民国家に必要な標準語として（日本語の）均質化」を図ったのである［山口守，2006: 10］。山

口謡司は，この時期の国語形成議論の中心人物であった上田万年の1894年の国語形成論を紹介

している5）。

言語はこれを話す人民にとりては，あたかも血液が肉体上の同胞を示すが如く，精神上の

同胞を示すものにして，之を日本国語に喩えて言えば，日本語は日本人の精神的血液なり

といひつべし。

の共存である［王，2006: 2－3; バフチン，2013］。
 4）	 この点については、「母語」の概念が制度化されるのか、「母語」の概念を拡張しすぎでいるのではないか、といった

真っ当な批判も存在する。しかし、マイナー文学、ないしマイノリティという視点に立つと、「母語」という何かしら
体系的な文法と語彙を備えた言語を前提とすることが、デリダの言う音声中心主義、ロゴス中心的な見方のようにも
思えてくる。

 5）	 上田万年が1894年10月 8 日に哲学館で行った「国語と国家と」と題する講演［山口謡司，2016: 252－253］。



宮　原　　　曉270

　私たちは，上田万年の国語形成論に，ファノンの発言との類似性を発見するであろう。この

時期，1900年国語調査会発足，小学校令改正（国語科創設）など，国語が整備されていく6）。し

かし，そのプロセスは，必ずしも単一のプロセスではなかった。上田の構想は，口語文法の体

系化と，それにもとづく言文一致体の確立であったが，国語の形成には，同時期の日本語の形

成と相互に干渉し合いながら，公文書の標準化，漢字の簡便化，カナやローマ字化の主張，仮

名遣いなど，異なる複数の動きがみられた。

　一方，日清戦争（1894－95年）後のこの時期は，日本が海外に植民地統治を開始する時期で

もある。国民国家建設のプロセスでは，国家が国語の発明によって国民意識を醸成しようとし

たが，台湾を植民地として以降，日本が「帝国」7）として振舞うことで，日本語も，植民地の共

通語としての性格を備えるようになっていった。帝国として日本は，東アジア，東南アジアへ

の植民地獲得戦争の過程で，現地の人たちに日本語の習得を強要したが，その日本語は，国民

国家における国語としての側面（それは同化政策の道具となる）と，帝国における共通語とし

ての側面（従って共通語は一つではない）の二つの側面を併せ持っていたのである。

　このような日本語の二面性は，同時代の東アジアに様々な副産物をもたらした。その一つが

1910年代における陳独秀や胡適，魯迅による白話文学の提唱である。ここでの白話とは文言に

対する口語である。日本において国語が発明される過程において，国語の標準化とともに力点

が置かれたのは，話し言葉に即した書き言葉を生み出すことであった。陳独秀や胡適，魯迅は，

それとはややニュアンスの異なる言文一致を中国において実践しようとした。

　中国や日本では，古来より書き言葉と話し言葉に著しい乖離があった。漢字を理解すること

ができれば（できないことも多いのだが），口話が何であれ，意思の疎通ができる。上海語と北

京語，閩南語，広東語は，音韻，声調，語彙に関して異なっており，音声的には相互の理解は

不可能である。しかし，漢字を介することで意味は理解できる。したがって，中国での言文一

致の当初の課題は，識字の問題であった。この識字の問題には，漢字を学ぶ方法の改善から8），

漢字の簡易化，漢字の廃止まで異なる種類の課題が混在していた。

　識字の問題に続く課題が言文一致である。中国での言文一致は，日本における言文一致が思

想の伝達と言論の活性化に主眼があったのに対し，共通語による意思疎通に力点があった。こ

のため，当初は，文言の文体に即して口語を改革する手法が採られた9）。

 6）	 国語の教科書の発行は，それよりも早い。
 7）	 ネグリとハートは，「帝国」について「すべての者は人種・信条・皮膚の色・ジェンダー・性的指向性に関わりなく，

〈帝国〉の境界に喜んで迎えいれられる。・・・〈帝国〉は，差異の受け入れに際しては全く先入観をもたないわけで
あり，様々な差異を棚上げにすることによって，普遍的な包含を達成するわけだ」と述べている［ネグリ／ハート，
2003: 257］。

 8）	 この時期，各地の口語に即した切音字が考案された。例えば盧戆章は1892年に厦門において『一目瞭然初階』を著し
ている［班，2015: 12］。

 9）	 1901年末の日本視察を終えて，言文一致の重要性を痛感した羅振玉も，「論文字之関教育及改良意見」（1902年）にお
いて，「今日において言文一致を実現しようとするなら，必ず話し言葉を昇格して文字に合わせるべきであり，文字を
降格して話し言葉に合わせる道理はない」と主張しているという［班，2015: 15］。



271マイノリティの日本語―「母語」の暴力性を越えて

　こうした文字を介したコミュニケーションは，100パーセント言いたいことを伝えることが

できないと思われるかもしれない。それは正しい。音声言語と漢語の間には，意味のずれが生

ずるし，それぞれの白話で対応する文字が異なっていたり，そもそも表現できない場合もある。

　五四新文化運動のオピニオン・リーダー達もそう考えたからこそ，文字を持たない民衆を啓

蒙するために，音声言語を基準とした言文一致を提唱した。これはその副作用と言えるのだろ

うが，音声言語の強調は，あるひとつの音声言語を頂点とする言語的ヒエラルキーを生み出す。

音声言語を基準とした言文一致は，標準化，ないし規範化された国語を生み出し，ナショナリ

ズムを喚起するには有利に働くが，それまで通訳を介することなく意思疎通が可能であった（と

認識されていた）白話相互や，中国と日本，朝鮮半島の間（例えそれが知識人の間に限られて

いたとしても）に大きな溝を生み出すことにもなった。母語という概念，バイリンガル，通訳，

音声的に区切られた言語の境界が顕著になるのも，書記言語から音声言語へのシフトによる。

　読者のなかには，この転換を言語の進化ととらえる人もいるだろう。あるいは音声言語を基

準とするあり方が，言語に対する人の自然の態度であると思われるかもしれない。しかし，い

くつかの例は，必ずしもそれが正しくないことを物語っている。例えば，今日でも日本の高校

生は，漢文訓読法を用いて漢語の古典を「理解」することができる。また19世紀末，梁啓超は

「中国人が西洋の学術を学ぶには，西洋の本を読むよりも，日本の本を読む方が手っ取り早い」

として『和文漢読法』という書物を著している［金，2010: 83－84］。こうした方法が可能であっ

たのも，当時の日本の公文や報告書，学術書の多くが漢文訓読体で書かれていたからである。

漢文訓読体は，しばしば「和臭」（和習）と評され，規範的な漢語文言そのものではないとされ

るが，なお齋藤希史が「漢文脈」と呼ぶ文脈のなかにあったのは間違いない。「漢文脈」とは，

齋藤によれば「近代以前の中国を起点に東アジア全体に流通した漢字による文語文をひとまず

『漢文』とし，それを原点として展開した ecriture―かかれた言葉の圏域」だとされる［齋藤，

2005: i］。言語を「音」を中心に据えて捉える仕方は，一面的に過ぎるのである10）。

　こうした書記言語としての漢文のあり方は，東アジアにおいて帝国的な交流を生み出す土壌

を言い表しているとも言える（日本帝国，帝国主義といった領土の拡張と覇権を含意する意味

での「帝国」ではなく，多様な異質な言語，文化を共存させることのできるシステムという意

味で）。中国と日本における「同文」という概念（同じ文字を用いるという意味）や，双方的な

語彙交流11）は，このことを如実に物語っている。こうした帝国的交流を生み出す土壌，ないし

漢文脈は国語の概念によってどのように分断されていったのだろうか。次に，日本における中

国語の教育の歴史を振り返ることで，この点について考えてみよう。

 10）	 ある中国系フィリピン人は，子どもの頃，中華学校で中国語を習ったが，その後，音声的には全く読めなくなった。し
かし，日本に留学して，日本語を話すことができないにもかかわらず，漢字の意味はわかるのだという。このことも，
音声的ではない言語のあり方を示唆するものであろう。

 11）	 例えば「共産党」という語は，日本で翻訳され中国に輸出されている。ベトナムでは，もしも漢字で書くならば「党共
産」となる。東アジア域内でいかに漢語が汎用性を持ちながら，個別言語の音韻的・統語的特徴に従い変容するかの
例となっている。



宮　原　　　曉272

2．「中国語」教育の歴史
　歴史的に東アジアの言語は漢文脈においてとらえることができるが，そこで常に問題となっ

てきたのは，中国での音読と現地の訓読との関係である。この問題は，現地の音や概念を漢字

でどう表現するかに加え，ある概念を理解するうえで「声」がどのような役割を果たすか，ま

た人びとが「声」が持つ力をどう認識しているかという点に関わっている。漢文を読むと言っ

ても，文字を何の音とも結びつけずに黙読するのは困難であり，何らかの「訓」を介して意味

と結びつける行為であることが多い。そうした読み方の一つが日本における漢文訓読である12）。

　漢文訓読体は，もともとは漢文を現地の言語で読むための技術としての側面が主であったが，

やがて独自の声，節，啖呵13）が伴うようになる。のちに尊王攘夷運動に影響を与えた江戸後期

の頼山陽（1781－1832）が著した『日本外史』は，平易な漢文でわかりやすい反面，「俗っぽく

和習に陥っている」という否定的な評価もある［齋藤，2014: 68］。これに対して，徳富蘇峰が

1918年から34年の歳月をかけて執筆を続けた『近世日本国民史』全100巻は，よりこなれた漢

文訓読調の文章とされている。和習とは，「和臭」とも言われ，日本的な音や文法の特徴が漢文

に紛れ込むことである。言ってみれば，日本列島での漢文や漢文訓読体を支える声，節，啖呵

と言うこともできよう。荻生徂徠は，この「和習」について「語気声勢の中華に純ならざる」

ものと断じている。徂徠にとって，漢語の文言を理解するには，字面を追って訓読するだけで

は不十分であり，「語気声勢」（徂徠は秦漢以前の文章を中華の真正の言語とした［齋藤，2014: 

69］）を感じ取る必要があった。荻生徂徠の「和習」批判も，『日本外史』の漢文や，『近世日本

国民史』の漢文訓読体とは別の意味で「声」に重きを置いているのである。

　書記言語としての漢文は，東アジアにおいてそれぞれの口語の特殊性を越えた交流を生み出

してきた。しかし，そこでは局所的な「声」がどのように漢文に基づくコミュニケーションの

圏域とせめぎ合っているかが常に意識されてきたのである。今日，ある言語の標準的，あるい

は規範的な音（シニフィアン＝意味するもの）と，それによって意味されるもの（シニフィエ）

の結びつきを理解することが，その言語を解することだと考えられている。しかし，音や訓を

介しながら文字を意味と結びつけることが東アジアの「仮想共通語」を解することだとする考

え方がそれなりの合理性を持っていた時代が，太平洋戦争の後も，1952年に「公用文作成の要

領」（昭和27年 4 月 4 日内閣閣甲第16号各省庁次官宛内閣官房長官依命通知）が出されるまで

続いた。そうした時期においても，「声」（さらに「節」）は意識されていたが，それは今日の音

声言語の学習が，音を偏重するのとはやはりどこか少し異なっている。この点を，少し視点を

替えて，明治期から太平洋戦争終戦までの時期の「中国語」の教育という観点から眺めてみよ

う。

 12）	 金文京は，朝鮮半島でも漢文訓読にあたるもの，直読の主張がみられたと指摘している［金，2010］。
 13）	 声，節，啖呵は，浪曲を構成する 3 つの要素である。節は歌う部分，啖呵は台詞の部分であるが，定義が必ずしも明確

ではない「声」が最も重視される。



273マイノリティの日本語―「母語」の暴力性を越えて

　明治期から太平洋戦争終戦までの時期の「中国語」の教育には，漢文訓読にもとづく「新漢

文派」と，口語を重視する「支那（俗）語派」の間に大きな溝があった。安藤彦太郎は，この

違いを「黙読主義」と「会話主義」と表現している。前者の「新漢文派」は，帝国大学の支那

文学科を中心としていた。これに対して後者の「支那（俗）語派」には，江戸期の長崎唐通事

を起源とするもの，漢文直読の伝統を継承するもの，白話文学の新しい潮流に呼応したもの，

商業や軍事の実用をもっぱらとするものなど，様々な立場が混在していた［安藤，1971: 35］。

　このような黙読主義と会話主義の溝を埋めようと考えたのが，京都帝国大学の倉石武四郎で

あり，大阪外国語学校の井上翠，金子二郎であった。倉石，井上，金子の中国語教育に対する

考え方は，邵艶が再録している14）。

これまで，我が国民が中国について語学的研究をするのに，漢文といふ方法と中国語とい

ふ方法とが，はっきり区別されていた，かくして，同じ源から流れ出た中国の言語文字が，

まるで違ったもののやうに誤解され，しかも，おたがひに領土を定め，縄張りを守ったた

め，つまりは，双方とも不完全になってしまふといふ不幸な結果を生じ，漢文といへば古

臭いものと思はれ，支那語といへば実用一点張りと定められ（た）。

倉石の思想は，中国語を，日本語とは区別される音韻と意味の体系と再定義し，外国語教育と

して教育することを提唱するものであった。それまで外国語と認識されていかなった中国語は，

日本語とは別の音韻と意味の体系を持つ独立した言語と認識されるに至るのである。

　しかし，だからといって東アジアの言語をとりまく漢文脈が一夜にして消滅したわけではな

い。漢文訓読派も，実用派も，実際には見ているものは一緒であった。ともに「中国語」を漢

語としてとらえ，ただ学ぶ対象が文言なのか，白話なのか，という違いがあったに過ぎない。

　漢語に文言と白話の二つの面をみる見方は，倉石や井上の考え方にも見られる。大阪外国語

学校における授業で井上は，会話と作文を区別し，技巧を必要とする文章の作成は会話よりも

はるかに習得するのが困難であるとして，後者に力点をおいた［邵，2004: 189］15）。東アジアに

おける「国語」の概念は，少なくとも当初は，文言と白話の乖離を前提とした漢文脈と矛盾す

るものではなかったのである。

3．国民国家と音声言語
　その後，漢文脈と国語の共存が「母語」や「国語」の極端な重視へと変わっていくのは，帝

 14）	 倉石武四郎1941『支那語教育の理論と実践』岩波書店の再録（一部，表記を変更した）［邵，2004: 189］。
 15）	 倉石は「白話と文言」という文章で，口語体と文語体がそれぞれ聴覚，視覚に即して異なる文体を持つことを指摘して

いる。中国語は音韻と意味の体系だけではなく，文字と意味の体系でもあるのだ。倉石武四郎講義録「白話と文言」
（昭和 17 年）（http://picservice.ioc.u-tokyo.ac.jp/01_130112～漢籍知識庫 /110330～倉石武四郎博士講義ノート /	
050140～050140白話と文言/）14頁。（2021年 9 月14日閲覧）。



宮　原　　　曉274

国が崩壊し，日本が国民国家として再出発したことと無関係ではない。戦後，日本列島にダウ

ンサイズした日本は，国民国家としての性格を（再び）強める。こうした変化は「国語と母語

に閉じていく」と表現できるかも知れない。国民国家の前提となる土着性，現前性は，固有の

音と強く結びつくからである。

　このような音声中心主義は，音に対する一種の強迫観念を生み出す。音声言語を基準とした

言文一致は，国語の概念を生み出すひとつの条件となるが，同時にそれは国語を基準とした分

断と排除も意味する。他の言語を母語とする人たちの音を尊重することは，そうした人たちを

排除することでもある。「日本語を母語としない外国人は，日本語が苦手でなければならない。」

こうしてマジョリティとしての日本語の母語話者が発明され，非母語話者との間に，越えがた

い線が引かれることになるのである。

　非母語話者の母語話者からの排除が音（パロール）にもとづいてなされる場合，ごく些細な

音の違いにも敏感に反応し，排除に容赦がない。日本語を母語としないとされた人の発音は，

「（日本語を母語としないのに）日本語がお上手ですね」というレベルを越えて評価されること

はない。口語には「完成」も「標準」もなく，「日本語を母語とするとされる話者」を含め，ど

のような話者に対しても「日本語を母語としない話者の日本語」ということが可能である。こ

うした日本語をマジョリティの日本語と呼ぶとすれば，それは会話的，音声的であるだけに際

限なく差異を発見し，限りなく排他的である。私たちは，ここに母語の暴力性を発見する。こ

れまで論じてきたように，「母語」とは言語的にではなく，社会的に構築されたものなのであ

る。

Ⅱ　コンテクストの共有をめぐる幻想

　母語の暴力性に，マイノリティはどう抗い得るだろうか。この問いを考えるためには，母語

が共有されるコンテクストについて検討しておく必要がある。ここでは少し遠回りになるが，

この点についてエスニシティ論などを経由し，論じてみよう。

　李光一によれば，従来のエスニシティ論には，エスニシティをその合理的な特性においてと

らえるか，あるいは原初特性においてとらえるかという対立があった［李，1985］。どちらの視

点をとるかは，エスニシティが生み出されるプロセスに着目するか，それともエスニシティが

生み出されたのちの振る舞い方に着目するかの違いによって生ずる。エスニシティは，歴史的・

社会的に構成されたものであるが，それはあたかも自然に備わった人間集団やカテゴリーに共

通する普遍の本質であるかのように働くのである。

　エスニシティの原初的な振る舞いに着目する立場は，エスニシティの原初特性を素朴に信奉

するという場合を除けば，エスニシティをめぐって生ずるジレンマを問題とする。このジレン

マについて，浜はスチュワート・ホールを参照しながら，「エスニシティ」論が「ナショナルな



275マイノリティの日本語―「母語」の暴力性を越えて

表象から異質なものを見出して排除しようとする人種主義的ナショナリズムにも，逆にエスニッ

クなショービニズムにも等しく論拠を与えてしまう危険性」を指摘している［浜，2000: 59］。

人びとがエスニシティの原初的な特性を確信することで，一方で国民国家の主流派のなかに「国

民」としての自覚が生じ，他方，そこから排除された人たちのなかには，主流派に抗する周縁，

周辺のエスニシティが生ずるのである。

　では人びとは原初的な特性（ギアーツの用語では「本源的紐帯」［ギアーツ，1987: 118－119］）

を手がかりとして，どう国家を想像し，国民としてコンテクストを共有し，マイノリティを排

除しようとするのだろうか。柳田國男の『遠野物語』を手がかりに論じてみよう。

　佐々木喜善（述），柳田國男（記述）の『遠野物語』は1910年に刊行された。この物語は，遠

野で語り継がれている物語（伝承とは限らない）を，東京に出てきた佐々木が柳田に語ったも

のである。佐々木が語った内容は，言ってみれば遠野の人たちの「個人情報」であって，遠野

の人たちは，物語で書かれたようなことについては，ほとんど語らないという16）。この点で『遠

野物語』は，遠野の人たちの間で生じている「しがらみ」，つまりコンテクストの所在を示して

いる。こうした人びとの間で共有されていることが確かだと考えられている「しがらみ」は語

られる必要はなく，それどころか往々にして語られてはならない。コンテクストの共有の一つ

のあり方が，このような「しがらみ」の感覚にあることは確かだと言えそうである。

　とはいえ，これだけならば，『遠野物語』はごく限られた地域のコンテクストということにな

り，国民を想像することとは無縁である。しかし，話はもちろんそれだけにとどまらない。『遠

野物語』は，柳田は明言してはいないものの，会話の部分で方言を廃し，誰にでもわかるよう

な工夫がなされているとされる17）。またよく知られているように，柳田は『遠野物語』を，故

郷，兵庫県福崎での自身の経験に即して聞き取りをしている。その結果，『遠野物語』を読んだ

読者は，「自分はともかく他の読者は，『遠野物語』が日本列島に住む人ならば誰もが経験して

きたことだと感じているに違いない」と想像する18）。『遠野物語』は，日本列島に暮らす人たち

がある種のコンテクストを共有しているとの幻想を生み出す契機となるのである。

　もちろん，コンテクストを共有しているとの幻想は，実際にコンテクストを共有しているこ

ととイコールではない。原初的特性や「本源的紐帯」の感覚というのは，「コンテクストを共有

している」というきわめてリアルな実感を伴う幻想なのである。こうしたコンテクストの共有

は，共有の範囲が大きくなればなるほど，繰り返し「語られる」ことが要求される。人びとが

日々，対面している遠野においては，人びとが口を閉ざすことこそが本源的紐帯を生み出す条

 16）	 2018年に柳田國男の生家のあった福崎町で開催された山桃忌の記念シンポジウム「柳田國男と『遠野物語』」での東京
学芸大学石井正己教授の基調講演「『故郷70年』と『遠野物語』」からの教示による。

 17）	 1910年当時の「誰にでもわかる文体」とはどのようなものだったのだろうか。他の著書であるが，宮本常一は柳田の著
作の半分もわからないと感想を述べている。ちなみに農政学者であり，官僚としての柳田の書き言葉は基本的に漢文
訓読体であった。遠野物語の文体を見てみると，今昔物語のような説話の印象を受ける。

 18）	 この点は，柳田の『遠野物語』に関する，吉本隆明の憑人論にも関連している。吉本隆明　2020（1968）『改訂新版　共
同幻想論』角川書店。



宮　原　　　曉276

件であったが，日本列島に散在して暮らす人びとの間では，『遠野物語』は何度も繰り返し語ら

れることが「日本人」という原初的特性が共有される条件となるのだ。

　「語られること」以外にコンテクストの共有を生み出す要因に「故郷への巡礼」がある。エス

ニシティをめぐる原初主義的な議論では，故郷を離れて暮らす人たちの間にも本源的紐帯が生

じていると考えている。しかし，その場合，本源的紐帯を生み出すものは，故郷から持参した

「しがらみ」そのものではない。故郷を離れて暮らす人たちのことは，しばしば「移民」という

語で表現されるが，人が物理的に移動しても，ある特定の土地に由来する「しがらみ」から逃

れることができないのだとすれば，敢えて故郷を離れて暮らす人たちを「移民」として故郷に

暮らす人たちと区別する必要はない。本源的紐帯，ないしは「コンテクストを共有している」

との幻想は，人と土地との結びつきが移動などによって，いったん断ち切られたうえで，再び

コンテクストが獲得されるという複雑なプロセスを経ることで生み出される。それは人びとの

認識上，人と土地との結びつきに，移動などによって断ち切ることのできる結びつきと，移動

によっても断ち切ることのできない結びつきが併存しているということでもある。ある場所と

結びついたコンテクスト（場のコンテクスト）からの離脱ということが人びとによって経験さ

れなければ，人はその場所から物理的に移動したとしても，その場所から離れたことにはなら

ない。一方，いったん人びとがそこから離脱した場のコンテクストが，別の場所に移り住んだ

人びとによって再度共有されるという認識が生じなければ，そもそも「移民」という概念は成

立しないのだ。

　ある場所と結びついたコンテクスト（場のコンテクスト）と，離れた場所で再度共有される

コンテクストは，マリノフスキーの用語に即してそれぞれ「状況のコンテクスト」（context of 

situation）と「文化のコンテクスト」（context of culture）に該当する［マリノウスキー，2001

（1923）: 397, 401－402; ハリデー，1991］。「状況のコンテクスト」とは，発話や行為が生じる際

に，人が実際におこなっていることや周囲の状況であり，日本語では「場の脈絡」などとも訳

される。誰が何をしていたとか，何が起こっていたとか，そうした事柄である［ハイムズ，1979: 

75－76］。一方，文化のコンテクストは，当事者と行為の背後にある「文化的歴史の総体」であ

る［ハリデー，1991: 10－11］。

　これら 2 種類のコンテクストは実際にはみわけのつかないことも多いが，その場にいる人た

ちが共有するコンテクストとその場にいない人たちが共有するコンテクストの理念的な対比を

よく表している。人の物理的な移動が社会文化的に，あるいは政治的に意味のある移動となる

のは，人びとが場のコンテクストから離脱し，文化のコンテクストを共有することなのである。

　人が場のコンテクストから離脱し，文化的なコンテクストを共有する際に働く力は，移動す

る当の本人について言えば，それまでの社会的な地位がいったんリセットされるほど大きな力

である。その力は，残された人にとって「理不尽な失踪」とすら見える事態を現実として受け

入れざるを得ないほど強い。移動する人びとの間に，あるいは新たな国民国家に原初的な特性，



277マイノリティの日本語―「母語」の暴力性を越えて

あるいはコンテクストの共有の幻想を生み出す力は，些細なことのように見えて巨大である。

そうした幻想を生み出す力に抗って人が土地から離れようとするならば，そこには国家の管理

や社会の秩序を無化するのと同等の力が必要となる。人の移動や「移民」が「人身売買」「人さ

らい」「難民」「亡命」「拉致」などの表現と結びつきやすいのもこのためである。また「渡世

人」「博打打ち」「こじき坊主」「虚無僧」などは，自らも秩序の外での生き方と旅を結びつけ，

また秩序を無化する力を持つのである。

　こうして自らも本源的紐帯のなかを生きるマイノリティは，拡大された原初的な特性の幻想

（『遠野物語』が日本人の原初的な特性，ないしコンテクストの共有を想像する術を提示するよ

うに）と対峙することになる。そこでマイノリティは，どのように制度（マジョリティ）に抗

い得るのだろうか。話を再び国語と母語の問題に戻して，この点について検討してみよう。

Ⅲ　マイノリティの日本語

　「今日の日本社会において『国語』や『母語』といった概念は，きわめて暴力的に振る舞う」

というと「日本語を『母語』としない人たち」に対してと思われるかもしれないが，もしも音

や表現の些細な違いにもとづいて架空の「マジョリティの日本語」がその都度作られ，そこか

ら誰かが排除されるならば，その誰かは「日本語を『母語』としない人たち」に限らない。恐

らく誰もがある場面で支配的な音や表現になじめず，「マジョリティの日本語」から排除された

経験を持つだろう。この意味で誰もが「マイノリティ」であり，「マイノリティの日本語」の話

者である。以下，「マイノリティの日本語」とはどのように構想することができるのか，考えて

みよう。

1．マイノリティの誕生
　冒頭でも述べたように，マイノリティは，マイノリティの言語によって現実と相対するので

はなく，マジョリティの言語とその欠如によって現実を経験する。マイノリティは，その内に

マジョリティとマイノリティの間の矛盾を抱え，二つの属性の間で交渉する。マイノリティは，

「自」と「他」をその内に共存させているが，だとすれば「誰もがそうである」と言う意味で，

このことはことさらに強調することではないのかも知れない。マイノリティは，その属性では

なく，政治的な力学のなかで生み出されるのである。

　誰もがマイノリティであり得るなかで，マイノリティは，どう生み出されるのだろうか。マ

イノリティをターゲットとしているとされるヘイトスピーチを例に考えてみよう。ヘイトスピー

チの構造は，ある種の特権（だとスピーカーが考えるもの）に向けられる。社会学的な「マジョ

リティ」と「マイノリティ」の定義が数の多寡によらないとすれば，ヘイトスピーカーの糾弾

の対象となる，ある種の特権を備えた人びとは「マジョリティ」，ヘイトスピーカーは「マイノ



宮　原　　　曉278

リティ」ということになる。しかし，ヘイトスピーカーの論法はそうではない。ヘイトスピー

カーは，彼ら彼女ら自身をマジョリティだと認識する。「大多数」，「本来，政治的に優位である

はずの側」という意味である。糾弾者は，「自分たちはマジョリティであるにも関わらず，虐げ

られている」，「彼ら彼女らは少数派で，政治的に優位であってはならないはずなのに特権が認

められている」として，ヘイトスピーチの対象を攻撃するのである（なぜこの論法なのかは，

2 で考える）。

　ここですぐに気づくことは，ヘイトスピーカーも，ヘイトスピーカーが攻撃しようとする対

象も，どちらも弱い立場に置かれた「マイノリティ」だということだ。ヘイトスピーカーと，

彼らが糾弾するマイノリティとは，ほとんど変わらぬ境遇にある可能性が高い。そこでヘイト

スピーカーは，似通ったマイノリティとして，彼ら彼女らが糾弾しようとする人たちと連携す

る機会を放棄してしまう。なぜか。自らを「マジョリティ」として意味づけようとする幻想が

働くからだ。このことは，ヘイトスピーカーでもない，彼らが糾弾するマイノリティでもない

と，自らを意味づけている「多くの人たち」（私たち）もじつは同じである。ヘイトスピーチを

生み出しているのは，マジョリティやマイノリティの特権や属性ではなく，国民の大多数に，

彼ら彼女らがマジョリティとしてのコンテクスト，ないしは本源的紐帯を共有していると信じ

込ませる力である。この力は国民国家間システムが国民と移民を管理する力と言い換えること

もできよう。マジョリティの権力（に見えるもの）は，特定の個人や集団のなかに備わったも

のではなく，こうした力のなかに見いだすことができる。「マイノリティはマジョリティによっ

て支配されるべき」，あるいは「マイノリティは，マジョリティからの批判を甘んじて受けるべ

き」という観念は，そうした力によって生み出されるのである。こうして何らかの困難な境遇

が生じたとき，人びとは自分たちこそがマジョリティであるとしてマイノリティを攻撃しよう

とする。しかし，そうした攻撃は，そのままマイノリティとしての自分たちの境遇（不自由さ）

に跳ね返ってくるのである。

　このように考えてくると，国家間システムにおいては誰もがマイノリティであるにも関わら

ず，誰もが自らをマジョリティであると思い込みがちであると言えそうである。そうした思い

込みが生じるうえで，ある種の発話の様式（ディスクール）は，決定的な役割を果たす。ここ

ではそうした発話の様式を，マジョリティのディスクール（マジョリティの発話の様式）と名

づけたい。「マイノリティの日本語」は，「マジョリティの発話」の対極に位置するものとして，

マジョリティのディスクールを脱構築するものである。次に誰もが「自」と「他」をその内に

共存させている「マイノリティ」であるとの前提に立ちつつ，今日の日本社会においてマジョ

リティのディスクールがどのように生み出され，どのように抑圧的であるのか，みてみよう。

2．マジョリティのディスクール
　誰かがある発言をするとき，そこには発言（発話）の内容だけではなく，発言に託された話



279マイノリティの日本語―「母語」の暴力性を越えて

し手の意図の伝達や，「発言された」という事実が発言の受け手に及ぼす影響など，発言に付随

するさまざまな行為や役割が見られる。ミシェル・フーコーは，こうした発言行為（speech act）

の集まりがどのような規則や社会的文脈によってディスクール―社会集団や社会関係に規定

されるものの言い方や表現，論述―へと編成されるのか，という点に注意を払っている［フー

コー，1995（1969）］。

　マジョリティの発話は，声なき「多数派」（この時点では単純な数の問題）が口にしたくても

できないことを代弁するという形式をとる。この発話は，攻撃の対象となった聞き手に否定さ

れた感覚を生み出すとともに，聞き手の一部に「よくぞ言ってくれた感」を喚起する。この代

弁はいろいろな意味で「代弁」であることが示されつつ発話されるのだが，その際，攻撃対象

の明示によって，「多数派」の属性や帰属が暗示される。こうして政治的に弱い存在，つまりマ

イノリティの集合としての「多数派」は，政治的に強い存在（だと仮想しうる）「マジョリティ」

に変貌していくのである。ここでの「多数派」の属性や帰属は，人々が「よくぞ言ってくれた

感」を喚起するための技法，しかも本来はあまり重要ではない技法の一つに過ぎない。「多数

派」はその属性を持ちもし，持っていなくもあるからである。

　このような「よくぞ言ってくれた感」は，マジョリティの発話に関する興味深い矛盾を示し

てもいる。なぜ「多数派」の多くは，自らは発話せずに，誰かが何かを言うのを待っていたの

だろうか。その一つの答えは，マジョリティの発話者が，発話に際して，政治的な弱さ，つま

りマイノリティの性格であることを引き受けなければならないからである。発話者が引き受け

るマイノリティとしての性格には二つの意味がある。一つは，政治的な弱さの内容にあたる部

分である。またもう一つは，社会のなかで言葉を用いて自らの主張を述べる人が持つマイノリ

ティとしての性格である。この二つの面で発話者は，彼ら彼女らが批判するマイノリティと同

じように，他の誰かからマイノリティとして批判される危険に晒されるのである。こうして多

数派であるマイノリティは，他の誰かが代弁してくれるのを待つ。マジョリティの発話は，沈

黙に最も近いところで生み出されるのである。

3．コンテクストへの依存，コンテクストからの排除
　マジョリティの発話が，沈黙に最も近いところで生み出される理由は，ある社会の政治的風

土の他に，その場のコンテクストを共有していない（と思っている）話者にとって，発話する

ことがいかに困難かということに関わっている。ある特定の社会で発話がしにくいということ

ではない。想定されるコンテクスト共有の範囲の大小はあれ，コンテクストを共有している（と

思っている）人たちと，そうではない（と思っている人たち）の間には，発話のしやすさ，し

にくさがついてまわるということである。この点について，エドワード・T・ホールのハイ・コ

ンテクスト，ロー・コンテクストの概念を用い，コンテクストの共有について説明してみよう。

ホールは，文化を，コンテクストの共有性が高いハイ・コンテクスト文化と，コンテクストに



宮　原　　　曉280

依存することが少ないロー・コンテクスト文化に分類した。ハイ・コンテクスト文化では，伝

える努力やスキルがなくても，お互いに相手の意図を察しあうことが期待されており，ロー・

コンテクスト文化は，あくまで言語によるコミュニケーションが図られる［Hall, 1977: 113］。し

かし，文化の分類が重要であるわけではない。コミュニケーションの仕方として，コンテクス

トに依存したものと，コンテクストに依存しないものがあるということだ。コンテクストに依

存したコミュニケーションが推奨される環境において，どのような沈黙が生ずるのかは，日本

社会でありがちな会議の場面を想像すれば理解されよう。慣れない会議では，何を発言して良

いのかわからない場合や，質問の意図がわからない場面がある。これらの場面では，濃密なコ

ンテクストが意識され，発話はそうしたコンテクストに依存して解釈される。そのため容易に

発話をすることができない。それはコンテクストがわからないので発話できないということだ

けではない。濃密なコンテクストにおいては，往々にして沈黙が理解と同意を，発話が不理解

と不同意を意味するからである。「意見があります」というのは，コンテクストに依存した場面

では，「反論」があるのと同じ意味である。

　日本社会では，濃密なコンテクストが意識させられるあまり，発話に苦慮する場合が少なく

ない。新しい土地に行った経験や新しい学校に転向した生徒の経験は，そうした例の一部であ

る。ラインなどのメッセージの後につける「（笑）」や顔文字も，これらがないとコンテクスト

を取り違えられる恐れがあると，発信者が考えていることの裏返しであろう。私たちは，何ら

かの仕方でコンテクストに依存しない発話が違反であることを知らされるのである。

　濃密なコンテクストは，どのようにマジョリティを生み出す素地となっているのだろうか。

濃密なコンテクストの存在を感じ取ってはいるものの，どのような発話をおこなって良いかわ

からない段階では，そこに関わる人たちはむしろ「マイノリティ」であると言えよう。そこへ，

ある発話が「声なき多数派」を代弁するかたちで生ずることで，先に述べたようなマイノリティ

とマジョリティの対立が生ずる。それまで不安を感じていたマイノリティが，コンテクストを

共有し，マジョリティとなるのはこの瞬間である。

　このようにマジョリティは，濃密なコンテクストを共有していないという不安が，ある発話

をきっかけとしてコンテクストの共有に変わることで生み出される。日本社会でよく問題にな

る「空気」も，このようなコンテクストへの不安を背景としている。しかしながら，コンテク

ストを尊重することが常に求められてきたわけではない。「空気に呑まれないようにする」とい

う表現がそうであるように，濃密なコンテクストに圧倒されずに発話することに価値が見いだ

される場合もある。コンテクストからの疎外感を誰もが抱くとするならば，むしろそこにコン

テクストに対して叛逆を企てる可能性があると言えよう。マイノリティの日本語の出発点も，

誰もがマイノリティとして開き直ることができる可能性にある19）。

 19）	 誰もがマイノリティであることを自覚するための装置や工夫はいくつもある。日本語の書き言葉の全てにルビをふると
いうのも一つである。日本語には，音声言語の排他性とは裏腹に，書記言語としてのオープンな側面がある。その側



281マイノリティの日本語―「母語」の暴力性を越えて

4．マイノリティの日本語
　マイノリティの日本語において中心的な課題となるのは，コンテクストに過度に依存した発

話を避けることにある。しかし，発話やテクストが理解可能なのがコンテクストに即している

からだとすれば，マイノリティの日本語は，コンテクストに依存しつつ，過度に依存しないと

いう相反するベクトルのなかにそのあり方を模索せざるを得ない。それは具体的には，コンテ

クストへの依存の度合いを異にする数種類の発話の組み合わせという形をとる。

　先に触れた「状況のコンテクスト」と「文化のコンテクスト」の区分はここでも鍵となる。

状況のコンテクストは，発話がなされるときの行動をとりまく状況であった。しかし，あらゆ

る言語による交信や言葉のやりとりには，事態をとりまく直接的光景や音響だけではなく，当

事者と行為の背後にある全体の文化背景もかかわっている。文化のコンテクストである。例え

ば物語が語られるような場合，「直接的な光景や音響」を手がかりとすることができないため，

文化のコンテクストが共有されていないと意味が伝わりにくい。文化のコンテクストが共有さ

れるプロセスは複雑だが，コンテクストが共有されることで物語が共有され，社会のなかに連

帯感が生み出される。だからこそ浪花節のように，物語が声と節に載せて語られることで，コ

ンテクストの共有が想像されるとも言えるのだ［兵藤，2009］20）。これに対して，文化のコンテ

クストが共有されず，意味が伝わらない場合は，沈黙と疎外が生み出される。マイノリティの

日本語は，コンテクストへの依存によって伝達され，しかし，コンテクストに依存しすぎるこ

とで伝達されない人を生み出すのである。これらの点に留意して，マイノリティの日本語にお

いて望まれる発話のあり方について考えてみよう。

① 言語化

　コンテクストに依存しない発話をするためには，話し手と聞き手の間でコンテクストが共有

されていないことを前提として，話し手が話そうとする内容を逐一説明することが必要である。

法廷の場面は，コンテクストに依存した発話においては語られないことの言語化が典型的に見

られる場面の一つである21）。

② コンテクストからの離脱

　①のような説明をしたとしても，聞き手がコンテクストを斟酌してしまうことがある。その

ような場合，発話がコンテクストに依存していないことを予め宣言しておくことも必要である。

ただし，その発話が実際にはコンテクストに依存してしまう場合もある。

面は，母語から排除された「他者」に対して際限なくオープンである。
 20）	 ここでの「伝わる意味」とは，声と節に載せて語られることで伝わりやすくなる種類の「意味」であり，意味には他の

種類のものもある。
 21）	 レンテルンは，アメリカの法廷に多様な文化のコンテクストが持ち込まれ，逐一，それが言語化されていく過程を例示

している［Renteln, 2004］。



宮　原　　　曉282

③ コンテクストの説明

　話し手と聞き手の双方がコンテクストに依存せずに会話を続けることは，実際には非常に難

しい。こうした事態を予見して，発話の冒頭でコンテクストが何かを言語を用いて説明する必

要もある。

④ 新たなコンテクストの共有

　②や③が示唆するように，コンテクストに依存しない会話をずっと続けることは，思いのほ

か難しい。またコンテクストに依存しない会話を通して，話し手と聞き手の間の意思疎通は可

能になるが，「わかりあえた」という感覚に達することは困難な場合もある。法廷での判決や評

決の後，当事者は，全てのコンテクストから解放，もしくは全てのコンテクストを剥奪される。

こうした状態が「解決した」という感覚を生み出す場合もあるが，「解決」とは言えない場合も

ある（言うまでもなく何が「解決」か，を言うのは難しい）。当事者がコンテクストの共有を前

提とせずに，それぞれの言い分を主張する状態は，事実が明白になった感覚を生み出すかもし

れないが，和解の前提となる共感や連帯感は生み出さない。この点で，コンテクストに依存し

ない発話の目的は，新たなコンテクストを模索することである，と言ってもよい。

　コンテクストに依存しないコミュニケーションは，誰もがマイノリティとして社会に参加し

ていることを確認する上で必須のプロセスであるが，同時に間をつなぐコンテクストが存在し

ないため，マイノリティ間の分断が避けられないのである。④の新たなコンテクストの創造が

重要になるのはこのためである。しかし，新しいコンテクストの創造は，コンテクストが共有

されることでマジョリティが生み出されてしまうことと背中合わせでもある。

5．コンテクストとポリフォニー
　どのようにすれば人が言語にも，コンテクストにも溺れないで済むか。すべての人びとが自

らをマイノリティとして自覚したうえで，他者の排除や抑圧を生み出すコンテクストの共有を

避けながら，新たなコンテクストを共有するにはどうすればよいだろうか。これらの問いに対

して，「人びとの意識変革」を持ち出すのはあまりにありきたり過ぎる。とは言え，それ以外の

制度や政策の提案は，より巧妙な排除と抑圧を生み出しかねない。ここまで本稿では，マイノ

リティの日本語はどのように構想することができるのかというテーマの下に，「国語」のみなら

ず，「母語」の概念を拒否し，コンテクストの共有がもたらす抑圧について考察してきた。それ

は主に「こうあるべきではない」という否定文を用いたものであった。ここから先，「意識の変

革」といったありきたりな答えでもない，「制度や政策の提案」といった過度な構想でもない，

マイノリティの日本語に関する中間的なレベルでの予想図を，コンテクストを意識した発話が

観察できる裁判外紛争解決手続のプロセスを参考にして，少しばかり描いてみよう。

　法廷でのやりとりが，コンテクストに依存しないコミュニケーションに基づくプロセスであっ



283マイノリティの日本語―「母語」の暴力性を越えて

たのに対して，裁判外紛争解決手続（Alternative Dispute Resolution=ADR）では，事実の詳細

な説明よりも対話が優先される。ADRの性格を，中村桂子は「対話促進型」としたうえで，「真

意」を求めるもの，当事者双方がなんとなく納得できる語を用いて，争いを対話に変換するも

のと表現している22）。

　ADRのプロセスは，コンテクストに依存しないロー・コンテクストなコミュニケーション

を，ハイ・コンテクストなコミュニケーションに変換するプロセスであると言うことができる。

これは，ADR が徹頭徹尾，コンテクストに依存したコミュニケーションによって完徹されると

いうことではない。紛争当事者がそれぞれのコンテクストから一旦離れ，コンテクストに依存

しないコミュニケーションを経たあと，双方が折り合える新たなコンテクストを模索するプロ

セスだということである。

　レビン小林は，家事調停のプロセスにおける 6つの段階を紹介している［レビン小林，1998］。

それぞれの段階で，ロー・コンテクストなコミュニケーションとハイ・コンテクストなコミュ

ニケーションがどのように切り替えられているかをまとめたものが下表である。

1．挨拶（H→ L）

2．申立人による事案の説明（H→ L）

3．パラフレージング（H→ L）もしくは（H→【L】→ H）

4．リフレーミング（L→ H）もしくは（H→【L】→ H）

5．サマライジング（L→ H）もしくは（H→【L】→ H）

6．当事者の視点を「争いを超えたもの」に向ける（L→ H）もしくは（H→【L】→ H）

パラフレージングでは，当事者の感情を交えた発話（コンテクストに依存した発話）が調停者

（メディエータ）によって，コンテクストを削ぎ落とした事実に変換されて語られる。注意すべ

き点は，法廷とは異なり，どのようなコンテクストに依存しているかが追求されていない点で

ある（→の後ろは，調停者の発話である）［レビン小林，1998: 89］。

① �（妻）生活費が 7 万円しか出せないですって！ なんてケチなんでしょう。自分では50万円

も給料とっているくせに，私に餓死しろと言っているんですね。わがままもここまでくれば

大したものです。

② �（夫）お前がなんと言おうと，出せないものは，出せない。7 万円が嫌なら，俺を当てにし

ないでくれ。

③ →奥様は 7 万円の生活費は安すぎる。ご主人は 7 万円が払える限度と言われます。

 22）	 大阪大学における国際家事メディエータ養成講座（2017年）での講演。そこで中村は，調停者が「難儀」という語を提
案することで，争いあってきた当事者双方が争いを終わらせる意識に傾いた事例を紹介している。



宮　原　　　曉284

リフレーミングでは，逆にコンテクストを削ぎ落とした事実をもとに，新たなコンテクストの

共有が模索される。

① �この先どんなに苦労しても構いません。離婚して，あの人から解放されたいと思います。子

供もわかってくれて，離婚に賛成です。なんとか私の人生を生きていきます。→ご自分の人

生を築きたいと決心されたわけですね。

② �そりゃ，私だって申し訳ないとは思っています。でもこの時とばかりひどい言葉を浴びせる

んです。こう文句言われては，こちらだってプライドがありますから，謝りたくなくなるの

は当然です。→申しわけないと思っている気持ちをもうちょっと察して欲しいわけですね。

サマライジングから「争いを超えたもの」の模索では，調停者によって，当事者双方の対話を

可能にするコンテクストが提案される。

① �Aさんの説明を聞いた後で，Bさんのお気持ちに変化はありますか。今まで知らないでいて，

今日，初めて分かったということはありますか。

② �ずいぶんつらい時期を過ごされたことはよくわかりました。でもこの辺でつらい話は終わり

にしましょう。この調停をきっかけに，新しい生活を作り出すように，どのようにしたらそ

れが可能なのか，話し合ってみませんか。

最後の段階の争いを対話に変換するプロセスは，当事者双方が共有し得るコンテクストを見つ

けだせるか，また調停者が当事者双方にコンテクストの共有を促す糸口を提示できるかどうか

が，成否の鍵を握っている。上掲の事例は，離婚調停であり，子どもの利益というコンテクス

トを共有することが調停の目標として定めやすいが，そうではない場合（例えばヘイトスピー

チの被害者と加害者の間の対話のような場合），対話を促すコンテクストの共有は容易ではな

い。そうした困難な対話を促すという意味で，私たちは，もう一度，局所的な「声」を越える

コミュニケーションのコンテクストについて考えてみることにしよう。マイノリティの日本語

による対話が難しいのは，それがある種の音声を規範的な音声とみなしているからでもある。

しかし，本稿の前半で論じたように，東アジアには，歴史的に漢文に基づくコミュニケーショ

ンの圏域が共有されてきた。そこで各地域の話し言葉，あるいは声は，いったん書記言語の視

覚性を頼りに相対化されることで，相互の対話を可能にしてきたのである23）。

　もちろん，漢字を発明したのは中国であり，その意味で中国と周辺の間のコミュニケーショ

ンが対等なものであったとは言えないのかも知れない。しかし，そうした東アジアにおける対

話の非対称性が，近代における音声言語相互の不平等や，規範的な音声に基づく国語と非規範

的な「方言」（とされたもの）の間の非対称性よりも，不平等の度合いが大きかったとは限らな

 23）	 書記言語の媒介性については，Pavlenkoが音声言語による世界の分断との対比で論じている［Pavlenko, 2001］。



285マイノリティの日本語―「母語」の暴力性を越えて

い。先に紹介した梁啓超の『和文漢読法』は，そうではなかった可能性を示す一つの証左であ

る。東アジア全般において，知識人とそうでない人の間に漢語へのアクセスの面で不平等が存

在していたことは否定できないが，漢語を間にはさんだ東アジアにおける交流のコンテクスト

は，「音声中心主義的」な国語の間で声の大きな方の主導でなされる「対話」と比べて，より抑

圧的だとは言えないのである24）。

　今日では，東アジアにおいて漢語そのものがさまざまな「声」の間で対話を媒介するという

ことは少なくなってきている。しかし，視覚性を媒介とするコミュニケーションの圏域そのも

のは，依然として残存し，漢語に代わる視覚的なメディアによって，それぞれの地域の話し言

葉，あるいは声を相対化し，相互の対話を生み出している。そこでの主役は，映画のような大

掛かりな装置ではなく，マンガやアニメなどのいわゆるコンテンツである。マンガやアニメは，

文字に振られたルビやオノマトペ，あるいは字幕や吹き替えを通して，すでに半世紀以上，東

アジアのマイナーな発話を許容しつつ，広範囲のコンテクストを生み出してきた。さらに近年

のヴィチューバー（Vtuber）によるコンテンツは，アバターを用いることで，音声と映像を完

全に独立させ，より多様な読みを可能にしている。漢文に基づくコミュニケーションの伝統は，

視覚的なメディアによって局所的な「声」を媒介してきたが，ヴィチューバーなどによるコン

テンツが視界の真ん中に置かれることで，場のポリフォニーが現れるのである。そうしたポリ

フォニーは，規範的なイメージやスクリーンが非対称的な眼差す者と眼差される者を生み出す

のとは違って，自由に言語やジェンダー，思想を越える可能性を持っているのである25）。

おわりに

　「マイノリティの日本語」は，今日，街場でもよく聞かれるようになった「やさしい日本語」

とは異なり，単に文法的，言語的な問題としてではなく，社会，歴史，政治的力学のなかで考

えなければならない。とりわけ「母語」や「国語」，「母語話者」と「非母語話者」の区別，体

系としての言語という観念が，マイノリティとマジョリティの間の権力構造を生み出している

ことを意識し，「母語」や「母語話者」に与えられた特権に対する批判にもとづき，そうした特

権が再生産されないようにするにはどうすればよいのかという点に心を砕く必要がある。

　「マイノリティの日本語」は，マイノリティとマジョリティの間の対話を可能にし，しかも，

マイノリティとマジョリティの間の権力構造の再生産に加担しない。ここでのマジョリティは，

マイノリティにとっての仮想の対話の相手である。本稿で述べてきたように，「XX 語の母語話

 24）	 音声中心主義と漢語の関係については，デリダ［1972: 157－163］を参照。東アジアにおいてマイノリティの抑圧が皆無
であるということではない。しかし，抑圧が対話にとって代わるのは，国家が音声中心主義（ロゴス中心主義）的に
振る舞うときだとも言える。

 25）	 史書美は，ラカンを援用しつつ，視界の真ん中にスクリーンが配置されることで，眼差す者と眼差される者の間の権力
構造が再生産される過程を論じている［Shih, 2007: 17］。しかし，スクリーン，ないしそこに映し出されたイメージ
は，眼差される者の多様な声を媒介しているとも言える。



宮　原　　　曉286

者である」というのは，人びとの想像によって生み出された幻想である。この意味で，ある言

語のすべての話者は，等しくマイナーな話者，マイノリティである。あるいは日本社会に国民

がコンテクストを共有しているとの幻想が蔓延しているのだとすれば，マジョリティによる抑

圧を再生産しないようにするために，誰もが等しくある言語のマイナーな話者であるとの自覚

を持つ必要がある。私たちが話している言語は，母語として制度化されたXX 語ではなく，XX

語の属性と，その欠如に特徴づけられるマイナーな言語，マイノリティによる XX 語の発話な

のだ。

　そこで XX 語の発話は，体系を想定したものというよりは，言語ゲームにおける「手」（リオ

タール，ヴィットゲンシュタイン）やシニフィアン，戯言（デリダ）といったものである。言

語ゲームの規則が「手」によって生み出されるとすれば，既存のコンテクストを棚上げしたう

えでなされるマイナーな XX 語の発話は，制度化された XX 語との対話を通して新たなコンテ

クストの共有をめざす。そうしたコンテクストの拡大は，容易に新たな抑圧を生み出す（今日

の英語帝国主義はその例の一つであろうか）。私たちは，コンテクストのどのような拡大が新た

な抑圧を生み出し，別のどのような拡大がそうではないのか，注意深く観察する必要があろう。

引用・参照文献

（欧文）

Fanon, Franz　1967 ［1952］　Black Skin, White Masks. New York: Grobe Press.

Hall, Edward T.　1997 ［1989］　Beyond Culture. New York: Anchor Books.

Pavlenko, A. 　（2001）　“‘In the World of the Tradition, I was Unimagined ’: Negotiation of 

Identities in Cross Cultural Autobiographies.” International Journal of Bilingualism, 5（3）: 317－

344.

Renteln, Alison Dundes　2004　The Cultural Defense. Oxford University Press. （Kindle 版）

Shih, Shu-mei　2007　Visuality and Identity: Sinophone Articulations across the Pacific. Berkeley, 

CA: University of California Press.

（和文・中文）

安藤彦太郎　1971　『日本人の中国観』勁草書房。

金文京　2010　『漢文と東アジア―訓読の文化圏』岩波書店。

ギアーツ，C.　1987　『文化の解釈学』岩波書店。

齋藤希史　2005　『漢文脈の近代―清末＝明治の文学圏』名古屋大学出版会。

―　2014　『漢文脈と近代日本』角川書店。

邵艶　2004　「戦前日本の高等教育機関における中国語教育に関する研究―大阪外国語学校



287マイノリティの日本語―「母語」の暴力性を越えて

と天理外国語学校を中心に」『神戸大学発達科学部研究紀要』12（1）: 189－214。

デリダ，ジャック　1972　『根源の彼方に―グラマトロジーについて　上』現代思潮社。

ドゥルーズ，G.／F. ガタリ　1978 （1975）　『カフカ―マイナー文学のために』法政大学出版

局。

ネグリ，アントニオ／マイケル・ハート　2003　『＜帝国＞グローバル化の世界秩序とマルチ

チュードの可能性』以文社。

浜邦彦　2000　「エスニシティ」『現代思想のキーワード』28（3）: 56－59。

班婷　2015　「清末知識人の国語教育意識」『教育学研究ジャーナル』16号：11－19。

ハイムズ，デル　1979（1974）　『言葉の民族誌』紀伊國屋書店。

バフチン，ミハエル　2013 （1929）　『ドストエフスキーの創作の問題』平凡社。

ハリデー，M・A・K／ハッサン，R.　1991　『機能文法のすすめ』（筧壽雄訳）大修館書店。

兵藤裕己　2009　『〈声〉の国民国家 浪花節が創る日本近代』講談社。

フーコー，ミシェル　1995（1969）　『知の考古学』河出書房新社。

マリノウスキー，ブロニスロー　2001（1923）　「原始言語における意味の問題」オグデン，C／

リチャーズ，I　『新版　意味の意味』385－430頁。

山口守　2006　「植民地・占領地の日本語文学―台湾・満州・中国の二重言語作家」藤井正

蔵（編）『岩波講座「帝国」日本の学知第 5 巻　東アジアの文学・言語空間』岩波書店，9－

60頁。

山口謡司　2016　『日本語を作った男―上田万年とその時代』集英社インターナショナル。

吉本隆明　2020（1968）　『改訂新版　共同幻想論』角川書店。

李光一　1985　「エスニシティと現代社会―政治社会学的アプローチの試み」『思想』1985年

4 月号，191－210頁。

レビン小林久子　1998　『調停者ハンドブック―調停の理念と技法』信山社出版。

王德威　2006　〈华语语系文学：边界想像与越界建构〉《中山大学学报（社会科学版）》46: 1－4.


