
Title 脳神経倫理と認識論的二元論 : ハーバーマスの試み
をめぐって

Author(s) 浅見, 昇吾

Citation 医療・生命と倫理・社会. 2010, 9, p. 82-91

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/8727

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



 82

脳神経倫理と認識論的二元論 

―ハーバーマスの試みをめぐって― 

 

浅見昇吾  

（上智大学外国語学部准教授、哲学・倫理学） 

 

 

はじめに 

 

脳神経科学が発達し、脳神経倫理という学問分野が生まれ、さまざまな領域に問題を

投げかけている。脳活動から心の中を読めるのではないかというプライバシーの問題も持

ち上がるだろうし、スマートドラッグを服用することが許されるか、自由と公平の関係は

どのようになるべきかという問いも論じられるにちがいない。その他にも、脳神経倫理は

大きな影響を及ぼすだろう。しかし、とりわけ大きな問題になるのは、責任能力の問題、

自由意志の問題である。法廷で精神鑑定に加えて脳鑑定をどの程度用いるべきかというよ

うな具体的な問題も生じてくるだろうが、そもそも人間には自由意志があるのか、もし自

由意志がないのなら人間には責任能力がなく、法的及び倫理的に責任を問うことはできな

いのか、という根本的な問いが突きつけられるのである。 

それゆえ、哲学者や倫理学者は脳神経倫理に大きな関心を寄せざるをえないのは明ら

かである。事実、多種多様な議論が展開されているが、とりわけ興味深いのは、ドイツの

ユルゲン・ハーバーマス（Jürgen Habermas）の議論である。ハーバーマスは周知のごと

くコミュニケーション的行為、コミュニケーション的理性、討議倫理を前面に押し出して

いる。当然、人間に自由意志や責任を帰属させようとすることになる。とすれば、脳神経

倫理の議論によく見られる自由意志を否定する議論、「脳こそすべての主体」1 という議

論を真っ向から否定するようにも思えるが、必ずしもそうは言えない。脳神経倫理におけ

る自由意志の否定の議論を真剣に受けとめているのである。 

本稿は、ハーバーマスと脳神経倫理をめぐる問題の関係を整理し、ハーバーマスの立

場の強みと弱みは何かを探り、脳神経倫理を考察する際に考慮すべき視点を提供すること

にある。 

 

１ リベットの実験 

 

 脳神経倫理における自由意志をめぐる議論の引き金となったのは、リベット（Benjamin 
Libet）の実験であろう。この実験は古典的なものであり、詳しく論じる必要はないであろ

うが、簡潔に実験のことを振り返ってみたい 2。 
 被験者は光の点が一回転する時計を見ながら、自分で自発的に急に手首を動かそうとす

ることを要求された。そして手を動かそうとする意識的な意欲が生じた時点を記憶し、報

告するように求められた。実験者は、被験者の脳活動の電位変化（準備電位の始動）を観

察し、脳がいつ手を動かそうとしたかをチェックした。 



 83

 すると、実際の手の運動の 800 ミリ秒から 1000 ミリ秒前に準備電位が始動しているこ

とがわかった。実験では被験者はいつ手を動かすかあらかじめ決めないように求められて

いたが、おおよそどの時点で手を動かすかを予定していたという被験者もいた。800 ミリ

秒から 1000 ミリ秒というのは、おおよそ予定していた場合の準備電位の始動時刻であり、

予定していなかった場合の準備電位の始動は、550 ミリ秒ということもわかった。そして

（被験者の報告に基づいた）意識的な意欲が生じた時点は、（誤差を考慮に入れると）実

際の手の運動の 150 ミリ秒から 200 ミリ秒前であった。 
 この実験結果から、意識的な運動の意欲よりも前に、脳は運動を開始しているという解

釈が生まれうることになる。リベット自身は、意識的な意欲が生じた 150 ミリ秒前から実

際の手の運動までの間に、その意欲を「拒否」できるのではないかと考えているが、リベ

ットの実験は自由意志など存在しない根拠としてよく取り上げられている。 
 リベットの実験以後、さまざまな類似の実験が行われ、意識的な意欲や意識的な意志は

幻想にすぎないという主張が強く唱えられるようになっている。 
 しかしこうした実験や解釈には数多くの反論も出されている。 
 準備電位の計測に誤差があるのではないかという批判もある。被験者の内観の報告、被

験者の意識についての主観的な報告にはさほど信頼性がないのではないか、少なくとも主

観的な報告、内観報告を客観的な脳活動の記録と結びつけるのは難しいのではないかとい

う疑念もある。自由意志の問題を扱うには、被験者が手を動かそうとする時点だけを考慮

するのではなく、実験という大きなコンテキストを考慮に入れなければならず、コンテキ

ストを考えれば被験者は実験の指示に従おうという意図があったという解釈も成り立つで

あろう。 
 さらには、ラベリングの問題も生じるだろう  3。リベット等は、「意欲（wanting）」

「衝動（urge）」「意図（intention）」や「決定（decision）」「願望（wish）」「欲求

（desire）」などの言葉を無造作に用いている。このことで厳密に解き明かそうとすべき

ことが明確な形で取り出せないことになる。このことは、道徳的判断を下す際の脳活動の

部位を調べるにしても、何を道徳的とみなすかについての明確な定義の問題などにもつな

がっていくだろう。また、ラベリングが不確かであれば、意志や意欲等々と脳の活動の明

確な関係を探ることもできなくなるだろう。 
 こうしたラベリングの批判は内観報告の信頼性への批判などに比べると、自由意志を否

定する解釈に対する原理的な批判と言えるだろう。これだけでも、脳神経倫理における自

由意志否定の議論への十分な反論になるとも思われる。 
 しかし、この種の批判では原理的な批判になっていないという立場もあろう。実験のセ

ッティングを変えもっと厳密な実験をすることができるという考えもあるかもしれない。

ここで自由意志否定の立場に対して原理的な批判を加え、自由意志を原理的に弁護しよう

とする一人が、ハーバーマスなのである。 
 
２ 視点の区別 

 
 ハーバーマスが提唱するのは、視点の区別である。観察者の視点（Beobachterperspek- 
tive）と参加者の視点（Teilnehmerperspektive）は区別できるし、区別されなければなら



 84

ないというのである。この区別は、三人称の視点と一人称の視点という分類とも重なって

いく。観察者の視点は三人称の視点と、参加者の視点は一人称の視点と重なるというわけ

である。さらには、観察者の視点は「原因（Ursachen）」の世界ないし因果関係の世界と

結びつき、参加者の視点は「根拠（Gründe）」の世界ないし根拠の空間に結びつくという

ことにもなっている。 
 ハーバーマスのこれまでの理論的な発展を追っていけば、このような区別を持ち出すこ

とはきわめて自然なことと思われる。ハーバーマスの思想は『コミュニケーション的行為

の理論』（1981）以来、コミュニケーション的行為と戦略的行為の対立、生活世界とシス

テムの対立を基本的な枠組みとしていたと言って間違いない。この枠組みには、三人称の

視点と一人称の視点の区別、観察者の視点と参加者の視点の区別、原因（因果律）と根拠

の区別が含まれていると言える。 
 それゆえ、ハーバーマスの理論的な変遷からすれば当然なこととは言え、視点の区別な

いし視点の二元性から脳神経倫理の問題にアプローチするのが、ハーバーマスの立場の特

徴の一つになる。 
 この視点の区別というアプローチがある種の魅力を持つことは間違いないだろう。事実、

ドイツではハーバーマス以外にも多くの哲学者が視点の区別、根拠と原因の区別という道

具立てを用いて、脳神経倫理の問題に取り組み、自由意志を弁護しようとしている。たと

えば、ディーター・シュトルマ（Dieter Sturma）も視点の区別の重要性を訴え、二重視

点理論（Doppelaspkettheorie）を唱えている 4。他にも、ユリアン・ニーダ＝リューメリ

ン（Julian-Nida-Rümelin）なども、視点の区別、根拠と原因の区別を引き合いに出しな

がら、自由意志を弁護しようとしている 5。観察者の視点ないし三人称の視点、原因の空

間では、世界の客観的記述が行われ、科学が幅を利かすことになるが、参加者の視点ない

し一人称の視点、行為者の自己理解の空間、根拠の空間では、科学的な記述とは別の空間

が開かれ、そこでは自由意志があるというわけである。 
 確かに、このような区別を用いれば、自由意志を救うことはできるかもしれない。しか

し、問題はどのようにしてこのような区別を基礎づけるかであろう。この種の区別がどう

してそれ以上は遡ることができないもの（unhintergehbar）なのか。これが重要な問題な

のだが、少なからぬケースにおいて、詳しい基礎付けなしに視点の区別が用いられている

ように思われる。たとえば、上述のニーダ＝リューメリンは「生活世界は、科学の側から

の根本的な修正要求にはある程度の耐性がある」6 と言っているが、これでは説得力は乏

しいであろう。たとえば、プトレマイオス流の天動説から地動説への移行がなされ、生活

世界でも地動説的な考えは根を下ろしているのに、脳神経科学の成果の場合には、どうし

て生活世界に根を下ろさないのかなどの疑念が出てくるだろう。 
 では、視点の区別を根拠づけるとして、どのようなアプローチがあるだろうか。ここで

すぐに思いつくのはカント的アプローチであろう。視点の区別ないし根拠と原因の空間の

区別がカントの思想に近いというのは、すぐに見て取れるところである。むしろ、カント

の思想があるからこそ、視点の区別や根拠と原因の区別という発想が出てきたとも言える

だろう。カントの現象と物自体の区別、フェノーメナとヌーメナ等の区別は、二元的世界

を基礎づけているようにも見えるのである。事実、人間が道徳的世界と自然（科学）とい

う二つの世界に生まれつき同時に関与していると主張し、自由意志や道徳の世界や人間の



 85

尊厳を救おうという思想家は多い。たとえば、ヴォルフガンク・ヴィーラント（Wolfgang 
Wieland）によれば、人間ははじめから道徳能力（Moralfähigkeit）を備えており、規範

的なものが人間にははじめから備わっているのであって、道徳能力を備えた主体の共同体

に人間ははじめから帰属していることになる 7。エバーハント・ショッケンホフ（Eber- 
hand Schockenhoff）も、人格と人間の本性（Natur）、肉体と自我（Ich）、生物学的な

個と道徳的な主体はいつも不可分に結びついているという主張を繰り広げていく 8。要す

るに、カントの名前に言及しながら、人間は生まれつき自然の世界と道徳の世界の双方に

関与していると主張するわけである。この際、カントの思想をどの程度受け入れているか、

カント哲学の形而上学的な前提をどの程度受け入れているか、時間や空間の超越論的観念

性を受け入れるのか等々は、判然とはしない。人間はそもそも二つの世界にまたがってい

る存在だと主張しているだけで、それ以上の基礎づけ、あるいは議論の深化を試みていな

いようにも見受けられる。このことは脳神経倫理の領域のみならず、さまざまな領域での

議論、特にヒト胚の道徳的地位の議論においてよく見られるのであり、この傾向を「胚研

究におけるカント主義」と名づけ、強い疑念を呈する研究者もいる程である 9。 
 これに対してハーバーマスは、視点の区別があること、二つの視点の区別がそれ以上遡

れないもの（unhintergehbar）であることを基礎づけようとしている。あるいは、議論を

深化させようとしている。この点にもハーバーマスのアプローチの特徴が見られるのであ

る。 
 
３ 反還元主義 

 
 「それ以上遡れないもの（unhintergehbar）」はどこまで及ぶか等々については、ハー

バーマス自身、揺らぎがないとは言えないだろう。また、「それ以上遡れないもの」に絶

対に変わることのない強い性格を与えてもいないように思われる。「議論のそれ以上遡れ

ない前提（die unhintergehbaren Präsuppositionen der Argumente）」に強い位置づけ

を与えるカール・オットー・アーペル（Karl-Otto Apel）と論争があったことからも、こ

のことはよくわかるだろう。それだけに、脳神経倫理の文脈で自由意志を守ろうとするハ

ーバーマスが「それ以上遡れないもの」にどのような位置づけを与えているかは、興味深

い問題であろう。 
 ハーバーマスは視点の二元性を根拠づける際に、まずは還元主義の批判からはじめてい

る。 
 視点の二元性を訴えていることからも明らかなように、ハーバーマスが単純な物質主義

（Materialismus）に与することはありえない。脳神経科学によって心や精神を完全に説

明できるとは考えていないのである。他方で、やはり視点の二元性を主張すれば、単純な

汎心論（Panpsychismus）を支持できないのも当然であろう。人間の行動と人間のメンタ

ルな活動にまつわる複雑なありさまを物質や心のどちらかに還元してしまうことはできな

いというのである。同時に、単純な随伴現象説（Epiphänomenalismus）では、心の領域

に十分な考慮を払っていないという。ハーバーマスはこの点に関して次のような主張を展

開している。 



 86

 「それゆえ、還元主義は高価な代償を支払うことになる。神経生物学的な観点からは根

拠、そして根拠の論理的な処理が原因として何かを引き起こす役割をまったく果たさない

のだというのなら、進化論的な観点から謎に包まれてしまうことがある。なぜ自然がそも

そも『根拠の空間』（ウィルフリード・セラーズ）という贅沢品を与えたのか、これが謎

に包まれたままになってしまうのである。根拠は、意識的な生命活動というスープに油の

玉のように浮いているものではない。むしろ、判断と行為のプロセスは、参加し関与する

主体にとってはいつでも根拠と結びついているのである。『根拠や根拠を受け入れる』こ

とが随伴現象として片づけられねばならないのだとしたら、言語能力と行為能力を備えた

主体の自己理解の生物学的機能のうち何が残るかといえば、もはやあまり多くのものは残

らないことになるだろう。そんなことになったら、いったいなぜ我々はお互いに正当化の

要求を突きつけ合わねばならないのだろうか？…… 
 意識的活動を随伴現象とする考え方に対して、ジョン・サールはもっともと思える反論

を突きつけた。『意識的な合理性のプロセスは我々の生命活動のきわめて重要な部分であ

る。何よりも、意識的な合理性のプロセスは我々の生命活動の中でもきわめてコストの高

い部分だと言える。それゆえ、もしこれほどの規模の現象が生命活動において、そして有

機体の生き残りにおいてそもそも何の機能的な役割を果たしていないのだとしたら、進化

についての我々の知識は今とは別のものになっていただろう』」10 
 こうしてハーバーマスは物質主義や汎心論や随伴理論を拒絶する。が、ドナルド・デイ

ヴィッドソン（Donald Davidson）の非法則的一元論には、高い評価を与えている。とは

いえ、それでもハーバーマスは非法則的一元論に与することはできず、次のような反論を

展開する。 
「徹頭徹尾物理学主義的に（physikalistisch）に説明された世界の中で精神的な活動に

余地を確保するというそもそもの議論の目的に照らしてみると、この『非法則的一元論』

も説得力を持ち得ない。つまり、もろもろの出来事が作用し合うことしかできない宇宙、

物理主義的に理解された宇宙において何の因果的な仕事もなしえないのなら、特殊な性質

を持つ存在を要求（仮定）したところで、無駄なだけである。デイヴィッドソンは還元主

義から心を守ろうとしたが、意図に反して心を削除するという結論に行き着いてしまって

いるように思える。」11 
 ハーバーマスは非法則的一元論も拒否し、還元主義とは完全に決別した上で、視点の二

元性の積極的に基礎づけに向かうのである。 
 
４ 参加者の視点の根源性 

 
 ハーバーマスは視点の二元性を「認識論的二元論（epistemischer Dualismus）」と呼

んでいる。これを基礎づけようとする際の戦略は、参加者の視点（Teilnehmerperspektive）
を根源的なものとして捉えるというものである。これはある意味で、自然科学の成果、科

学的説明の説得力をかなり認めているということだろう。科学的な説明が力を持っている

からこそ、参加者の視点ないしは一人称の視点のほうがより根源的だと説明しなければ、

参加者の視点や一人称の視点を守れないということに他ならない。 



 87

 では、ハーバーマスは視点の二元性がもはやそれ以上遡れないものであり、二つの視点

の中では参加者の視点が根源的なものであることをどのような根拠で基礎づけたのか。 
 ここでハーバーマスが行った最初のことは、自由意志の現象学的な記述である。自由意

志という現象がどのようなものであるかを見きわめようというのである。そのため、自由

意志を弁護しようとする論考の第一章に、「意志の自由の現象」が割り当てられ、その冒

頭部には次のような言葉がある。 
「行為の自発性なら、我々は動物にも帰属させる。意図的に行為するようなパーソンの

レベルになってようやく我々は意志の自由を前提するようになる。…… 
 我々が行為の根拠を問われるなら、我々はすぐに気づく。行為を遂行している間にすで

に我々は暗黙の内に次のように仮定しているのである。我々は別の形で行為することもで

きたが、別の形ではなく、まさにそのような形で行為することが我々には重要だったのだ、

と。行為するパーソンが背景で遂行的に伴っている自由の意識、そこには通常は区別され

る二つの要素が含まれている。程度の差はともあれ、いくつもの選択肢から熟慮の末に決

断することと、イニシアチブの自発的な把握をすることである。別の形でも行為すること

ができた、ということは、根拠の比較考量という認知の次元に目を向けさせるし、自分で

決定するということは、行為の原作者であるという意志の次元に目を向けさせる。」12 
 ここからも見て取れるように、ハーバーマスにとって自由意志は主観的には否定できな

いものであるうえ、さまざまな根拠についてよく熟慮した意志のみが自由なのである。根

拠を比較考量した意志のみが、自由な決断を行為の合理的な説明という空間の中で捉える

ことができるというのである。 
 ここにハーバーマスの自由に対する考え方の大きな特徴の一つがある。種々さまざまな

根拠を比較考量した意志が自由なのだから、リベットの実験で問題になっているようなも

のは本来の意味での意志の自由とは関わりがないことにもなる。 
 このように捉えられた意志の自由を自然科学や脳神経科学から守るために、参加者の視

点の根源性を持ち出すのだが、ハーバーマスが挙げるその理由をいくつか取り出してみよ

う。 
 一つ目は、社会心理学的・発達心理学的知見であり、客観的視点を身につけるためにも

参加者の視点が必要だというものである。この議論はハーバーマスよりも、アクセル・ホ

ーネット（Axel Honneth）が詳しく議論を展開しているが 13、ハーバーマスも同様の議

論を繰り広げる。幼い頃には客観的な視点、三人称の視点、観察者の視点などはなく、親

密な人とのコミュニケーション、参加者の視点しかなく、発達の過程でようやく客観的な

視点、三人称の視点、観察者の視点を身につけていくのである。マルチン・ゼーレの言葉

を引用しながら、ハーバーマスは簡潔にこう述べている。「我々は参加者の視点を無視す

ることはできない。なぜなら、『少なくとも潜在的な参加がなければ、観察もありえない』

からである。」14 
 この幼児期に社会的認知が植え付けられるという考えを、ハーバーマスはさらに霊長類

学的にも裏付けようとしている。ただし、ハーバーマスは霊長類学者ではないので自分の

独自の考えを展開するのではなく、マイケル・トマセロ（Michael Tomasello）の知見に

かなりの部分を依拠している。ハーバーマスの記述にはトマセロへの言及が多いのである。 



 88

 また、（客観的な）自然科学で発見されたり、証明されたりすることは、科学者共同体

によってなされるので、観察者の視点と言われるものも議論を事とする共同体への参加、

つまり参加者の視点へとつながっていくとされる。それゆえ、参加者の視点が根源的なこ

とに、少なくとも参加者の視点が不可欠なことになる。たとえば、次のような記述もある。     
「自然主義的な自己記述に対してパーソナルな自己理解が抗うことは、知の視点の二重

性が不可避なこと、それ以上遡れないものであることから説明がつく。世界の中に置かれ

た精神に、自分の状況についての方向付けと見通しを与えうるためには、二つの視点は互

いに交差し関わらねばならない。（誤って）絶対的だと思われている観察者の視点にした

ところで、一つの立場へのつながりを捨て去ることはできない。つまり、理想的に拡大さ

れた議論共同体へのつながりを捨て去ることはできないのである。」15 ハーバーマスはこ

こでジョージ・ハーバート・ミード（George Herbert Mead）にも言及し 16、科学者共同

体の脱超越論化にも言及している。さらに、以下のような議論も紹介し、賛同を示してい

く。 
「自然そのものが因果的なモデル化にこれまでけっして余すことなく組み込まれている

わけではないのだから、理論の形成と研究活動の構成的な機能との関連に考慮を払うのは

適切なことであろう。研究者共同体は範疇的な枠組みを確定し、現象がどのように記述さ

れデータがどのように集められるべきについて合意に達することによって、対象の領域を

構成する。……自然科学の研究活動への超越論的遂行論的解釈が生じたのである。この解

釈に従えば、対象の領域の基本的概念構成や実験における観測データの生成も、科学以前

の実践にしっかりと根を下ろしているのである。」17 
 ハーバーマスは上述のようないくつかの議論で参加者の視点の根源性を基礎づけようと

している。 
 
５ 存在論的一元論の可能性 

 
 では、これまでのハーバーマスの議論は説得力を持つのだろうか。発達心理学の成果に

基づく議論などは簡単に否定できるものではないだろう。その意味では、ハーバーマスの

議論に説得力があると言えよう。 
 しかし、全面的に同意できるものでもないだろう。個々の議論の中では、上述のように

マイケル・トマセロのような特定の科学者の議論に負うところが多すぎるものもある。ま

た、自由意志の定義、自由意志のとらえ方は、ハーバーマスの言うようなもろもろの根拠

の比較考慮と捉えて良いのかも必ずしも明確ではない。確かに、もろもろの根拠の比較考

量が自由意志の根幹にあることは、おそらく間違いないだろう。ハーバーマスの言うとこ

ろの自由意志の現象学にも説得力はある。が、たとえそうだとしても、その他の場面での

「自由意志」、たとえば小さなケースで言えばリベットの実験における「自由意志」と、

根拠の比較考量という「自由意志」の関係はどのようなものであるのかについては、明確

な説明が必要であろう。 
 けれども何より問題なのは、上記のハーバーマスの議論だけでは、自然科学の成果その

ものをどう評価しているのかわからないことである。視点の二元性を訴えるだけでは、カ

ントの二元論、カント的二世界論（と見えるもの）に帰って行くだけだとも思えてしまう。 



 89

 近代科学の成果を否定することはできない一方で、単純な二元論、二元論的な世界を支

持できないとしたら、どうすればよいのだろうか。ハーバーマスもこの点を考え、視点の

二元性の議論だけでなく、さらに一歩を踏み出した強い主張をしていると思われる。すな

わち、ハーバーマスは「自由と決定論（Freiheit und Determinismus）」という論文をし

たためただけでなく、脳神経倫理、特に自由意志の可能性をめぐる論争の中で、わざわざ

「責任ある原作者の言語ゲームと意志の自由の問題―いかにして認識論的二元論は存在

論的一元論と融和させることができるか？（Das Sprachspiel verantwortlicher Urheber- 
schaft und das Problem der Willensfreiheit: Wie lässt sich der epistemische Dualismus 
mit einem ontologischen Monismus versöhnen?）」というタイトルの論考を書いている。

言い換えれば、視点の二元性、認識論的二元論を訴えるだけでは不十分であり、カント的

二元論に戻ってしまいかねないので、認識の二元性を存在論的一元論から導き出さねばな

らないことを強調しているのである18。 
 ここに脳神経倫理の議論におけるハーバーマスの立場のもっとも大きな特徴がある。視

点の二元性は既に述べた二重視点理論（Doppelaspkettheorie）にも出ているし、さまざ

まなヴァリアントがある。それでも、ハーバーマスほど、はっきりと存在論的一元論から

認識論的二元論を導こうとしている思想家は珍しいのではないだろうか。 
それでは存在論的一元論から導くとは、具体的にどういうことだろうか。それは人類の

進化から導くことに他ならない。ハーバーマスはカント的二元論、二世界論に戻るのでは

ないことをはっきりさせるために、「今日では我々はカントをニュートンと和解させる必

要はない。カントをダーウィンと和解させなければならないのである」19 と主張している。

形而上学的な枠組みに戻らず、人類の進化、自然史の中で、（人間における）認識論的二

元論が出てくることを示そうとしている。あるいは、進化の理論自身に、参加者の視点が

入り込んでいることを示そうとするのである。たとえば次のように言っている。 
「進化の総合理論も、『自己保存』『適者』『適応』などの非物理的な基本概念を用い

なければならない。こうした基本概念は、一方では肉体であるとはどのようなことかを知

っている存在者の自己経験を拠り所にし、他方では文化的に習得された（保護や世話や飼

育などの実践で動植物とどう関わるかについての）知識を拠り所にしている。」20 
 とはいえ、ハーバーマスのこの種の議論は、まだブロジェクトの域を出ていない。具体

的な基礎付けの議論は、詳しくは展開されていないのである。ハーバーマス自身、「責任

ある原作者の言語ゲームと意志の自由の問題―いかにして認識論的二元論は存在論的一

元論と融和させることができるか？」の末尾近くで、「プロジェクト」という言葉を使っ

ている 21。認識論的二元論と存在論的一元論を融和させる説得力に富む議論が展開されて

いるわけではないのである。 
 
おわりに 

 

 ハーバーマスの議論から何がわかるだろうか。 
 まず、ハーバーマスは脳神経科学からの自由意志への挑戦、「脳こそ主体」という議論

を真剣に受け取っている。リベットの実験に対するさまざまな批判があるにしても、脳神

経科学や脳神経倫理の議論は自由意志の問題に大きなインパクトを与えるものであること



 90

を認め、それに対応しようとしている。脳神経科学からの挑戦や脳神経倫理の議論を真剣

に受けとめていない哲学者や倫理学者も少なくないが、ハーバーマスはそうした思想家と

一線を画し、脳神経倫理の問題を真正面から受けとめようとしているのである。 
 次に、自由意志を救うためには、認識論的二元論や二重視点理論を基礎づけることが必

要であったとしても、それが簡単なものでないこともわかる。認識論的二元論や二重視点

理論の基礎付けには、カントを持ち出すだけでは不十分だった。ハーバーマスはそのこと

を明確に述べている。この点は、脳神経倫理において自由意志を今後どのように論じるに

しても、必ず考慮に入れておかねばならないことであろう。カント的な道具立てではなく、

新しい道具立てが必要であろう。 
 さらに、ハーバーマスは単純な二元論に終結させるのではなく、存在論的一元論と「真

剣に」融和させようとし、ここにハーバーマスの議論の大きな特徴があるものの、これも

容易な道でないことがわかる。ハーバーマスの議論の中には説得力を持つ議論も少なくな

いと思われるが、個々の点で不十分な点があるだけでなく、今の段階では自然史において

認識論的二元論の必然性を導くことはできていない。いまだプロジェクトの段階であり、

ハーバーマスの試みが成功するかどうかもわからない。現段階でハーバーマスの試みを評

価することはできないだろう。 
 このように今の段階ではハーバーマスの議論や主張をそのまますべて受け入れたり肯定

したりすることは難しい。それでも、ハーバーマスの議論には学ぶべきものも多いし、脳

神経倫理を扱う際には考慮に入れねばならぬアイデアが数多く含まれているように思われ

るのである。 
 
 
〈注〉 
1  たとえば、Deutsche Zeitschrift für Philosophie 上の論争（そして雑誌上だけでなく、

実際に集まっての論争）をまとめた書籍の表題は、Hirn als Subjekt? となっている。

Hans-Peter Kruger(Hrg.), Hirn als Subjekt? Philosophische Grenzfragen der 
Neurobiologie, Akademie Verlag, 2007 
2  近藤智彦「脳神経科学からの自由意志論―リベットの実験から」では、リベットの実

験の問題が簡潔にまとめられている。近藤智彦「脳神経科学からの自由意志論―リベッ

トの実験から」、信原幸弘・原塑編『脳神経倫理学の展望』勁草書房 2008 年 
3  この問題は、河野が繰り返し指摘し批判するものである。河野哲也『暴走する脳科学 

哲学・倫理学からの批判的検討』光文社 2008 年  
4  Vgl. Dieter Sturma, Philosophie des Geistes, Reclam, 2005 
5  Vgl. Julian Nida-Rümelin, Über menschliche Freiheit, Recklam, 2005 
6  Ebenda, S.39. 
7  Vgl.Wolfgang Wieland, "Pro Potentialitätsargument: Moralfähigkeit als Grundlage 
von Würde und Lebensschutz", Gregor Dasmschen, Dieter Schönecker(Hrsg.), Der 
moralische Status menschlicher Embryonen, Walter de Gruyter, 2002 
8  Vgl. Eberhard Schockenhof, "Pro Speziuumsargument: Zum moralischen und 
ontologischen Status des Embryos", Gregor Dasmschen, Dieter Schönecker(Hrsg.), 
a.a.O. 
9  Alexandre Mauron and Bernard Baertschi, "The European Embryonic Stem-Cell 
Debate and the Difficulties of Embryological Kantianism", The Journal of Medicine 
and Philosophy, 2004, Vol.29, No.5 
10  Vgl. Jürgen Habermas, "Freiheit und Determinismus", Hans-Peter Kruger(Hrg.), 
a.a.O., 2007, S. 109-110. 



 91

 
11  Jürgen Habermas, "Das Sprachspiel verantwortlicher Urheberschaft und das 
Problem der Willensfreiheit: Wie lässt sich der epistemische Dualismus mit einem 
ontologischen Monismus versöhnen? ", Hans-Peter Kruger(Hrg.), a.a.O., S.289. 
12  Ebenda, S.265. 
13  Vgl. Axel Honneth, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer 
Konflikt., Suhrkamp, 1992 
14  Jürgen Habermas, "Das Sprachspiel verantwortlicher Urheberschaft und das 
Problem der Willensfreiheit: Wie lässt sich der epistemische Dualismus mit einem 
ontologischen Monismus versöhnen? ", Hans-Peter Kruger(Hrg.), a.a.O., S.295. 
15  Ebenda, p292. 
16  Ebenda, p292. 
17  Ebenda, S.296-297. 
18  前者の論文にも存在論的一元論の話は出てくるが、後者の論文ではそれをタイトルと

して挙げ、比較的詳しく論じている。  
19  Jürgen Habermas, "Das Sprachspiel verantwortlicher Urheberschaft und das 
Problem der Willensfreiheit: Wie lässt sich der epistemische Dualismus mit einem 
ontologischen Monismus versöhnen? ", Hans-Peter Kruger(Hrg.), a.a.O.,, S.298. 
20  Ebenda, S.303. 
21  Ebenda, S.304. 


