
Title 先端医療技術において「生命倫理学」は何かできるの
か?

Author(s) 岡本, 裕一朗

Citation 医療・生命と倫理・社会. 2003, 3(1), p. none

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/8779

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



先端医療技術において「生命倫理学」は何かできるのか？ 
 

岡本裕一朗（玉川大学教授） 
 
 

 
 玉川大学の岡本でございます。今回のシンポジウム「先端医療技術における倫理・社会」

におきまして、哲学・倫理学の方面から私がご報告する、というのは疑問をお感じではな

いかと思います。先端医療技術に関しましては全くの素人ですし、哲学・倫理学の代表的

な見解というわけでもありません。その意味で、ミスキャストであることは私自身が一番

自覚しておりますが、折角の機会を与えて頂きましたので、ご報告させて頂きます。 
 
 今回私が報告する切っ掛けになりましたのは、おそらく 2002年末に出しました私の本で
あろうと思われます。ちょっと勇ましく、しかも向こう見ずなタイトルの本、『異議あり！

生命・環境倫理学』を出したのですが、「問題発言が多い」ということで厳重注意を受ける

のではないか、と覚悟して参りました。ただ、私としましては、あの本で問題解決を図る

よりも、むしろ問題を提起することに重点がありましたので、こうした場を与えて頂いた

ことに感謝しております。そうは言いましても、私の本は必ずしも最近の議論を取り扱っ

ているわけではありません。あの本を読んで、「岡本は最近の問題をよく勉強していないの

ではないか」と見抜いた方が多いと思います。そこで、昨年の本については最小限の言及

にとどめて、本日のテーマに即して話していきたいと思います。ただ最初にお断りしてお

かなければなりませんが、本日の議論はあくまでも「ラフなスケッチ」でありまして、私

自身に向けられた問題提起と考えております。ですから、何か、いいアイデアがあれば、

是非お教え頂きたいと思っています。 
 
 さて、本日の私の提題は「先端医療技術において生命倫理学は何かできるのか」という

ものです。このとき、私の頭にあったイメージは、臓器移植やクローン技術、ES細胞や遺
伝子改変技術などですが、こうしたものに対して生命倫理学はうまく対応できるのか、と

いう疑念でした。最近の医療技術の発展はめざましく、今までとは異なる新しい次元を拓

きつつありますが、生命倫理学はこの事態に対して適応不全に陥っているように見えます。

そこで、まずその問題から始めていきたいと思います。 
 
１．生命倫理学が直面する新次元？ 
 
 非常に大ざっぱな印象で申し訳ありませんが、私の見るところ、生命倫理学は新しい次



元の問題に直面している、と考えられます。先端医療技術の発展が引き起こしたのでしょ

うが、具体的に言えば「体細胞クローン技術」の確立や「ヒトゲノム計画」の一応の完了

によって、生命倫理学は今までとは異なる次元に立った、と言えます。イメージ的に語れ

ば、今までは「生身の人間」に対面した形で生命倫理学は問題を考えることができたと思

います。人工妊娠中絶であれ、臓器移植であれ、安楽死であれ、いわば「生身の人間」に

対面して解決を図っていく、という方向です。ところが、最近問題になり始めたのは、そ

うした具体的な「人間」を突き抜けた領域ではないでしょうか。フランシス・フクヤマな

らば、「ポスト人間」の領域とでも呼べるような次元です。 
 
 たとえば、妊娠中絶の問題を考えてみましょう。今までの議論では、胎児や新生児が「人

格」ないし「人」かどうかが問われたり、中絶はいつまで可能かという線引き問題などが

話題になったりしました。しかし、今後問題になるのは、その先ないしその手前の領域に

シフトしていくのではないでしょうか。その先というのは、中絶した胎児をどう取り扱う

か、という問題です。従来のように廃棄するのか、それとも胎児の組織を利用して難病治

療に使っていくのか、あるいは中絶された胎児の細胞を利用して EG 細胞をつくるのか、
など新たな選択肢がでてきました。 
 
 また、その手前というのは、体外受精によってつくられた受精卵を遺伝子診断して取捨

選択したり、クローン技術によって体細胞クローン人間が可能になったり、あるいは受精

卵や卵子から ES 細胞がつくられたり、さまざまな可能性が広がってきました。そのうち、
生殖細胞の遺伝子を改変することによって、遺伝的な人間の特質を変えてしまうことも可

能になる、と考えられています。従来の議論で言えば、「人格」とは呼べない段階で、既に

事は決まってしまうのです。このとき、生命倫理学は、有効に議論する枠組みを持ってい

るのでしょうか。しばしば「人間の尊厳」という概念を使って、こうした事態に対処しよ

うとする人がいますが、あまりリアリティは感じられません。 
 
 こうした先端医療技術が切り開いた新たな可能性に対して、生命倫理学は何ができるの

でしょうか。暴走する医療技術に「歯止め」をかけるべきなのでしょうか。それとも、発

展した医療技術に「お墨付き」を与えるべきなのでしょうか。しかし、「歯止め」論であれ、

「お墨付き」論であれ、生命倫理学に正しい判断が可能であるかのように考えられていま

すが、そうした判断が果たしてできるのでしょうか。むしろ、新たな次元を前にして途方

に暮れている、のではないでしょうか。生命倫理学の現状をどう考えるにしても、私たち

が新たな次元に立っていることは間違いないと思います。そのため、今までは問う必要の

なかった問題が、改めて浮上してきました。私は、それを三つの問題に分けて考えてみた

いと思います。 
 



２．概念の創造（適切な概念の不在）――ドゥルーズ風に 
 
 第一の問題は、先端医療技術について議論するとき、生命倫理学に適切な概念がはたし

てあるのか、という問題です。先端医療技術においてしばしば問題になるのは、たとえば

「受精卵」であったり、「クローン胚」であったり、そうしたものからつくった「ES細胞」
であったりしますが、それらはどう取り扱ったらいいのでしょうか。端的に言えば、それ

らは単なる「物」なのでしょうか。それとも、「人間」あるいは「人格」と呼んでもいいの

でしょうか。あるいは、中絶胎児の組織を考えてもいいですし、心臓や肝臓や腎臓などの

臓器ないしその一部でもいいのですが、これらは「物」なのでしょうか。それとも、なん

らかの意味で「人格」と見なすべきなのでしょうか。 
 
 奇妙な問いのように感じられるでしょうが、「物」であるか「人」であるかによって、取

り扱いが全く違ってきます。たとえば、受精卵が「物」であれば、誰の所有かが問われま

すし、譲渡したり廃棄したりしても問題ないでしょう。それに対して、もし「人」であれ

ば、所有や譲渡や廃棄などは当然禁止されるはずです。かつて、人工妊娠中絶が議論され

たときに、「胎児は人格か」が問われたことがありますが、現在ではもっとプリミティヴな

次元で「人格」が問われるようになりました。  
 
 極端な立場では、「人間の尊厳」に訴えてクローン技術全体が禁止されることもあります。

クローン人間を作るだけでなく、「クローン胚」から ES 細胞を作成することも「人間の尊
厳」に反している、と言われます。あるいは、体外受精による受精卵を遺伝子診断した上

で取捨選択することも、中絶胎児の組織を利用してパーキンソン病や糖尿病の治療に当た

ることも、「人間性」に反していると考えられるかもしれません。しかし、この場合、「人

間」ないし「人」というのは、どんな意味でしょうか。 
 
 総じて、先端医療技術の分野では、「人」ないし「人格」とは言えない対象を取り扱うこ

とが多くなっています。とすれば、その対象は単なる「物」として取り扱うことができる

のでしょうか。しかし、臓器や組織だけでなく、受精卵やクローン胚までもすべて「物」

として取り扱うには、抵抗があるかもしれません。「人格」とは言えないとしても、「物」

にしてしまうこともできない、と考えられるでしょう。 
 
 この困惑は、実は「妊娠中絶」の議論においても、既にありました。胎児を「人格」と

は呼べないとしても、単なる「物」と考えることもできない。そこで持ち出されたのが、「可

能的」と「現実的」という区別でした。つまり、「胎児は可能的には人格ではあるが、現実

的には人格ではない」と規定されるでしょう。しかし、この規定では、結局「胎児は人格

なのか、そうでないのか」決着がつかないと思われます。「可能的」に重点を置けば「人格」



でしょうし、「現実的」を基準にすれば「人格ではない」ということになります。 
 
 実はここで問題になっているのは、新しい事態に直面して「概念」が上手く見つからな

い、ということではないでしょうか。手元にあるのは、「物」か「人格」かという二分法で

あり、このいずれかで事態を理解しようとするのですが、先端医療技術によって生み出さ

れた事態は、この二分法では上手く処理できないように思われます。「受精卵」や「クロー

ン胚」を取り扱うとき、「物」か「人」かという二分法では有効ではないでしょう。また、

身体の一部である臓器や組織もまた、「物」か「人」かという二分法では対処できないでし

ょう。 
 
 ここで私は、ドゥルーズとガタリが『哲学とは何か』で、哲学の仕事として「概念を創

造する」ことと言っていたのを思い出します。私たちは、「物」か「人」かという二分法で

はない、別の概念を創造する必要があるのではないでしょうか。先端医療技術によって直

面するようになったさまざまな対象を取り扱うためには、それに適した概念を考案しなけ

ればならない、と考えられます。 
 
３．自己決定と優生主義  
 
 第二の問題として、生命倫理学で原理的な働きをしている「自己決定」と、先端医療技

術が生み出すであろう「優生主義」との関係をどう捉えるか、という点を考えてみたいと

思います。この問題は、従来の枠のなかでも、たとえば「羊水検査」を行うことによって

「選択的中絶」を選択するという形で、議論にはなりました。しかし、現在では、体外受

精の受精卵を着床前に遺伝子診断することが可能になりましたので、ますます重要性を帯

びてきました。 
 
 つまり、体外受精によって複数個の受精卵を造り出し、その中で「劣った」受精卵を廃

棄して、「優れた」受精卵を選び出して着床させる、というものです。このとき、大きな原

理となるのが、「本人の自己決定」という原則でしょう。体外受精を行うように決定したの

も本人だし、どの受精卵にするか選択・決定したのも本人です。自分の子供として育てて

いくことを考えてみればどこにも問題はない、と考えられます。確かに、この選択では、

受精卵の優劣を区別し、優秀な遺伝子を持つ受精卵を残していくことが図られていますか

ら、「優生主義」という批判も可能です。しかし、注意したいのは、この選択があくまでも

「本人の自己決定」から生み出されていることです。誰か第三者、たとえば国家などによ

って強制されたわけではありません。とすれば、この選択は「優生主義」という形で、非

難されるべきなのでしょうか。国家によっていわば上から「優生主義」が強制されている

わけではありませんし、個人の自由が侵害されているとも考えられません。 



 これに対しては、２０世紀前半のヨーロッパの「優生主義」が、上からの強制一辺倒で

はない、と言われるかもしれません。実際、ナチスの優生政策においても、「本人の同意」

が重要な役割を果たしていることは、否定できません。従って、「自己決定」を原則にして

いるからといって、国家の優生政策とは無関係である、と楽観的に考えることも危険では

あります。しかし、「本人の自己決定」という原則が、国家の優生政策に直ちに結びつくわ

けではありません。そのため最近の動向を、旧来の優生主義に還元してしまうことは避け

なければなりません。「自己決定」と「優生政策」は基本的には別の事柄ですから、「自己

決定から優生政策が生まれる」とは言えません。そもそも、最近行われている「受精卵の

着床前診断」というのは、優生主義として非難されるべきなのでしょうか。 
 
 従来の議論では、話が「優生主義」ということになれば、そこですべてが決着すると考

えられていました。「君の考えは優生主義だな」とか、「君のように考えると優生主義にな

ってしまう」と言われたら、議論はそこで終わってしまいました。しかし、現在進行しつ

つある状況は、「優生主義」というレッテルを貼ることでは問題が解決しないだろうと思わ

れます。 
 
 具体的な場面で考えてみます。２０００年１１月にフランスで発表された事例ですが、

「致命的な遺伝病(名前ははっきりしませんが)」のために二人の子供を亡くした女性が、体
外受精による受精卵の段階で遺伝子診断を受けて、受精卵の選別を行ない出産した、とい

うものです。この場合、どこか問題があるのでしょうか。この女性は自然な形で妊娠する

ことも可能だったのですが、致命的な遺伝病の可能性のために、あえて体外受精による着

床前診断という方法を自己決定しました。複数の受精卵のなかから取捨選択するわけです

から、間違いなく価値判断が働いています。しかし、この価値判断に対して、いったい誰

が非難することができるでしょうか。この判断には優生思想が存在しているとしても、だ

からといってこの判断を間違いだとして却下できるとは思えません。 
 
 この事例では、「致命的な遺伝病」ということでしたが、さまざまな段階があることは言

うまでもありません。遺伝子研究が進んで遺伝病の原因が確定できる場合には、その病気

を避けるような形で選択されると思います。あるいは、こうした病気などの場合だけでな

く、身長や容姿、知能や性格などの遺伝子がどこまで確定できるか分かりませんが、それ

が確定できるようになるならば、受精卵を選択する際の条件は、ますます広がってくるで

しょう。さまざまな条件を考慮した上で、「もっともよい受精卵はどれか」、真剣に悩むよ

うになるかもしれません。あるいは、先端医療技術はもっと先まで私たちを導くことでし

ょう。生殖細胞に対して遺伝子の組み換えを行えば、遺伝病の根本的な治療ができると考

えられます。現存する受精卵のなかからどれかを選択するのではなく、受精卵の遺伝子構

造を意図的にデザインすることが可能になります。 



 
ここまで想定するかどうかは別にして、問題を確認しておけば、現在進行しつつある個人

レベルでの選択は、旧来の国家的な優生政策とは区別して理解すべきだ、ということです。

国家的な優生政策に対しては非難することができたとしても、個人レベルでの選択に対し

て簡単に批判することはできないと思われます。「より優秀な」子供を願うという親の選択

に、誰が、またどうして反対できるでしょうか。この選択がまた、ナチス的な優生政策に

直結すると考えることも不可能だと思います。しかし、だからといって、個人的な自己決

定がなんらかの優生主義と無関係だ、と考えるほどノーテンキでいられるわけでもありま

せん。ではどう考えたらいいのでしょうか。 
 
ストレートにではなく、少し回り道をして考えたいと思います。私の念頭にあるのは、ミ

ッシェル・フーコーが提示した権力論の構想です。改めて繰り返すまでもないかもしれま

せんが、フーコーが近代社会の権力を分析したとき明らかにしたのは、絶対君主時代にお

けるような上から抑圧的に働く権力ではなく、個々人の内部で積極的に働く権力でした。

つまり、権力のイメージが根本的に変化したのですが、私としては優生主義の問題をこれ

と類比的に捉えられるのではないか、と思っています。 
 
 現在進行しつつあるのは、上から強制されるような国家的な優生政策というよりも、個々

人の内部で働き、個々人の選択決定を導くような優生思想でしょう。個人的であり、かつ

主体的な優生思想と言っていいと思いますが、このいったいどこが問題なのか明確ではな

いのです。国家的な優生政策の場合には、個人の自由に訴えて批判することは可能でしょ

う。しかし、私たちの内なる優生思想に関しては、この論理が使えません。可能な選択肢

のなかから、その人にとってもっともよいものを選び出す、という原則に立てば、優生思

想は必然的だと思います。しかし、だからといって、この選択が悪いわけでも、また国家

的な優生政策に導くわけでもありません。重要なことは、個人的な優生思想と国家的な優

生政策とを明確に区別した上で、この関連を探っていくことだと思われます。 
 
４．無償かそれとも有償か 
 
 第三の問題として、商業化の問題を考えてみたいと思います。一般に、生命倫理の問題

を考えるとき、商業化に関してはほとんど議論されません。日本では特に、倫理問題を考

えるとき、お金のことは口にすべきでない、といったような風潮があります。そのためか、

臓器移植においても、ドナーは無償で臓器を提供することになっています。今後、ES細胞
を作る際に受精卵が必要になったり、クローン胚を作るために卵子提供が要請されたりす

るでしょうが、このときもやはり無償が原則になるようです。しかし、この無償という原

則は、はたして正当なのでしょうか。 



 
 私は昨年出しました本の中で、「臓器不足を解消する」一つの方法として、臓器提供の有

償化と臓器売買の可能性を提唱しました。ここでは、それについては繰り返しません。今

議論したいのは、「そもそも無償とはどんな意味なのか」、ということです。無償であるこ

とは、有償であることよりも望ましいことか、と言いかえてもいいでしょう。単純に考え

ても、見知らぬ他人に何かを提供するときは、その見返りとして対価を期待します。提供

したものが相手に利益をもたらすのに、私に何も対価が与えられなければ搾取されたと感

じてもおかしくはありません。それなのに、なぜ臓器や受精卵や卵子などは無償なのでし

ょうか。 
 
 私たちの社会では、有償か無償かに関しては、価値の上での明確な序列が出来上がって

います。たとえば、臓器移植においては、「いのちのリレー」とか「愛の行為」といった美

辞麗句で無償性が讃えられます。これに対して、臓器の有償性に関しては「臓器売買」が

「ヤミ金融」などとの関連でイメージされるでしょう。このイメージを増幅させるように、

臓器や受精卵や卵子などの「商品化」や、人体の「資源化」という言葉が使われるでしょ

う。こうした言葉の背後には、「人身売買」というおぞましい考えが、見え隠れしています。

しかし、臓器や卵子などは「生身の人間」全体とは違いますし、商業化が最初から悪いわ

けでもありません。そもそも、こうした価値の序列、つまり「無償性はよく、有償性は悪

い」という判断は、認められるのでしょうか。 
 
 この問題を、正面から議論する前に、逆の方から考えてみたいと思います。たとえば、「い

のちのリレー」などと称讃される臓器移植の場面で、「無償性の原則は本当に貫かれている

のか」、という側面から見てみるとどうでしょうか。確かに、脳死とされるドナーから臓器

を取り出すときは、無償かもしれません。しかし、取り出された臓器がレシピエントに移

植されるには、さまざまな経費がかかっています。医療器具や薬剤だけでなく、コーディ

ネーターや医者の人件費などを含め、莫大な費用がかかるでしょう。医者の場合は、移植

手術を行うことで地位や立場を確保したり、業績を築き上げたりするかもしれません。あ

るいは、生命倫理学者はこの事例を利用して、論文を作成するかもしれません。要するに、

無償性の原則に立つ臓器移植には、有形無形のさまざまな利益が生み出されている、と考

えられます。 
 
 今度は、受精卵から ES細胞を作成する、場合を考えてみましょう。ある研究者ないし研
究所が不妊のカップルから使用しなくなった受精卵を無償で提供してもらい、そこから ES
細胞を作成したとします。この研究者は、研究成果を発表して特許をとったり、商品化し

たりして莫大な利益を得るかもしれません。あるいは、直接的な利益ではないとしても、

研究業績によって社会的な地位を上昇させることもあるでしょう。それによって、政府か



らの補助金が与えられたり、スポンサーがついたりするかもしれません。いずれにせよ、

この研究者や研究所に利益がもたらされることは確かでしょう。つまり、無償で提供され

た受精卵によって、有形無形のさまざまな利益が生み出されます。 
 
 医療産業やバイオビジネスについては言うまでもないと思います。クローン技術にして

も、ヒトゲノム計画にしてもバイオ企業なしには不可能だったでしょう。先端医療技術を

推進するためにはお金がかかりますが、またそれによって利益が生み出されることも事実

でしょう。バイオ企業が研究開発のために資金を出資するのは、その見返りとして十分な

利益が期待できるからです。その材料として、臓器や受精卵や卵子などが必要になる場合、

無償で提供されたものから、利益が生み出されていくでしょう。 
 
 ここで何を言いたいのかは明かだと思われます。たとえ、臓器や受精卵や卵子などの提

供に関して無償性の原則を貫くとしても、それを取り巻くひとびとには何らかの利益が生

み出される、という当たり前の事実です。不謹慎な言い方をすれば、「みんなこれで飯を食

っている」と表現できるかもしれません。臓器や受精卵や卵子は「飯のタネ」と言えば、

言い過ぎでしょうか。露骨な言い方なので認めたがらない人はいるかもしれませんが、無

償性に先立って、既に有償性が働いていることは間違いありません。これを、私はデリダ

の言葉をもじって、「原（アルシ）有償性」と呼んでおきたいと思います。無償制の原則が

成立するためには、常に既に「原有償性」が働いているわけです。 
 
 この観点から見ると、臓器や受精卵や卵子などを無償で提供する、という現在の制度は

妥当なのでしょうか。提供者には無償を要求しながら、その回りの人々はそれぞれの利益

を追求しているのではないでしょうか。さまざまな美辞麗句を重ねながら、提供者からタ

ダで身体の一部を収奪している、と考えることもできます。 
 
 では、「臓器や受精卵や卵子の提供に関して有償と無償のどちらがいいか」、と端的に問

うてみれば、無償よりは有償の方がいいと考えます。それでは、「臓器などの商品化につな

がる」と批判されるかもしれません。しかし、無償の段階でさえも、臓器は利益を生み出

すものとして、既に回りの人々には取り扱われていました。それに、「商品化につながる」

からといって、直ちに批判すべきものでもありません。私たちは現在、商品が流通する社

会に住み・暮らしていますが、この商品化社会はそれ自体で悪いものとして批判すべきな

のでしょうか。「商品化」ということから、「悪い」ということはでてきません。そもそも、

臓器や受精卵や卵子を有償で提供することのどこが悪いのでしょうか。無償で提供するこ

とがよくて、有償で提供することは悪い、とどうして言えるのでしょうか。 
 
 たとえば、妊娠中絶した胎児をどう取り扱うか、ということについて考えてみましょう。



この場合、現在ではいくつかの方法があると思います。従来のように、中絶胎児を廃棄す

ることも一つですが、先端医療技術の発展によって有効利用する方法が可能になりつつあ

ります。胎児の組織からＥＧ細胞をつくったり、パーキンソン病や糖尿病の治療に役立て

たりすることも考えられます。この場合、胎児の提供は無償がいいのでしょうか。「他人の

ために役立てる」という名目で、無償提供することがいいのでしょうか。しかし、この胎

児の回りには、さまざまな利害関係が形成されますし、実際にも多様な利益が生み出され

るでしょう。この点をすべて覆い隠して、私たちは無償の提供を要求すべきなのでしょう

か。 
 
 このように考えますと、「有償ならば悪いが無償ならばいい」ということは言えないだろ

うと思います。具体的な政策としてどうするかは別にして、私たちは「無償か有償か」に

ついて根本的に考え直す必要があります。 
 
４．バイオ権力と生命倫理学 
 
さて、ここで最初の問題に立ち返って考えてみましょう。先端医療技術によって、私たち

は今までとは異なる次元の問題に直面しているように感じます。西暦 2000年前後を境にし
て、「生身の人間」に対面する状況から、「ポスト人間」の状況へシフトしつつある、と考

えられます。生殖細胞の遺伝子を改変して思い通りの子供をつくったり、クローン技術を

利用してレズビアンのカップルから子供が生まれたりするかもしれません。こうした状況

のなかで、生命倫理学は何かできるのでしょうか。 
 
 最初にも述べましたが、暴走する医療技術に対して「歯止めをかける」といった「歯止

め」論や、発展する医療技術に対して「お墨付きを与える」といった「お墨付き」論など

が想定されるかもしれません。しかし、このいずれの場合にも、「生命倫理学の方には正し

い判断が可能である」という前提があります。つまり、「正しい」生命倫理学が「誤った」

医療技術に歯止めをかけるとか、または生命倫理学が正しいと認めた「先端医療技術」に

正当性を与えるというものです。しかし、生命倫理学にこうした判断が可能なのでしょう

か。手持ちの概念や理論では、現在進行しつつある状況にうまく対応できないのではない

でしょうか。 
 
 現在進行しつつある状況は、フーコーの言葉を使えば、「バイオ権力」とでも表現できる

と思いますが、「生命」をめぐって多様な欲望が形成されています。先端医療技術によって、

体外受精が可能になり、着床前診断が可能になります。クローン人間やデザイナー・ベビ

ーが生まれてきてもおかしくはないでしょう。臓器移植にしても、他人からの臓器だけで

なく、ＥＳ細胞によって自家製造できるようになるかもしれません。つまり、個人の欲望



を起点として、「生命」に対する管理支配が形成されています。このとき、生命倫理学も「バ

イオ倫理学」として、「バイオ権力」の蚊帳の外に立つことはできません。とすれば、「バ

イオ権力」のなかで「バイオ倫理学」は何ができるのでしょうか。私にとっては、先端医

療技術が問題であるだけでなく、バイオ倫理学それ自体が改めて問い直さなければならな

いと思います。 


