
Title 現象学におけるアプリオリ

Author(s) 中橋, 誠

Citation メタフュシカ. 2005, 36, p. 29-39

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/8818

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



現象学におけるアプリオリ 
 

 - 29 - 

 

 

 

 

現象学におけるアプリオリ 
 

 

 

中橋 誠 
 

 

 

はじめに 

 1927 年に所謂「ブリタニカ論文」(Der Encyclopaedia Britannica Artikel, in: Hua. IX, S.237-301)を

執筆するさいにハイデガーと共同作業を行ったフッサールは、作業終了後に、「新たな百科事典

論文にも非常に苦労しました。それは主に、わたしの根本的な歩みを再び根源的に徹底して考え、

ハイデガーが－わたしは今やこう信じるしかないのですが－この歩みを、それゆえ、現象学

的還元の方法の意味をまったく把握していないという事情を考量したからであります」1という手

紙をインガルテンに書いている。現象学の提唱者であるフッサールによる無理解との断定は－

ハイデガーの考えでは、ハイデガーの思惟が可能となったのが「Ｅ・フッサールの確立した基礎

に基づいてのみ」(SZ,38)、すなわち、フッサールの現象学に基づいてのみであるにも関わらず

－ハイデガーによる現象学把握の不適切さを意味すると通常は考えられる。しかし、他方、ハ

イデガーは－後年（1963 年）のことではあるが－「フッサール自身は、〈1900/01 年に公刊

された〉『論理学研究』－とりわけ第六研究－において本来の存在の問いに近づきながらも、

当時の哲学的環境においては、おのれを貫徹できなかった。フッサールは、ナトルプの影響下、

超越論的現象学へと転向した。超越論的現象学は先ずは〈1913 年に公刊された〉『イデーン』に

おいて極まった。しかし、それにより、現象学の原理が放棄されてしまった」(SD,47)と述べて

いる。つまり、ハイデガーの考えでは、ブリタニカ論文に関する共同作業がなされた 1927 年の時

点において「現象学の原理」を「放棄」してしまっているのは、すなわち、現象学を理解してい

ないのは、現象学の提唱者であるフッサールであり、これと対比されるなら、「現象学の原理」

を「貫徹」しているのは、すなわち「本来的現象学を保持している」(SD,48)のはハイデガーで

ある2。 

                                                               
1 Edmund Husserl, Briefwechsel, Band III, Teil 3, Die Göttinger Schule, hrsg. von Karl Schuhmann, Kluwer Academic 

Publishers, Dordrecht/Boston/London, 1994, S.236f. 
2 1962 年にもハイデガーは、『存在と時間』の立場がフッサールの「厳密な学としての哲学」(1911 年)のそれ

と対照的なのは、おのれが「現象学の原理を事象に適した仕方で堅持したためである」(PT,XV)と述べている。 



現象学におけるアプリオリ 
 

 - 30 - 

 だが、現象学の提唱者に対する、現象学の無理解とのこの批判は正当化されうるのか。そして、

正当化されうるとしたら、それはどのようにしてなのか。これに対する解答が与えられるのは、

フッサールによる「現象学の原理」の非
、
「貫徹」や「放棄」をハイデガーがどこに求めているか

の解明を通じてであろう。小論はこの点の解明を通じて、ハイデガーによる「本来的現象学」の

把握に迫りたい。このとき同時に、スピーゲルバークによる「ハイデガーはどこまで現象学者で

あったのか」3という疑問に対して－スピーゲルバークはこれに否定的な解答を与えている4－

肯定的な解答が与えられるはずである5。 

 

１ フッサールによる現象学的還元把握 

 フッサールが、ハイデガーの現象学の無理解を断定するのは、現象学的還元把握に関してであ

る。それゆえ、ハイデガーの現象学把握とフッサールのそれとの対立点を判然とさせるために、

まずは、フッサールによる現象学的還元把握を確認したい。現象学的還元は、『イデーン１』に

おいて次のように記述されている。 

 

さて、われわれはわれわれの思惟を、〈『イデーン１』の〉第一章の現象学的還元について

のわれわれの諸考察に再び転じよう。いまや明らかとなるのは、世界を相関者とする自然な

理論的態度に対して、この真理物理的自然全体を遮断しても何かが残留するような新たな態

度が実際に可能でなければならないということである－絶対的意識の領野全体。経験のう

ちで素朴に生き、経験されるもの、超越的自然を理論的に研究する代わりに、われわれは『現

象学的還元』を遂行する。換言すれば、自然を構成する意識に属する諸作用を、その超越的

                                                               
3 Herbert Spiegelberg, The Phenomenological Movement, A Historical Introduction, 3rd revised und enlarged edition, the 

Hague, Boston, London, 1982, p.408. 
4 スピーゲルバークの考えでは、フッサールの現象学把握とハイデガーのそれとは異なっている(ibid., p.391)。

すなわち、フッサールの現象学把握の継承者が現象学者と名づけられるなら、ハイデガーは現象学者ではない。

しかし、ハイデガーの思惟が可能となったのは、「Ｅ・フッサールの確立した基礎に基づいてのみ」である。

実際、少なくとも、ハイデガーの思惟を可能にしているものの一つは、フッサールの現象学の発見の一つであ

る範疇的直観である。これについては、拙論「アレーテイアから把握される現象学」（日本倫理学会編『倫理

学年報』第 54 集、2005 年、所収、83－97 頁）を参照されたい。さらに、ハイデガーの思惟は、フッサール現

象学の発見の一つである〈アプリオリの根源的な意味〉によっても可能になっている。本論はこの点を扱いた

い。 
5 ハイデガーによるフッサールの現象学把握の批判に関しては、両者の関心がそもそも異なる－フッサールが

おのれの課題としたのが「『厳密な』学問」(Hua. V, S.139)、「『アプリオリな』（根源的で直観的な普遍者

へと形相的に向けられた）学問」(Hua. V, S.142)の確立である一方、ハイデガーがおのれの課題としたのが「『存
、

在
、
(Sein)』の意味への問いの具体的な仕上げ」(SZ,1)である－が故に、存在の問いをおのれの課題としない

フッサールに関して「自らの哲学的問題設定へと問題を呼び込み、解消するハイデガーのやり方は、批判とし

ては妥当性を欠き、先にも述べた『ないものねだり』の観は否みがたいことになる」という批判が齋藤により

なされている（斎藤慶典『思考の臨界 超越論的現象学の徹底』、勁草書房、2000 年、119 頁）。しかし、先

の引用に見られたように、ハイデガーの考えでは、ハイデガーは『論理学研究』における「現象学の原理」を

「貫徹」したにすぎない－他方、フッサールが『論理学研究』の立場に留まっていないことはフッサール自

身により明言されている(Hua. XVIII, S.8f.)－以上、問題は、『論理学研究』の「現象学の原理」を「貫徹」

するかぎり、「『厳密な』学問」、「『アプリオリな』（根源的で直観的な普遍者へと形相的に向けられた）

学問」の確立が課題として承認されうるか否かであろう。そして、このように、『論理学研究』の「現象学の

原理」に関わるかぎり、ハイデガーのフッサール批判は、外在的なものではなく、内在的なものである。 



現象学におけるアプリオリ 
 

 - 31 - 

定立を含めて、素朴に遂行し
、、、

、これらの諸作用に存する、つねに新たな超越的定立への動機

づけを通じてわれわれを規定せしめる代わりに、われわれはこれらの定立すべてを『作用の

外に』置く。これらの定立に参与しない。われわれは、われわれの把握的、理論探究的視線

を絶対的固有存在における純粋意識
、、、、、、、、、、、、、、、

へと向ける。それゆえ、これこそが、すべての事物、生

物、人間、われわれ自身を含め世界全体をわれわれが『遮断』したにも関わらず、求められ

ていた『現象学的残留物
、、、、、、、

』として残留しているものである。われわれは、本来、何も喪失し

てはおらず、正しく理解されるなら、世界的超越者を内包・『構成』する絶対的存在全体を

獲得している。(Hua. III/1, S.106f.) 

 

この引用に従えば、自然的態度、ならびに、われわれ自身をも含む世界全体を遮断しながらも残

留する「現象学的残留物」たる「純粋意識」の獲得が現象学的還元である。 

 フッサールにより把握される純粋意識は、世界全体の遮断にも関わらず残留するものであるが

故に、「それだけでまとまった存在連関
、、、、、、、、、、、、、、

として、そこへと何ものも侵入できず、そこから何もの

も逃れられない絶対的存在
、、、、、

の連関」(Hua. III/1, S.105)である。このような純粋意識の獲得（現象

学的還元）が必要なのは、純粋意識が「現実存在するために原理的にいかなる
、、、、、、、、、、、、、、、、、

『事物
、、

』をも必要
、、、、

としないという意味で絶対的存在である
、、、、、、、、、、、、、、、、、、

」のに対し、「超越的
、、、

『事物
、、

』の世界が完全に意識に依
、、、、、、、、、、、

拠している
、、、、、

」(Hua. III/1, S.104)から、「〈純粋〉意識が、必然的で絶対的な存在であり、原理的

に、射映・現出を通じて与えられはしない」のに対し、「〈世界の〉実在性が、自己射映をし、

決して絶対的には与えられず、単に偶然的で相対的な存在である」(Hua. III/1, S.105)から、つま

り、「〈純粋意識という〉絶対的な無前提性への還元」を通じて、「通常の意味で『自明な』前

提すべての絶対的に洞察されるべき前提としての絶対的な地盤」(Hua. V, S.160f.)が、「意味付与・

意味確証すべての根源的な場」(Hua. V, S.139)が、上の引用の表現では、「世界的超越者を内包・

『構成』する絶対的存在全体」が獲得されるからである。 

 以上から、フッサールにより把握される現象学的還元は、「絶対的な地盤」であり、あらゆる

意味や世界的超越者の源泉であり、それゆえ、現象学という「新たに創設されるべき探究領野」

(Hua. III/1, S.125, vgl. S.68)である純粋意識の獲得であると纏められよう。これに伴い、現象学は、

「純粋直観
、、、、

における超越論的な純粋意識の分野を徹底探究する純粋記述的
、、、、、

学問分野」(Hua. III/1, 

S.127)と定義される。 

 

２ ハイデガーによる純粋意識批判 

 『イデーン』における現象学の定義において不可欠な役割を果たす純粋意識をフッサールが重

視するに至ったのがナトルプの影響によるということはフッサール自身により明言されている6。

                                                               
6 フッサールは、『論理学研究』において純粋意識の存在に懐疑的であったが、ナトルプの影響下、これを積極

的に評価するに至ったと述べている(Hua. III/1, S.124 Anm., Hua. XVIII, S.15)。なお、ここで積極的に評価され

るに至ったものは、正確には、「純粋意識」ではなく「純粋自我」と表現されているものの、現象学的還元を

通じた「現象学的残留物」が「純粋意識」(Hua. III/1, S.107)とも「純粋自我」(Hua. III/1, S.124)とも表現されて



現象学におけるアプリオリ 
 

 - 32 - 

これが、〈はじめに〉の引用で確認されたような、フッサールによる現象学の原理の放棄がナト

ルプの影響によるというハイデガーの発言と共に考慮されるなら、ハイデガーがフッサールを批

判するのは、ナトルプの影響を受けた純粋意識の重視が、現象学の原理の放棄を招来するためで

あると予想される(vgl. GA20,145,147)。では、純粋意識が批判される必要があるのは何故か。『存

在と時間』において純粋意識－ここでは「純粋自我」と表現されている－について述べた次

の記述を見てみよう。 

 

それゆえ、そもそも、認識の本質への問いにおけるのと同様、真理の存在と真理の前提の必

然性とへの問いにおいては、『観念的主観』が出発点とされる。歴然たるものであれ漠然た

るものであれ、これに対する動機は、哲学が主題として有するのが『アプリオリ』であり『経

験的事実(empirische Tatsachen)』そのものではないという、正当ではあるものの、存在論的

に初めて基礎づけられるべき要求に存している。しかし、この要求を満たすのは『観念的主

観』という出発点なのか。観念的主観とは、空想的に観念化された
、、、、、、、、、、

主観ではないか。そのよ

うな主観の概念では、まさに、『事実的』(tatsächlich)にのみある主観、現存在のアプリオリ

を逃してしまうのではないか。事実的(faktisch)主観のアプリオリには、すなわち現存在の事

実性(Faktizität)には、現存在が等根源的に真理と非真理の内にいるという規定性が属してい

るのでないか。〈原文改行〉『純粋自我』『意識一般』という理念は『現実的』主観性のア

プリオリを含んでおらず、現存在の事実性(Faktizität)・存在態勢の存在論的性格を避けて通っ

ていたり、ないしはそもそも見てはいない。『意識一般』の拒絶はアプリオリの否定を意味

しない。それは、観念化された主観という出発点が現存在の事象に基づいたアプリオリ性を

保証しないのと同様である。(SZ,229) 

 

この引用においてハイデガーは、純粋意識が「『事実的』にのみある主観、現存在のアプリオリ」

を欠く「空想的に観念化された
、、、、、、、、、、

主観」であり、探求の「出発点(Ansatz)」としては不適切である

－純粋意識を出発点としたとき、本来は看取されるべき「現存在のアプリオリ」が看過される

－と述べている。では、純粋意識以外の何が出発点とされるべきか。また、看取されるべき「現

存在のアプリオリ」とは何か。 

 第一の問いに対しては、この引用における「空想的に観念化された
、、、、、、、、、、

主観」との対照物が「『事

実的』にのみある主観、現存在」であること、また、「差しあたって与えられた自我・主観を出

発点(Ansatz)とするのでは、現存在という現象的要素が根本的に欠けている」(SZ,46)という『存

在と時間』における他の記述から解答が与えられよう。ハイデガーの考える探求の出発点は、純

粋意識ではなく現存在である。 

 次に、第二の問いに移りたい。現存在を出発点とするとき看取されるべき「現存在のアプリオ

                                                                                                                                                                                       
いることに留意するなら、両者は同義に用いられていると判断されよう。 



現象学におけるアプリオリ 
 

 - 33 - 

リ」とは何か。これは、出発点としての現存在が日常性における現存在を意味するが故に(SZ,43)7、

日常性の具体的なあり方について述べた『存在と時間』第１１節「実存論的分析論と原始的現存

在の解釈。『自然な世界概念』の獲得の困難」に見いだされる8。そこでは次のように記述されて

いる。 

 

存在的探究に対する存在論的問題設定の形式的画定がどれほど容易であろうとも、現存在の

実存論的分析論の遂行、とりわけ出発点
、、、

(Ansatz)は困難を伴う。この課題に潜んでいるのは、

長らく哲学を悩まし、それでいて哲学が繰りかえし実現に失敗してきた願望、つまり、『自
、

然な世界概念
、、、、、、

』という理念の仕上げ
、、、、、、、、、

である。(SZ,52) 

 

この引用においては、「現存在の実存論的分析論」の「出発点
、、、

」が、従来は失敗してきたものの、

世界の看取を伴う必要があると述べられている。ここからは、純粋意識を出発点とするとき看過

されてきたものの、現存在を出発点とすることにより看取されるべき「現存在のアプリオリ」と

して考えられているものが世界であることが判然となる。この点は、ブリタニカ論文に関わる共

同作業における、ハイデガーからフッサールへの「『考察の外におく』とは何か。還元か。もし

そのようなことが可能なら、まさに純粋な
、、、

心(Seele)において心一般のアプリオリをこそ
、、

持たない
、、

ことになろう」(Hua. IX, S.272 Anm.)という批判からも確認される。というのは、この、「還元」

を通じて「心一般のアプリオリ」が喪失されるという批判は、「純粋な心への還元」を通じて「エ

ポケー」されるのが「世界」(Hua. IX, S.272)であるというフッサールの思惟に向けられたものだ

からである9。 

 以上からは、世界という「現存在のアプリオリ」の看過を招来するが故に、出発点としての純

粋意識がハイデガーにより批判されていることが確認された。ハイデガーの考えでは、従来、意

識・主観・自我と呼ばれてきたもの－今後、「意識」と表現する－は事象的につねに世界を

伴ってしまっている。すなわち、意識は、世界をそのアプリオリとして所与のものとしているも

の、世界をその構成契機の一つとしているもの－不純なもの－として把握される必要がある。

この点が自覚されたとき、意識は、その「存在態勢」を「世界内存在
、、、、、

」(SZ,53)とする「現存在」

(Dasein)と表現される。このように把握された意識、つまり、現存在が出発点とされるとき、「現

存在のアプリオリ」つまり世界の看過が防止されるとハイデガーは考えている10。 

                                                               
7 日常性がアプリオリとして把握されていることは、ハイデガー自身により明言されている(vgl. SZ,50 Anm.)。 
8 出発点としての現存在についての説明がなされるのは、『存在と時間』第１章「現存在の予備的分析という課

題の提示」（第９～１１節）においてである。第９節「現存在の分析論の主題」において日常性における現存

在表示の必要性が、第１０節「人間学・心理学・生物学に対する現存在分析論の画定」において、その、類似

の他の諸学との相違性が、第１１節「実存論的分析論と原始的現存在の解釈。『自然な世界概念』の獲得の困

難」において日常性の内実が論じられる。 
9 他にも、ハイデガーはフッサールに、「世界一般が純粋なエゴの本質に属しているのではないか」(Hua. IX, S.274)

との批判をよせている。 
10 フッサールの純粋意識と対照されたときの、ハイデガーによる現存在把握の独自性を－それを肯定的に評価

しようと、否定的に評価しようと－「私」という存在者に求める解釈が多い（たとえば、齋藤、前掲書、112



現象学におけるアプリオリ 
 

 - 34 - 

 

３ ハイデガーによるアプリオリ把握 

 以上から判然となったように、意識を純粋なもの、すなわち、おのれに先だつもの（アプリオ

リ）を有さないものとする把握に対して、ハイデガーは、意識を現存在、すなわち、おのれに先

だつもの（アプリオリ）を有するものとして把握している。では、ハイデガーがこのように考え

るに至ったのは何故か。この点を解明するために、ハイデガーによるアプリオリ把握を確認した

い。 

 ハイデガーによるアプリオリ把握は、「志向性
、、、

(Intentionalität)」「範疇的直観
、、、、、

(die kategoriale 

Anschauung)」と並び「〈フッサールの現象学における〉決定的な諸発見」の一つである「アプリ
、、、

オリの根源的な意味
、、、、、、、、、

(der ursprüngliche Sinn des Apriori)」(GA20,34)を継承している。これは、ハイ

デガーこそが「本来の現象学を保持している」ことを想起するなら当然であろう。これら三者は

相互に不可分な関係にあるため、ハイデガーによるアプリオリ把握の考察のためには、ハイデガー

による志向性・範疇的直観把握についても考察する必要がある。ハイデガーの説明の順に見てい

こう。 

 フッサールの現象学における発見の第一である志向性をハイデガーは「何かへの自己指向
、、、、、、、、

(Sich-richten-auf)」(GA20,37)と定式化している(vgl. Hua. XIX/1, S.385f.)。志向性のこの把握にお

いて強調されるべきは、体験・表象・想起・推測・期待・希望・愛情・憎悪など何であれ、志向

性が被志向者を常に伴う点である。それゆえ、志向性に関しては、「志向性は体験の構造であっ

て、後からの関係ではない」(GA20,47f.)、「志向性は差しあたっては非志向的な体験・客観を後
、

から秩序づけるのではなく
、、、、、、、、、、、、

、むしろ一つの構造であって
、、、、、、、、、

、それゆえ、必然的に
、、、、

、その構造の根本

態勢には、その都度その固有な志向的な行方(Worauf)、つまり、被志向者
、、、、

(Intentum)が属してい
、、、、、

る
、
」(GA20,61)（強調－引用者）と述べられる。志向性において問題になっているのは、「所

与性(die Gegebenheiten)そのものの看取」(GA20,47)である。 

 フッサールの現象学における発見の第二である範疇的直観は、志向性の「具体態」(GA20,63,98)

であるが故に、志向性と同一の構造を有する。しかし、範疇的直観の対象（被志向者）として考

えられているのは、「『存在』(範疇）、『そして』『または』『この』『或る』『幾つかの』『そ

れから』」(GA20,79)といった諸範疇である11。なるほど、諸範疇は、従来、直観の対象から排除

                                                                                                                                                                                       
頁。森秀樹「書評：斎藤慶典著『思考の臨界－超越論的現象学の徹底－』勁草書房」、日本現象学会編『現

象学年報 16』、2000 年、所収、261－266 頁。榊原哲也「書評 斎藤慶典著『思考の臨界－超越論的現象学

の徹底』」、実存思想協会編『実存思想論集XVI ニーチェの 21 世紀』、2001 年、所収、217－222 頁）。彼

らの論点は多岐にわたるものの、現存在を、「私」という存在者に求める点に関しては一致している。この解

釈の適切さには私も同意する。だが、本節の内容が確認されたとき、純粋意識と対照される現存在把握の独自

性の、ハイデガーによる強調点は、世界をその構成契機の一つとして含むという点に求められると私は考える。

それゆえ、世界をその構成契機の一つとして含むかぎり、「私」という存在者以外のものも現存在としての役

割を果たすに至る。この点に関しては、拙論「現存在とは何か」（日本哲学会編『哲学』第 53 号、2002 年、

所収、188－196 頁）を参照されたい。 
11 フッサールの思惟における範疇的直観の対象例は「das, ein, einige, viele, wenige, zwei, ist, nicht, welches, und, oder

などの形式語を通じて、さらには、言葉の名詞、形容詞、単数、複数を形成する形式を通じて表現される諸部

分」(Hua. XIX/2, S.658)、「Ein とDas、Und とOder、Wenn とSo、Alle とKein、Etwas とNichts、量的諸形式
、、、、、



現象学におけるアプリオリ 
 

 - 35 - 

されていた。しかし、諸範疇は、意識のうちに見いだされるものではないにも関わらず、つまり、

意識により構成されるものではないにも関わらず(GA20,79)、存在者への関わりにおいて既に直

観されている。この、感性的直観と「類比的に」(GA15,376)作られた直観が範疇的直観である12。

範疇的直観の発見を通して、諸範疇が、意識により構成されることなく、つまり、意識に先だっ

て－意識のアプリオリとして－与えられる可能性が示されている(vgl. GA20,97f.)。こうして、

アプリオリが問題とされるに至る13。 

 フッサールの現象学における発見の第三として説明されるのが〈アプリオリの根源的な
、、、、

意味〉

である。これは、いわば〈アプリオリの非根源的な
、、、、、

意味〉たる、カントによるアプリオリ把握と

の対照において説明される。それは次のようなものである。 

 

カントの考えでは、アプリオリは主観的圏域の性格である。アプリオリと主観性とのこの結

合がとりわけカントを通じて強固なものとなったのは、カントが、その認識論に特有の問題

設定とアプリオリの問いとを関係づけ、アプリオリな態度、すなわちアプリオリな綜合判断

に関して、それが超越論的妥当性を有するか否か、そのあり方がどのようなものかと問うた

からである。それに対して現象学が示したのは、アプリオリが主観性に制限されないという

こと、それどころか、そもそもアプリオリが、第一に差しあたっては、主観性と無関係であ

るということである。(GA20,101) 

 

この引用に従うなら、カントがアプリオリを主観性に制限したのは、アプリオリを、認識論に特

有の問題設定と関係づけたからにすぎないとハイデガーは考えている。つまり、アプリオリの範

囲の制限は、それがカントに特有の問題設定に起因する以上、撤廃されるべきであるとハイデガー

は考えている。それゆえ、ハイデガーは、アプリオリに、「先行的にすでに存在しているもの」

という「まったく形式的な規定」を与え、「先行者(ein Früheres)のようなもの〈＝アプリオリ〉

が予め見いだされるのが何に即してであるかは未だ述べられていない
、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、

」(GA20,99)（強調－引

用者）と述べている14。このように、アプリオリが「予め見いだされるのが何に即してであるか
、、、、、、、、、

」

                                                                                                                                                                                       
と数的諸規定

、、、、、
など」(Hua. XIX/2, S.667)、「存在と非存在、単一性、数多性、全体、数、根拠、帰結などの論

、

理的諸範疇
、、、、、

」(Hua. XIX/2, S.668)などである。 
12 フッサール自身は、範疇的直観を、「拡張」(Hua. XIX/2, S.541,670,694)された直観と名づけている。この「拡

張」は、カントによる直観把握に対してである。これに関しては次を参照されたい。 

  「なるほど、カントの思惟においては範疇的（論理的）機能が大きな役割を果たしている。しかし、カントは、

知覚・直観の概念を範疇的な領域にまで根本的に拡張するには至っていない。」(Hua. XIX/2, S.732) 
13 「フッサールの第二の発見である範疇的直観は、第三の発見である、この直観の対象をアプリオリとする把握

に通じている。」(Otto Pöggeler, Neue Wege mit Heidegger, Alber, Freiburg/München, 1992, S.191.) 
14 正確には、ハイデガーはアプリオリを次のように三重に説明している。 

  「アプリオリの三重の
、、、

説明。第一に
、、、

、主観性に対するアプリオリの普遍的な射程・中立性。第二に
、、、

、アプリオ

リへの接近様式（端的な把握、原的直観）。第三に
、、、

、存在者自身のではなく、存在者の存在の一性格としてア

プリオリの構造を規定する準備。このアプリオリの説明がわれわれに示してくれたのが、アプリオリの根源的

な意味である。」(GA20,102f.) 
   しかし、この説明の第二「アプリオリへの接近様式（端的な把握、原的直観）」が範疇的直観を、第三「存

在者自身のではなく、存在者の存在の一性格としてアプリオリの構造を規定する準備」が、範疇的直観を通じ



現象学におけるアプリオリ 
 

 - 36 - 

が制限されていない、すなわち、アプリオリが主観性に制限されず「普遍的な射程」(GA20,102)

を有すると考えられるとき、意識に即したアプリオリの看取、つまり、現存在のアプリオリの看

取が可能になる。現存在のアプリオリの看取は、すでにフッサールが発見していた、〈アプリオ

リの根源的な意味〉に基づく、アプリオリの主観性からの解放を堅持したことに起因するとハイ

デガーは考えている15。 

 

４ アプリオリの根源的な意味の堅持を通じて展開される現象学 

 以上においては、世界という現存在のアプリオリの看取の重視が、フッサールによるアプリオ

リ把握の堅持に起因するとハイデガーが考えていることが示された。しかし、フッサール自身は、

純粋意識を「それだけでまとまった存在連関
、、、、、、、、、、、、、、

として、そこへと何ものも侵入できず、そこから何

ものも逃れられない絶対的存在
、、、、、

の連関」(Hua. III/1, S.105)と把握するが故に、意識のアプリオリ

の看取を拒絶するはずである。また、たとえ意識のアプリオリの看取が不可欠と考えられたとし

ても、その意識のアプリオリが世界でなくてはならないことに対しては未だ説明が与えられてい

ない。ハイデガーによるアプリオリ把握、それゆえ、現象学把握は恣意的ではないか。 

 この点の考察のためには、世界、アプリオリ、そして、「孤立した
、、、、

主観」すなわち純粋意識に

ついて述べる次の記述が手がかりを与えてくれよう。 

 

しかし、『わたしが思惟する(Ich denke)』の真正な現象的出発点(Ansatz)をカントが存在論

的に分析することができず、『主観』、すなわち実体的なものへと後退せざるを得ないのは

どうしてか。自我は『わたしが思惟する』であるのみならず、『わたしが何かを思惟する(Ich 

denke etwas)』である。しかし、自我はその諸表象に関係しつづけ、諸表象を欠いては無であ

ると、カントは自ら繰りかえし強調していないか。(SZ,320f.) 

なるほど、カントは、自我と思惟との分離を回避した。しかし『わたしが思惟する』自身を、

その完全な本質成素において『わたしが何かを思惟する』として出発点に設定しなかったし、

                                                                                                                                                                                       
て接近可能となる範疇－存在は範疇の一つとして考えられている(GA20,79)－の構造を意味していること

に留意するなら、ハイデガーが説明するアプリオリの独自性は、第一「主観性に対するアプリオリの普遍的な

射程・中立性」－これは、本段落のアプリオリの説明をまとめたものである－にこそ見いだされる。 
15 フッサール自身によるアプリオリの説明は次である。  
  「結局、カントの理性批判の原理的不明点はすべて、カントが純粋な『イデア視(Ideation)』の独自性、概念的

本質・本質法則的普遍妥当性の十分な看取の独自性をまったく明らかにせず、それゆえ、アプリオリの現象学

的に真正な概念がカントには欠けていた点と関連している。それゆえ、カントは、厳密に学問的な理性批判の

唯一可能な目標を、つまり、作用を志向的
、、、

体験として、『真の存在』を客観化し意味付与し、『真の存在』を

充実し構成するあらゆる様態に従って統制する純粋な本質法則を研究調査するという目標をわがものとするこ

とはできなかった。」(Hua. XIX/2, S.733) 
  この引用においてフッサールは、なるほど、主観性への制限から解放されたアプリオリに言及している。しか

し、ここで言及されているのは、範疇的直観の一つであるイデア視を通じて直観されるアプリオリのみであり、

アプリオリが普遍的射程を有するとは述べられていない。もっとも、フッサールによるこのアプリオリ把握に

は－それが「厳密に学問的な理性批判の唯一可能な目標」に囚われたものであるが故に－認識論に特有の

問題設定に囚われたがゆえにアプリオリを主観性に制限したというカントによせられた批判と同様の批判がよ

せられよう。フッサールのこの制約は、「非現象学的
、、、、、

」なものとして、ハイデガーによる批判の対象となって

いる(GA20,147)。 



現象学におけるアプリオリ 
 

 - 37 - 

とりわけ、『わたしが何かを思惟する』の存在論的『前提』を自己の根本規定として見てい

ない。というのは、『わたしが何かを思惟する』という出発点でさえ、その『何か』が無規

定であるが故に、存在論的には規定過少だからである。もしその『何か』において内世界的
、、、、

存在者が理解されているなら、そこには、言外に、世界
、、

という前提が潜んでいる。そして、

まさにこの現象こそが、自我が『わたしが何かを思惟する』のようなものでありうるなら、

自我の存在態勢を共に規定している。《わたし》と言うとき、『わたしが或る世界のうちで

存在している(Ich-bin-in-einer-Welt)』という仕方でその都度わたしである存在者が念頭に置か

れている。カントは世界という現象を看過していたが故に、『わたしが思惟する』のアプリ

オリな内実から『諸表象』を遮断して(fernhalten)も十分に首尾一貫していた。しかし、これ

で自我は再び、存在論的にはまったく無規定な仕方で諸表象に伴う孤立した
、、、、

主観へと抑圧的

に返還された。(SZ,321) 

 

この引用においては、カントが－おのれの強調に反して－意識を「わたしが何かを思惟する」

ではなく、「わたしが思惟する」として把握していると批判されている。このとき、意識は、「何

か」を欠いた「孤立した
、、、、

主観」すなわち純粋意識として把握される。しかし、意識は、「わたし

が何かを思惟する」として把握されなければ、「その完全な本質成素において」把握されてはい

ない。それゆえ、「わたしが何かを思惟する」を構成する「何か」への洞察が不可欠となる。こ

の「何か」は、そこで「内世界的
、、、、

存在者が理解されている」が故に、世界を「前提」している。

すなわち、世界をアプリオリとして伴っている。ハイデガーは、現存在のアプリオリの看取の不

可欠性を、そして、それが世界であることの必然性を、「わたしが何かを思惟する」として「そ

の完全な本質成素において」把握された意識（現存在）に求めている。 

 以上の、世界という現存在のアプリオリの看取の不可欠性は、カントにより把握された意識の

批判としてのみ有効であると考えられるかもしれない。しかし、現象学の原理を放棄させるほど

にフッサールに影響を与えたのが新カント派のナトルプであるとハイデガーが考えていることと、

ハイデガーが新カント派を「狭隘化されたカント解釈」(GA20,17)と名づけていることとが共に

考慮されるなら、ハイデガーによるカント批判は同時にフッサール批判を意味するはずである。

それゆえ、以上のカント批判に留意しつつ、フッサールの思惟を再検討してみよう。 

 ハイデガーが、「わたしが思惟する」という、カントによる意識把握を批判したのは、それが

「その完全な本質成素において『わたしが何かを思惟する』として」把握されていないから、「わ

たしが何かを思惟する」の「何か」つまり世界が看過されているからであった。意識を純粋意識

として把握するかぎりにおいて、フッサールにも同一の批判がよせられるはずである。もっとも、

これに対しては、フッサールから、意識を「わたしが思惟する」ではなく「わたしが何かを思惟

する」とする把握は恣意的である、ハイデガーとはそもそも関心が異なるとの反論がよせられる

かもしれない。しかし、意識のアプリオリの看取をハイデガーが学んだのは、フッサールの〈ア

プリオリの根源的な意味〉からであったこと、さらに、このアプリオリが範疇的直観によって示

され、範疇的直観が志向性の具体態として把握されていたことが想起されるなら、「現象学の原



現象学におけるアプリオリ 
 

 - 38 - 

理」を「貫徹」すると述べるハイデガーが意識を考察するのは、「意識の根本特性(Grundeigenschaft)」

である「志向性」(Hua. III/1, S.337)としてであるはずである。志向性は、ハイデガーにより「何
、

かへの自己
、、、、、

指向
、、

(Sich-richten-auf)」と定式化されるのみならず、フッサールによっても「『何かに
、

ついての
、、、、

意識たること(Bewußtsein von etwas zu sein)』」(Hua. III/1, S.188)と定式化されている。

つまり、志向性の発見を通じて、意識の根本特性は、「何か」に関わるという点に見いだされて

いたはずである。これは、『論理学研究』の「二つの事象が体験的に現前しているわけではない。

つまり、対象が体験され、それと並んで、おのれを対象へ向ける志向的体験があるのではない」

(Hua. XIX/1, S.386)という記述からも明らかである。以上からは、純粋意識－「わたしが思惟

する」－は、「何か」つまり意識のアプリオリを看過しているが故に、志向性－「わたしが

何かを思惟する」－として把握されていない、つまり、志向性こそが「現象学の中心問題」(Hua. 

XVIII, S.14)を扱うが故に、「現象学の原理」を「放棄」していると批判されなくてはならないは

ずである。 

 以上のことが確認されたとき、現象学の提唱者であるフッサールに対して、おのれこそが「本

来的現象学を保持している」とハイデガーが言い得た理由が判然となろう。意識のアプリオリが

看過されると、探求の出発点が純粋意識に求められ、それに伴い、意識の根本特性として志向性

を堅持することが不可能となる。ハイデガーの考えでは、「現象学の原理」を「貫徹」した現象

学、すなわち「本来的現象学」は、アプリオリの根源的な意味の堅持を通じて展開される現象学

である16。 

 

註 

 引用箇所は、Vittorio Klostermann 社のハイデガー全集(Gesamtausgabe)に関してはGA の後に、

Martinus Nijhoff 社のフッサール全集(Husserliana)に関してはHua の後に巻数と頁数をつけること

で記す。その他のハイデガーの著作の略号は以下の通り。なお、引用者による補足は〈 〉で表

現する。 

 

Vorwort, in: Heidegger, Through Phenomenlogy to Thought, by William J. Richardson, S.J., 2nd edition, 

the Haag, 1967. [PT] 

Zur Sache des Denkens, Tübingen, 3. Aufl., 1988. [SD] 

Sein und Zeit, Tübingen, 17. Aufl., 1993. [SZ] 

（なかはしまこと 現代思想文化学・助手） 

                                                               
16 この結論に対しては、フッサールからの再反論が、当然、予想される。だが、この点の検討は別の機会に譲り

たい。 



Das Apriori in der Phänomenologie 
 

 - 39 - 

Das Apriori in der Phänomenologie 
 
Makoto NAKAHASHI 
 

Husserl, der Begründer der Phänomenologie, tadelt seinen Schüler, Heidegger, 
wegen seines Unverständnisses der Phänomenologie. Aber merkwürdigerweise beschwert 
sich Heidegger gleichzeitig bei Husserl über dessen Unverständnis der Phänomenologie. 
Doch eigentlich ist es unmöglich, den Begründer der Phänomenologie wegen seines 
Unverständnisses der Phänomenologie zu kritisieren. Was läßt Heidegger so urteilen? 

Husserl hält das Bewußtsein für rein, doch im Gegesatz dazu hält Heidegger es 
für unrein. Das von Husserl erfaßte Bewußtsein benötigt keinen anderen Bestandteil, während 
Heideggers Bewußtsein eine Welt braucht, da es, seiner Meinung nach, immer in einer Welt 
vorzufinden ist. Dieser Unterschied scheint nur auf den unterschiedlichen Interessen zu 
beruhen. Geht es hier um das Verständnis der Phänomenologie? 

Heidegger betont die Wichtigkeit der von Husserl begründeten Phänomenologie
－der Intentionalität, der kategorialen Anschauung, und des ursprünglichen Sinnes des 
Apriori. Und er hält es für notwendig, eine Welt als das Apriori des Bewußtseins zu sehen, 
weil das Bewußtsein immer von einer Welt begleitet ist. Er kommt zu diesem Schluß nicht 
nur wegen der von ihm betrachteten Sache, sondern auch aufgrund Husserls Denken. Husserl 
formuliert die Grundeigenschaft des Bewußtseins, d.h. die Intentionalität, als „Bewußtsein 
von etwas zu sein“. Hieraus läßt sich schließen, daß das Bewußtsein stets von etwas begleitet 
ist, und daß dieses etwas, weil es immer in einer Welt ist, stets eine Welt voraussetzt. Indem 
Heidegger das Bewußtsein als „Bewußtsein von etwas [= von einer Welt]“ erfaßt, d.h. indem 
er den Begriff des Apriori und der Intentionalität feststellt, denkt er, daß er ein treuerer 
Nachfolger der Phänomenologie ist als Husserl selbst. 
 

「キーワード」 

現象学、アプリオリ、純粋意識、現存在 




