
Title 『サバルタンは語ることができるか』を共に読み共に
書く : 共生学の3 つのアスペクトを中心に

Author(s) 宮前, 良平; 藤阪, 希海; 上總, 藍 他

Citation 未来共創. 2022, 9, p. 243-275

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/88556

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



未来共創  第 9 号（2022） 243

要旨

キーワード

目次

『サバルタンは語ることができるか』
を共に読み共に書く
共生学の3つのアスペクトを中心に

　本稿は共生・共創を考えるうえで重要なテクストである

『サバルタンは語ることができるか』（スピヴァク 1998 ＝

Spivak 1988）（以下『サバルタン』）の共読を通して、スピヴァ

クによる表象（代表／表現）の問題意識を共生学の 3 つの

アスペクト（フィロソフィー、アート、サイエンス）から多

角的に捉えなおすことを目的とする。第 1 章では、『サバル

タン』の共読の舞台となった読書会がはじまった経緯を述べ、

正しく内容を読み取ることを志向しながらも「読みの差異」

が生まれたことに着目する。第 2 章では、共生のフィロソ

フィーの視点から『サバルタン』におけるスピヴァクの立ち

位置を確認する。その際にスピヴァクによる自己言及に着目

し、サバルタン連続体の見方を導入することの重要性を述べ

る。第3章では、共生のアートの視点からテクスト経験をオー

トエスノグラフィとして表現することを通して、自らのサバ

ルタン性を語り直す。第 4 章では、共生のサイエンスの視

点から調査研究を行う際のサバルタン性との関わりを反省的

に描き出す。最後にこれらの「読みの差異」を、ポジショナ

リティの差異として環状島モデルに布置し整理することで、

「サバルタン」と、語る主体としての私との関係性を考察する。

宮前 良平 *　藤阪 希海　上總 藍　桂 悠介

はじめに
1	「読みの差異」を通した『サバルタ

ン』の検討
1.1	 読書会の経緯
1.2	 本論文の目的

2	 共生のフィロソフィー：あなたはそ
れを語ることができるか
2.1	 批判者のポジションという問題
2.2	 スピヴァクの自己言及

3	 共生のアート：知識たる資格のため
に圧殺された〈私〉の捉えなおし
3.1	 �私にとっての『サバルタン』の位

置付け
3.2	 �〈私〉をめぐる私のオートエスノ

グラフィ
3.3	 �知識たる資格のために生み出さ

れるサバルタン的存在
4	 共生のサイエンス： 研究における

再帰性／反省性
4.1	 �サバルタン概念を通した過去の

darstellung- 表現
4.2	 �戦略としての vertretung- 代表

／代弁と自らの加害性への無自
覚さ

4.3	 研究における政治性への自覚
5	 サバルタンについて語る私につい

て語ること：環状島を用いた位置
付け

おわりに：共読と共著の往還

研究ノート

サバルタン
共読
読みの差異

ポジショナリティ
環状島モデル

* 大阪大学大学院人間科学研究科共生学系（現：福山市立大学都市経営学部）；r-miyamae@fcu.ac.jp



宮前ら｜『サバルタンは語ることができるか』を共に読み共に書く 244

はじめに

　本論文は本稿と一部著者が重なる前稿（桂・檜垣 2022）における問題意識を

引き継ぎながら、人間科学部／人間科学研究科の学部生、院生、教員が参加

したガヤトリ・C・スピヴァクの『サバルタンは語ることができるか』（スピヴァ

ク 1998＝Spivak 1988）（以下『サバルタン』）の読書会を事例に、同書を読む

という経験やそこから生じる内省をどのように表象（代表／表現）しうるのか

を論じる。前稿の問題意識とは、スピヴァク自身を含めた研究者自身の立場

性と議論の関係について俎上に載せるべきであるということと、サバルタン

と呼ばれる人びとの代理／代弁（vertretung）の不可能性に比べて、研究者がサ

バルタンを言説の上で生み出す構造を含めて表現／再現前（darstellung）して

いくことの必要性が十分に理解されていないのではないか、という二点であ

る。これらを出発点に、とりわけ共生学のフィロソフィー、アート、サイエ

ンスという視点から論じることで、今日共生を主題に研究を遂行する際の研

究実践をめぐる課題を提示する。

　第1章では、まず読書会に至るまでの経緯を述べる。前稿で述べられてい

るように、共生を主題にするうえで、ポストコロニアル理論を参照すること

には非常に重要な意味があるが、本稿を書く発端となった読書会に関して

は、そうした大きな背景というよりも、学生寮の「表象」という、より具体的

な出来事が起点となっている。そのうえで、同書を共に読んだ際の「読みの差

異」に着目することで、一人ひとりの読み方をリフレクシブに記述するという、

本稿の目的を述べる。

　第2章では、共生のフィロソフィーとして、『サバルタン』においてスピヴァ

クがどのようなポジショニングを取っているかを分析する。『サバルタン』は、

西洋知識人の不可視化された主体性あるいはポジションを痛烈に批判したわ

けだが、その批判はまったく同じ形で知識人たるスピヴァクにも向けられる。

このような疑義に対し、『サバルタン』本文中でスピヴァクはとある自己言及

を行っている。その構造に着目することで、本書におけるスピヴァクの立ち

位置を確認する。

　第3章では、共生のアートとして、『サバルタン』を読むなかで何が想起さ



未来共創  第 9 号（2022） 245

れたのかをオートエスノグラフィ（Ellis et al. 2010; 桂・千葉 2021）にして表

現する。自らの経験を頼りに、語りえない経験を見つめなおし、自らのサバ

ルタン性を語り直すことで主体の変遷を整理する。

　第4章は共生のサイエンスとして、『サバルタン』の視点を踏まえた調査研

究は、どのようなものであり得るのかについて論じる。具体的には、調査す

ること、解釈することが持つ暴力性を内省的に描き出していく。また、大学

生という学問的な言説を生産することができる自分自身の属性を捉えなおす

ことについて実際の研究過程をもとに考察する。

　最後に、本稿での多様な「読みの差異」を、スピヴァクにもしばしば言及し

てきた宮地尚子による環状島モデルを参照し整理することで、各々のポジショ

ナリティと読みの関係性について考察する。これらを通して、共に読まれる

テクストとして、同書やサバルタン概念の再考の今日的な意義を示唆する。

　なお、執筆の分担としては、第1章を藤阪と上總、第2章と第5章を宮前が

執筆し、第3章は藤阪、第4章は上總が担当している。桂は論文の企画や構想、

各章導入部やはじめにやおわりに等の部分的な執筆、および草稿に対する批

判的な修正を担った。

1. 「読みの差異」を通した『サバルタン』の検討

1.1 読書会の経緯

　昨年（2020年）、大阪大学大学院人間科学研究科の教員や学生が関わるとあ

るプロジェクトの広報をめぐって議論が交わされた。問題となったのは、大

阪大学生寮、教職員宿舎に加えて、商業区画のテナント、サービス付き高齢

者住宅などが整備される「大阪大学グローバルビレッジ津雲台」の入居者募集

に際して用いられた写真だ。「大阪大学グローバルビレッジ津雲台」では「留学

生を含むあらゆる学生、教職員が同じ場所で生活し、活発なコミュニケーショ

ンを可能とする国際的生活環境」1 の実現や、各種教育プログラムなど様々な

「先端的」な試みを謳っている。しかし、同プロジェクトのウェブサイトには、

ジェンダーや「人種・民族」に偏りのあると思われる写真が大きく掲載されて

いた（写真1）。この写真を含むページは2020年6月ごろに公開され、2020年



宮前ら｜『サバルタンは語ることができるか』を共に読み共に書く 246

7月に人間科学研究科・人間科学部内で告知、広報がなされた。その際、この

写真を「グローバルビレッジ」という「共創」や「共生」ともかかわるプロジェク

トを象徴するものとして使うことに疑問を感じた大学院生の桂が、メーリン

グリストで問題を指摘したところ、他の院生、学部生らからも同様の声があ

がるなど、波紋が広がっていった。現在、同写真は学寮の建物を写したもの

と差し替えられている 2。

　これを表象やコロニアリズムについて考える機として捉え、『サバルタン』

の読書会がはじまった。人間科学研究科の教員である宮前が提案し、当時学

部3年生だった藤阪が主催する形で2020年9月に開始した本読書会は、当初

数回の開催で終了する予定であった。しかし、全体を通して一文ずつ丁寧に

本文の検討を進めたことに加えて、スピヴァクの主張の理解に想定以上の時

間を要し、2021年10月現在までで読書会の開催は10回を超えた。本読書会

では、レジュメの担当者が本文を音読したうえで解釈や疑問点を示し、それ

に応じて他の参加者が新たな見解や疑問を投げかけるというスタイルをとっ

た。本書を読むにあたり要求される知識量が膨大であるにもかかわらず、参

加した学生の中にはフーコーやデリダを専門とする者がおらず、前提となる

知識を各自で学習するとともに、哲学を専門とする教員による解説が行われ

た。また、宮原（2010）も指摘するように、本書には誤訳と思われる部分も

写真 1 大阪大学グローバルビレッジ津雲台 HP に
掲載された写真（現在は差し替え済）



未来共創  第 9 号（2022） 247

あったことから、原文と照らし合わせながら読解する必要に迫られた。さらに、

本稿でその一端が示されているように、参加者によって異なる立場から多様

な読みの可能性が示唆されることは珍しくなく、時間をかけて議論を重ねた。

時に、『サバルタン』に関連する経験を語ったり議論を深めたりする時間も持

ちながら、各々の視点で表象の問題に向き合ってきた。

1.2 本論文の目的

　本論文では、複数の立場、視点から『サバルタン』を共に読み、共に書くこ

とで、各々の「読みの差異」を浮き彫りにしつつ、同書の内容を共生学の視点

から多角的に考察することを目的とする。

　スピヴァクの著作は、難解な文章であることが知られており、その読みづ

らさはつねに批判の的となってきた（宮原 2010）。彼女自身その批判は認めて

おり、特にその難解さが際立つ『サバルタン』については、「あまりにも複雑」

であるとし、それは彼女が「経験した苦難のいくぶんでも反映している」のだ

ろうと述べている（スピヴァク 1999: 80）。しかしながら、「易しい文章はだま

す」（Danius,Jonsson ＆Spivak 1993: 33) ことが明白である中で、その難解な文

体は、従来とは異なる仕方で「様々に異なる歴史や場所や方法論を注意深く結

びつけようとする」、スピヴァクによる「計算された意識的な修辞的戦略」（モー

トン 2005: 19）なのである 3。

　この難解なスピヴァクの著作は、学部生、院生、教員の協働の中でどのよ

うに読まれうるのだろうか。ここで参考になるのが、人類学者の太田好信に

よる指摘である。太田は『サバルタン』の訳者である上村らとの対談「スピヴァ

クあるいは発話の場のポリティクス」において、スピヴァクは発話が構造化さ

れていると主張したのに応じ、読みもまた構造化されているのではないかと

指摘した。「スピヴァクのテキストはまさに違った－テキストが開かれたとい

う意味ではなく－読みが可能であ」（上村・太田・本橋 1999: 63）り、「読みの

差異」に注目する必要がある。それは単に様々に解釈ができる、ということで

はなく、読み手の経験や知識との結びつきの中で読まれる、ということである。

この「読みの差異」を明らかにするため、本稿では、共生学の3つのアスペク

ト（志水 2020）を議論の枠組みとする。理念や議論の前提を問い直していく



宮前ら｜『サバルタンは語ることができるか』を共に読み共に書く 248

「フィロソフィー」と、現状を調査し分析する「サイエンス」、共生の実現に向

けて従来の研究では排除されていた感情や主観も重視する「アート」の3つの

視点から、それぞれの読みを多角的に記述していく。

　その際重要となるキーワードが「サバルタン」である。あらかじめスピヴァ

クのサバルタン概念について簡単にふれておこう。

　スピヴァクは、サバルタンは「それ自体がエリートからの差異として定義さ

れる」（1998: 43）ような異種混交的な存在であると指摘した。彼女は「真の」サ

バルタン集団を、「読み書きのできない農民たち、部族民、そして都市のサブ

プロレタリアートのなかの最下層に属する男と女たち」（p.36）とカテゴリカル

に説明することもあるが、「真の」サバルタンとはみなされなかったとしても、

その声や抵抗が聞き取られない限り、語ることができないという意味でサバ

ルタン同様の言説的状況下に置かれうる。事実、『サバルタン』においてスピ

ヴァクが取り上げたのは、中流階級に生まれ、反植民地主義闘争に参加した

第三世界の女性、ブヴァネーシュワリー・バッドリーであった。彼女はカテ

ゴリカルな意味においては「真の」サバルタンではない。しかしながら、彼女

の自殺＝死を賭した抵抗でさえ、知識人、そして後々の家族の女性からも理

解されなかったことをふまえ、スピヴァクは「サバルタンは語ることができな

い」、つまり、発話行為ができない、その声が聞きとられない、と結論づけた

のである（スピヴァク 1999）。このようにスピヴァクにとってのサバルタンは、

実在する人々の存在を念頭に置きながらも、言説的な位置づけとの関連にお

いて示される相関的あるいは「示差的」（牧2021: 104）な概念である。

2. 共生のフィロソフィー：あなたはそれを語ることができるか

　本章では、共生のフィロソフィーの観点から『サバルタン』におけるスピヴァ

クの主張を再検討する。スピヴァクによるフーコーやドゥルーズを含む西洋

知識人およびサバルタンスタディーズへの批判や彼女自身の自己言及に焦点

を当て、「読みの差異」を議論するための前提を整備していく。



未来共創  第 9 号（2022） 249

2.1 批判者のポジションという問題

　『サバルタン』におけるスピヴァクの批判を桂・檜垣（2022）を参考に改めて

整理しよう。

　スピヴァクは表象（representation）の2つの意味である代表vertretungと表現

darstellungが混同されていると指摘する。彼女の批判の論旨をあえて単純化

して整理すれば、西洋知識人たちに対しては「あなたたちは被抑圧者は自ら語

ることができると言っているが、結局のところあなたたち自身が語っている

にすぎない」という批判を展開し、返す刀でサバルタンスタディーズに対して

は「あなたたちがサバルタンについて語ることがサバルタンの声を抑圧してい

るのではないか」と批判する。このような批判点を詳細に検討していくといく

つかの問題点が浮かび上がるが、本稿ではその中でも共生学と関連するもの

を2点指摘したい。

　①『サバルタン』における批判は、エリート層に向けた批判にとどまってお

り、ほんとうのところ他者（スピヴァクが事例にあげるような「サティ」の女性

など）には届いていないのではないか。たとえば、『サバルタン』自体がフラン

ス現代思想の受容や利用をめぐるサバルタンスタディーズの「陣地戦」あるい

は「内戦」の様相を呈しているという檜垣（桂・檜垣 2022）の指摘もそれにあた

る。牧 (2021)は以下のように指摘する。

結局のところ、サバルタンを究極的な弱者とすることも、主体的な抵抗

者とすることも、どちらもサバルタンを研究する研究者の「関心事」に

基づく恣意的な規定行為となってしまう。そのため、こうした研究にお

いてサバルタンとして規定された人々は、サバルタンとして規定された

その時点で言説上の主体性を剝奪されているのだということができる。

（p.94）

　②上記の批判点の発展系であるが、それを語るあなたたちは誰なのかとい

う西欧知識人のポジショナリティを切り崩すような問いかけは、そのように

批判するスピヴァク自身にも向けられるべきだろう。スピヴァクの批判は、

スピヴァクがこのように学術的な言葉を用いて批判できる人物であるという



宮前ら｜『サバルタンは語ることができるか』を共に読み共に書く 250

時点で、自家撞着に陥っていないか。

確かにスピヴァクは、自らがインドについて語ることへの「特権」の「放棄」

を言明してはいる (31-32/ 281)。インドについて語ることをことさらに重

視するわけではないというその主張はわかる。しかし、ランジット・グハ

のエリート主義的姿勢を批判しながらも、同時に英語でアメリカにおい

て論文を発表・出版するスピヴァクは（フーコーやドゥルーズが無意識で

あれ意識的であれ第三世界を看過するように）、アメリカの学会でグロー

バル言語そのものである英語で発言するという、自らのあり方がもつ（無

意識的かつ意識的）優位的立場性はやはり保持しつづけているのではな

いか。事柄がここでは鏡のように反転してはいないだろうか。（桂・檜垣 

2022: 35）

　①は、「当事者不在」という問題、そして、②は「当事者不在という言説への

批判にすら当事者がいない」という問題である。

　①の問題系は容易に理解できるだろう。問題として根深いのは、②の問

題系のほうであると考えられる。②の問題は、たとえば語りの搾取の問題

として現れる。ここで想起されるのが、第159回芥川賞最終候補作に選ばれ、

2019年に公刊された小説『美しい顔』をめぐる問題である。詳細な説明は宮前

（2019）に譲るが、本小説は著者である北条裕子氏が一度も東北の被災地に訪

れることなく、いくつかの手記集やノンフィクションから題材を拾い集めて

小説を構成した点に批判の矛先が向けられた。特に東日本大震災の被災地で

長期的にフィールドワークを続ける社会学者金菱清氏は「彼ら［被災者※筆者

注］の言葉を奪った」と痛烈に批判する 4。しかし、この金菱氏の主張に同意す

るにしても、『サバルタン』を読んだ後では「それを言うあなたは誰なのか」と

問わなければならないだろう。つまり、被災者の言葉を奪ったという言説は

被災者の言葉を奪っていないのだろうか。

　このような当事者不在の言説構造を形式化すれば、以下のようになるだろう。

「Xは『…』と語っている」と語っているのは誰か。少なくともXではない。5



未来共創  第 9 号（2022） 251

　この形式を取ると、自己語りを除くあらゆる言説が批判の対象となる。X

に被災者を入れれば、「被災者は『…』と語っている」と語っているのは誰か。

少なくとも被災者ではないとなり、上述の「被災者の言葉を奪った」と同型で

ある。もちろん、Xにサバルタンを代入すれば「サバルタンは『…』と語ってい

る」と語っているのは誰か。少なくともサバルタンではないとなり、『サバル

タン』の主張とも重なる。このような当事者不在に関する批判は、批判をなし

た者自身にも再帰的に適用されねばならない。

2.2　スピヴァクの自己言及

　スピヴァクはこの問題に対してどのように応答しているだろうか。じつは、

後に自身の論の軌道修正を余儀なくされた（喜多 2009）ことからもわかるよう

に、本書の内部で十分に対応されているわけではない。それでも、本文中に

この論点に対する応答を意図したと思われる文章が忍ばされている。それは

本書31頁から32頁にかけてなされている。

わたしはインドに生まれ、インドで初等教育から高等教育、そして二年

間の大学院課程をふくむ大学教育を受けた。このため、わたしがインド

を例に引くと、それはわたし自身の失われたルーツのノスタルジックな

探索であると見られかねない。[...]わたしとしては、わたしの主要な企図

はそのようなノスタルジアのなかでも実証主義的 -観念論的な種類のもの

を指摘することにあるのだと主張したい。わたしがインドの素材にたよ

るのは、高度な学問的訓練が欠如しているなかにあって、たまたまイン

ドに生まれ、そこで教育を受けたということが、わたしに歴史の画布に

たいするセンスと、日曜大工（bricoleur）にとっては [...]有用な道具である

関連する言語のいくつかへの手がかり、そしてもろもろの学問的形成体

についての批判を供給してくれてきたからである。しかしながら、イン

ドの事例は、すべての地域や国民や文化等々の、自己としてのヨーロッ

パの他者として引き合いに出してもよいような代表例として受けとられ

るわけにはいかないのである。（pp.31-32）



宮前ら｜『サバルタンは語ることができるか』を共に読み共に書く 252

　ここでなぜスピヴァクは読み手に対してこのような注意喚起をおこなって

いるのだろうか。いくつかのまとまりに分けて考えてみたい。

i.  「わたしは～受けた」。当事者性の備給。スピヴァクはまず、自身が

インド出身であることを主張する。それは自らを本書で批判の的に

したフーコーやドゥルーズのような西洋の知識人との差異を示すも

のでもある。

ii.  「このため～見られかねない」。当事者性の備給の否定。スピヴァク

は即座に iを否定する。それは、当事者であるから語る資格・能力を

持つという権威主義的当事者主義への牽制となっている。

iii.  「わたしとしては～からである」。能力の強調。スピヴァクはインド

を題材に選んだ理由を、インドについて研究する能力があるからだ

と強調する。それはインドに出自を持ち、インドで教育を受けたこ

とでそういった能力が育まれたことを強調するもので、結果的に一

種の当事者性の強調になっている点も見逃せない。

iv.  「しかしながら～である」。表象への警鐘。とはいえ、最後にスピヴァ

クはインドの事例がすべてを代表するわけでないことを述べている。

あくまで一事例として述べるに過ぎないと念押す。

　つまりスピヴァクは、自らの出自を明らかにしたうえで、そのことがサバ

ルタンという題材を分析する能力に結びついていることをアピールする。出

自を当事者主義ではなく能力主義に結びつけようとしているとも理解できる。

そして、最終的には、インドの事例を代表例としての表象だと受けとっては

ならないと警鐘を鳴らす。

　この箇所を取り上げて、スピヴァクはやはりサバルタンではないのだから

本書での主張もまたサバルタンの声を抑圧していると結論づけることはあま

りに早計である。ここで注目すべきは、なぜスピヴァクが自らの出自も含め

た立ち位置をここで明確にしているのかという点である。

　スピヴァクの自己言及から読み取るべきなのは、サバルタンか／否かや、



未来共創  第 9 号（2022） 253

サバルタンについて語る能力があるか／否かという二律背反的な対立軸を設

定することではなく、どの程度サバルタン（あるいはサバルタン的自己）に

ついて語ることができるかというふうにサバルタン概念を連続体的に見る見

方を導入することの重要性である。その際に必要なのは、真のサバルタンを

中心に置き、そこからの距離として、語る主体を布置していく俯瞰図である。

もちろんここには、フーコーやドゥルーズのような西洋の知識人も配置され

るし、サバルタンについて何も知らない人も（非常に遠い位置ではあれ）配置

される。

　全体地図に様々な人を布置し、自らを位置づけることは、「サバルタン」と

いう属性あるいはそれを語る能力を持っているかどうかではなく、「サバルタ

ン」と、語る主体である私との関係を焦点化することにつながる。上述した当

事者不在の言説構造を変形させよう。つまり、「Xは『…』と語っている」と語っ

ているのは誰か。少なくともXではない、ではなく、「Xは『…』と語ってい

る」と語っている私は何者か。そして、Xと私の関係はどのようなものかとい

う語りなおしによって、語られないものとしてのXを示唆することが可能と

なるのではないだろうか。『サバルタン』におけるスピヴァクの指摘とも重な

るが、「サバルタン」の声を抑圧してしまいうる私を徹底的に自覚することで、

抑圧されている者としての「サバルタン」が語りのうちに不在であるという形

で現前しうるのである。いわば、分断ではなく連続として見る見方を徹底す

ることが、そこにいるはずのサバルタンがそこにいないというふうにしてサ

バルタンを浮かび上がらせることができる。

　このような連続体を想定するにあたって、まずは、私たち一人ひとりの経

験に根ざした語りを語ることから始めなければならないだろう。第3章と第4

章では、共生のアート、サイエンスの視点から、「私」について語ることで不

在のサバルタンを現前させることを企図する。

3. 共生のアート：知識たる資格のために圧殺された〈私〉の捉えなおし

　本章では共生のアートという視点から『サバルタン』を読むなかで、読み手

においてどのような経験や感情が呼び起されるのかを見ていく。前章で確認



宮前ら｜『サバルタンは語ることができるか』を共に読み共に書く 254

したように、学術的な論文を執筆する私たちは「真の」サバルタン 6 とは言え

ない。しかし、それぞれが抱えながらこれまで「語りえなかった」経験を記述

することで、不在のサバルタンとの連続性を示しうる。こうした目的のため

の一つの実践として、以下、個人の感情や内面の開示をともなう「喚起的」な

記述（桂・千葉 2021）を行う。まず私（藤阪）がこれまでの研究で語ろうとして

こなかった経験について記述し、そのうえで、『サバルタン』を読む中での気

づきを通して、私個人の経験におけるサバルタン概念の働きを論じる。

3.1 私にとっての『サバルタン』の位置付け

　スピヴァクの行った知識人批判は、これまで知識としての資格を剝奪され

てきた知識が、それとして認められる助けになると考えられる（スピヴァク 

1998: 31）。『サバルタン』を読み、本稿を書く過程で生じたのは、私自身の過

去の経験と知識の関係の捉えなおしであった。本章で論じたいのは、そうし

た捉え直しの過程を通した「知識としての資格」についてである。

　『サバルタン』を読み始めた当初は、表されているもの（シニフィエ）自体に

問題が存在すると捉えていたが、読み進めるうちに、表象する者とされる者

を取り巻く力関係などをめぐって表象する側の責任が大きく、特に学問をす

る人間には逃れられない議論であることを理解した。自分自身の経験を可視

化し分析の対象とする、オートエスノグラフィを調査手法とする私には、他

者をいかに表象するかという課題に加え、自分自身をいかに表象するのか、

またその影響をどう考えるのかという問題も迫ってきた。

　読み進めるなかでスピヴァクの理論は、私の経験を記述する手がかりとし

て、また、これまでの私自身の記述や表現に対する批判として理解されて

いった。私が研究を通じて記述したい経験とは、小学生時代に教師から指導

の一環として受けた心理的・情緒的苦痛という、個人の主観とみなされ、知

識として承認を得ることが難しい類のものである。こうした苦痛は、スティ

グマなどにより当事者の口から明かされにくいうえ、児童の心理的な問題は

教師の指導方法ではなく児童の怠慢・能力不足等に帰される傾向にある（大貫 

2013）。そうした状況下では、私の経験を語り、知識としての正当性を主張

することは困難を極める。それゆえ私は、研究の遂行課程において、自分自



未来共創  第 9 号（2022） 255

身の苦痛を語ることよりも、研究課題との関係で都合の良い部分を語ること

に重きを置いてきた。『サバルタン』を読むなかで、そうした研究の姿勢自体が、

語りをめぐる問題の所在を覆い隠しかねないと感じるようになった。

　そこで次節では、これまで公に語ってこなかった、抑圧的な指導に由来す

る私自身の経験を、喚起的なオートエスノグラフィとして記述することを試

みる。これにより、自覚せず「知識としての資格」を求めることへの批判につ

ながるものとして、その資格が要求される限り顕在化しない知識の存在を示

唆する。

3.2 〈私〉をめぐる私のオートエスノグラフィ

　私は「半身」を殺した。抑圧的な指導が常態化した教室内で生き延びるため

に、当時の私は自分の本音を内側に隠し、幾重にも用意した建前というバリ

ゲードが破壊されないように力を注いだ。しかしながら、いつの間にか建前

だけが残り、私は自分の気持ちがわからなくなった。意識的に建前から区別

された「本音」は、私の心の在り処である「本心」がどこかに消え去ったのと同

時に消滅した。やわらかくて、人に優しくしたいと考え、他者や未知との関

わりを楽しめるあたたかい〈私〉、すなわち「半身」がいなくなってしまった。

いつか〈私〉は帰ってくると考え、喪失感と無力感に駆り立てられるようにし

て〈私〉を探して待ち続けた。問題である指導から解放されて2年ほど経過し

た時、〈私〉は「殺された」のだと感じ、その残りかすで〈現在の私〉が出来てい

るのだと悟った。高校入学後、ついに〈私〉の帰りを待つのをやめ、〈現在の

私〉は生き延びるために〈私〉を「見殺しにした」。今振り返ると、〈私〉の帰りを

待つのをやめた時、〈現在の私〉は〈私〉にとどめを刺して「殺した」のだと思う。

どこから来たのかもわからない〈現在の私〉は、〈私〉が置いていったすべてを

活用しながら我が物顔で生きている。

　私に関わる、これら複数の主体を整理すると表1のようになる。



宮前ら｜『サバルタンは語ることができるか』を共に読み共に書く 256

一人称 示す対象 存在時期

〈私〉 小学 6 年生の頃から時間をかけて「殺された」存在。
私の「半身」7。 出生～小 6

〈現在の私〉

〈私〉の代わりに「藤阪希海」の主体となった存在。
どこから来たのか不明。今のところ、私の建前と、
教室で求められていた「藤阪希海」像が綯交ぜに
なって生まれたと考えている。

小 6 ～ 2021 年 9 月現在

私

「藤阪希海」として存在するものの総体。他者か
ら想定される、一貫した存在としての「藤阪希海」8。

〈私〉や〈私〉が築き上げたもの、〈現在の私〉や〈現
在の私〉が築き上げたもの、精神的なもの、身体
的なもの等を含むすべて。

出生～ 2021 年 9 月現在

　〈私〉、〈現在の私〉、私の関係性は概念として理解されているが、比喩的に

図示すると図１のようになる。私は「藤阪希海」という、外側から見た人間で

あり、図１においては「藤阪希海」部屋として表される。〈私〉は出生当初から

私として生きてきており、「藤阪希海」部屋の正当な借人として示される。自

分の名義でそこに住む許可を得て、賃貸料も払っているような状態だ。それ

に対して、〈現在の私〉はどこから来たのか不明なまま、勝手に私の主体とし

て生きている。図１では、大家さんの許可を得ず〈私〉名義の部屋に居候して

いる、身元不明の同居人として描かれる。〈私〉が消え去った後も、〈私〉の用

意した家具を使いながら〈私〉名義の「藤阪希海」部屋に住み続けている。

　今の私は、浴槽でうずくまっていた当時の〈私〉のため、そして〈現在の私〉

の断罪のために研究をしている。家の中で他に泣く場所がなかった〈私〉は、

浴槽の中に丸まって「死」の温度に触れた。彼女が無根拠に信じていた、「どこ

かに今の私のことを説明できる大人がいるに違いない」という祈りにも近い何

かを、〈現在の私〉が現実のものにせねばならないと思う。そして、教室で起

きた出来事を明るみに出すことで、〈私〉と〈現在の私〉が混在しながら私が生

きてきた証明、すなわち彼女がいた証明を果たし、〈現在の私〉の抱える罪を

認めてほしい。彼女に報いるとともに、贖罪を始めさせてほしい。

　一方で、できるだけ問題を私から切り離し、私については口を閉ざしたい

気持ちも持ち続ける。私のことを語る時、〈私〉と〈現在の私〉は分け難い。今

表 1：私に関わる主体



未来共創  第 9 号（2022） 257

この文章を書いているのは〈現在の私〉であるが、〈私〉のした経験は〈現在の

私〉のものではなく、〈現在の私〉が感じる苦しさが誰のものか、〈現在の私〉に

は判別できない。〈私〉は断絶された存在であるにもかかわらず、〈私〉が〈現在

の私〉に文章を書かせているのではないかとすら思える。論理的に説明がで

きず一貫した存在でない私は、正直に語れば語るほど信用を失うに違いない

と恐れを抱く。ただでさえ、私の経験を言葉にすると笑い飛ばされたり、「学

校ってそんなもん」だから「勘違い」ではないかといなされたりするなど、語り

が承認されなかった経験は少なくない。児童生徒に対してはどのような働き

かけでも教育的指導として望ましい行為と認識されがちな社会において（内田 

2019）、私の被害は主張するよりも前に否定されている。私は暗に被害を受

けた自分とそうでない自分を切り分けたうえで、自身を信頼に足る存在だと

見せかけ、他者から信頼を得ようとしている。

3.3 知識たる資格のために生み出されるサバルタン的存在

　本節ではサバルタンが生み出されるメカニズムと、前節で論じた、抑圧を

認識する主体としての自己の不確かさとを結び付け、サバルタンの周辺を描

き出す行為に関する内省的な批判を行う。研究成果として表されるものは、

調査で明らかになった知識であるというだけでなく、「知識としての資格」に

図 1 〈私〉名義の「藤阪希海」部屋



宮前ら｜『サバルタンは語ることができるか』を共に読み共に書く 258

値すると見込まれる知識であり、その見込みが得られなかった知識が背後に

あることを示唆する。スピヴァクは『サバルタン』で、女性の表象に際して女

性自身によってたくらまれうる沈黙によって差異が包摂されると主張し、サ

バルタンの差異が表象されないメカニズムを明らかにした。すなわち、ある

主体が抑圧的な文脈の中で語ろうとした時、自らよりもさらにサバルタン的

な存在を生み出すことで、相対的に承認を得ようとする場合があるというこ

とである。

　このとき、二重にかき消されたサバルタンへのアプローチが求められる。

特に学問においては、「帝国主義的な主体構成の作業に合体していく」ことに

批判的立場を取り、知識人が学び知った特権を忘れ去ってみることをスピヴァ

クは『サバルタン』の中で提案する（pp.72-75）。表されないものの内に語ろう

としても語れないものがあり、語れなくさせているメカニズムを意識するこ

とで、表されるものとして認識できるものの幅が広がることが示唆される。

　共著として本稿を書くことは私にとって、表されなかったものを表す機会

となった。本章は当初、私の内で起きた主体の変遷にほとんど触れない記述

を行っていた。執筆の過程で、私の経験をより詳しく明かすことを他の著者

から提案された。本章を書き直す中で、私の経験が「知識としての資格」を得る、

あるいは、そのための条件を問い直す可能性を感じると同時に、これまで研

究者として「自己の影としての他者のたえまない構成に関与してい」た可能性

を自覚した（スピヴァク 1998: 29）。私自身が必ずしも一貫性を持たないとい

う事実を記述しないということは、一貫性を持ち得ない主体による知識を知

識として認めない規範に加担するということであり、サバルタンを抑圧する

行為以外の何物でもない。ただし、一貫性を持たない私の語りや記述が受け

入れられる場がなければ、私は理論的に首尾一貫した説明可能な存在のふり

をする他なかった。その意味においては、本章で行ってきたのは私一人の記

述ではなく、サバルタン概念を共有したうえでの共著という実践全体による

ものであった。私の知識がある種の資格を持ちうるものだとして支えられる

ことで、語れなさや沈黙をめぐる問題を自覚し、その克服を試みるができた。

　これまで私は、〈私〉と〈現在の私〉の違いを明らかにしないでおこうと思っ

てきたが、共読・共著をした仲間の姿勢に支えられ、語りの幅が広がった。



未来共創  第 9 号（2022） 259

本稿で初めて表現できた経験があるだけでなく、これまでの語りによって抑

圧される存在の可能性を意識し、知識を評価しサバルタンを生み出すメカニ

ズムそのものへの批判に至った。スピヴァクは、サバルタンを生み出すメカ

ニズムを踏まえて表されるものと表されないものを捉え直させ、表現される

事柄を豊かにしたと言えるのではないか。 

　このように『サバルタン』読書会への参加は、私自身が十分に意識せず行っ

てきた、自他の声の圧殺に向き合うプロセスであった。

4. 共生のサイエンス： 研究における再帰性／反省性

　ここからは、共生のサイエンスという視点から『サバルタン』について

検討する。本章では、『サバルタン』の読みの一つの結果として、「これは

自伝ではない」という一文が冒頭に掲げられるピエール・ブルデューの『自

己分析』（ブルデュー 2011）同様、科学的な知の在り方を問う方法として、

自己の経験の記述を試みる。まず、4.1 において、スピヴァクのサバルタ

ン概念を子どもに応用し、私（上總）自身の経験と結び付けることによっ

て、過去を darstellung- 表現する。4.2 では、戦略としての vertretung- 代

表／代弁の使用と自らの加害性への無自覚さについて述べる。その上で 4.3

において、それら 2 つの経験を結び付けながら、なぜ自らの加害性に無自

覚であったのか、その理由について考察するとともに、被害者の抵抗の新

たな可能性を探りたい。

4.1 サバルタン概念を通した過去の darstellung- 表現

　私は小学校の約 1 年間、いじめの被害にあった 9。ただし、私がそのい

じめという行為によって受けた精神的ダメージは、その言葉が多くの人に

イメージさせるであろうものよりは、軽いものだった。むしろ私にとって

は、そのことを家族に知られることへの恐怖の方がよほど大きかった。本

節では「なぜ私は家族に知られることをこれほど恐れたのか」ということ

に注目することで、語ることができなかった過去の私を darstellung- 表現

する。



宮前ら｜『サバルタンは語ることができるか』を共に読み共に書く 260

　多くの場合、ある語りが阻害される理由は、単一のものではない。私が

そのいじめという出来事を家族に知られることを恐れたのも、親を含め周

りの大人に「良い子」として認められていたイメージを崩したくなかった、

あるいは崩すべきではないと考えていた、というのが理由の 1 つにはある

だろう。しかしながら、最も大きな理由として、そこには 2 つの意味での

恐怖があったのではないかと考えている。まず、私の「無言の抵抗」が否

定されることへの恐怖である。教師などの介入や、その結果の加害者から

の謝罪を求めなかったのは、「沈黙は、綿密に遂行される計画ともなりうる」

（Rich 1978: 23）ことを理解していた私にとっては、「無言の抵抗」が最も

現実的で効果的な対応だったからである。だが、ひとたび親に話せば、そ

の判断は否定され、解決すべき問題として親が介入することで「無言の抵

抗」という戦略は失敗してしまう。もう一つは、私の言動が書き換えられ

ることへの恐怖である。私がその困難な状況にいると親などに知られると、

私にとっては全く関係のない過去の言動さえも、周りの大人たちによって

意味付けられてしまうかもしれない。そして、私にとっての「真実」は書

き換えられてしまう、そのことへの隠微な恐怖があった。

　ここにサバルタンの「語れなさ」をみることができる。私は当時、「真

の」サバルタンではなかった。経済的・人種的マイノリティではなく、学

校内外において自分の努力と能力が認められる環境にいた。また、前述し

たようにいじめという出来事自体の精神的影響が大きかったわけでもな

い。よって、私がサバルタンであったと主張できるのは、ごく限定された

意味においてでしかない。しかしながら、自分の意思が否定され、あるい

は書き換えられてしまうことへの恐怖がありながら、そのことが間違って

いるとは思えなかったし、大人が正しいという考え方を捨てることはでき

なかった。その意味において、子どもとしての私はやはり、サバルタン性

を持っていたのである。

　私のような「語る」ことができない経験は、程度の差こそあれ、多くの

子どもが経験しているのではないだろうか。子どもは、言語形成の段階に

おいて、自分の言葉で「語る」ことが難しい。言葉は周りから定義付けて

与えられ、またその語りは誤ったものとして書き換えられてしまうからで



未来共創  第 9 号（2022） 261

ある。大澤（1996）が主張するように、「語る」ということは、「単に言語

能力をもっているか、ということではない。自分が何者であるか、自分が

何をしているか、自分が何を欲望しているのか、自分の利害に合致してい

ることは何か」（p.298）を知っているということなのである。その意味に

おいて、子どももまた、異種混交的なサバルタンであると言えるだろう 10。

　近年、不登校などそれ自体が問題として既に認知されているものについ

ては、過去の研究の在り方を疑問視し、子どもを主体化してその声を聞き

取ろうとする研究は増えてきている（e.g., 井倉 2016; 柴・宮良 2017）。し

かし、だからといって、フーコーやドゥルーズが「被抑圧者たちは、もし

機会をあたえられたならば、[…] かれらの置かれている状態を語り知るこ

とができる」（スピヴァク 1998: 36-37）と主張したように、「子どもは、

もはやサバルタンではない。語ることができるのだ」と主張することはで

きない。大人たちは根本的に、子どもという「純粋なサバルタンをロマン

ティックに考えてそれに愛着を抱いている」（スピヴァク 1999: 81）から

である。実際、子どもを大人に属する者として捉え、その言動を自らの思

考の枠においてのみ判断することの問題性に気づかず、その正当性を主張

する大人も未だに多い。そうした傾向は、3.2 における藤阪の経験からも

示唆されている。そのような大人たちが、自らの権力性を自覚し、意識的

にせよ無意識的にせよ、子どもの声や抵抗を抑圧し、ないものとしてしまっ

ている現状を認識しない限り、子どもはサバルタン地位から抜け出すこと

ができない。

　ただし、「子どもは全てサバルタンである」と主張することは、子ども

を一枚岩的に見なすことになる。そうした主張には、「『サバルタン』とい

う言葉が、自分の持っていないものをほしがっている、どのグループにも

当てはまる決まり文句のようになってしまっている」（スピヴァク 1999: 

82）という指摘通り、より周縁化された子どもたちの存在を不可視化して

しまう危険性もある。しかしながら、第 2 章において宮前が指摘したよう

に、重要なのは「どの程度サバルタン（あるいはサバルタン的自己）につ

いて語ることができるかというふうにサバルタン概念を連続体的に見る見

方を導入すること」である。その連続体の中で私の経験を提示することに



宮前ら｜『サバルタンは語ることができるか』を共に読み共に書く 262

よって、「真の」サバルタンではないからこそこれまで見えてこなかった、

子どもの語れなさの問題を可視化し、この経験を darstellung- 表現できる

のだとも言えるだろう。

4.2 戦略としての vertretung- 代表／代弁と自らの加害性への無自覚さ

　サバルタン連続体としての見方は、前節のような darstellung- 表現の可

能性を開くとともに、自らが強者（周縁の中でも中心側）の立場にいる時

には、戦略として用いることもできる。本節では、研究の過程におけるそ

うした戦略とその際に持ち得る加害性について論じる。

　スピヴァクは、人々は「本質主義者であらざるを得ないからこそ、本質

主義の単純化できない契機を、戦略の一部として意図的に用いることがで

き、それは無自覚に『悪い』戦略となり得る一方で、自覚的に『良い』戦

略の一部として用いることができる」（Harasym 1988: 66）と主張する。

これはいわゆる「戦略的本質主義」として知られるが、この戦略の持つ可

能性と危険性が最も明確になるのが、女性に関する問いである（スピヴァ

ク 1998: 72)。

　私自身、女性であるというマイノリティ性を持ちながら、人種、学歴、

経済的にはマジョリティである以上、この問いを考えざるを得なかった。

そして、自分の研究において、女性という属性をあえて本質主義的に「良い」

戦略として用いることで、痴漢という性犯罪を軽視し、矮小化する風潮を

作り出す社会の問題性を指摘しようとした。その一例として、インタビュー

協力者 B が語った、後輩が被害を周りに打ち明ける場面を取り上げた。以

下がその際の一連のインタビューの内容である 11。

（B）その子（Bの後輩）は、部活の前に着替える時に、笑いながら「朝さわ

られてん」みたいな、、笑いながらやったから、あまり深刻に受けてないっ

て、

（筆者）笑いながらっていうの、どう思った？

（B）軽いなと思ったけど、それは本心か分からんやん。気持ちを紛らす

のにそうしたかもしれへんし。気持ち悪いのは悪いって言ってたから



未来共創  第 9 号（2022） 263

（筆者）その時周りの人はどんな反応？

（B）え、うっそ、みたいな感じ。テンションは結構、そんなことあった

ん～！って感じ。皆周り笑ってるけど、内心そんな笑ってない子もいる

んじゃないかって

（筆者）なるほどね

（B）でもなんか、それは後輩がいる時で、先輩、Bらの同期がいる時は、

なんか、みんなで「え、、」みたいな。その子も笑ってたけど、、

（筆者）結構「そこは笑う場所なん？」って感じで？

（B）え、その時は、笑ってたけど、うーんみたいな。

　被害者である後輩自身が笑いながら被害を打ち明け、それを聞いた周り

も笑っていたが、B 自身はその状況に違和感を抱いており、他にもそう感

じた人がいたのではないかと述べている。私はこの場面について、「被害

者が被害を打ち明けることで求める援助や反応は様々であり、このような

打ち明け方やそれに対する周りの反応を一概に問題視することはできな

い」と前置きした上で、「性犯罪である痴漢被害を笑って打ち明けるなど、

実際に受けたであろう影響よりも軽く語られるのは、『痴漢に遭うことは

仕方がない』、『大したことではない』というような、痴漢を軽視する社会

の痴漢神話を被害者自身が内面化しているからであろう」と指摘した。

　あくまでも、ここで私が主張したかったのは、被害者自身が被害を笑っ

て打ち明けたという行動の問題性ではなく、そのような行動を取らせる社

会の問題性である。だが、もしかすると、その「笑う」という行動の裏に

は、彼女なりの何らかの意図があったのかもしれない。その可能性を鑑み

ず、被害者である彼女を客体化し、そのような風潮の犠牲者として示すこ

とで、間接的であったとしても「善き社会の設立のためのシニフィアン」（ス

ピヴァク 1998: 83）として彼女を用いてしまったのである。

 　スピヴァクは、サティとなった女性たちの声が、「家父長制と帝国主義、

主体の構築と客体の形成のはざまにあって、……ある一つの暴力的な往還

のなかへと消え去っていく」（p.109）と指摘する。一方ではイギリス人が「茶

色い女性たちを茶色い男性たちから救い出」そうとし、他方ではインドの



宮前ら｜『サバルタンは語ることができるか』を共に読み共に書く 264

土着主義者が「女性たちは実際に死ぬことを望んでいた」と主張する中で、

「だれも女性たちの声―意識を証言したものに出会うことはない」（pp.81-

82）。それと同様に、彼女の笑うという行動は、加害者側とされる男性から

は、被害は大したことないということの証明として使われ、一方で被害者

側に立つであろう女性からは、社会の問題性を指摘するものとして用いら

れる 12。その中で、彼女の主体性や抵抗の可能性が見出されることはない。

女性という面からすると、「土着のエリート」である私自身も、その抑圧

の加担者になってしまったと言えるのではないだろうか。つまり、同じ女

性であるということが、意図的な「良い」戦略であったはずが、無意識的

な「悪い」戦略に横滑りしてしまったのである。

4.3 研究における政治性への自覚

　以上、抑圧される被害者としての経験と、調査における加害者として

の経験を述べた。私は、過去の自分の経験を通して、「語る」ことがで

きない恐怖を知っていたはずであった。さらに、私は読書会以前から、

vertretung- 代表／代弁が持つ危険性や暴力性には自覚的であった。それに

もかかわらず、なぜ研究の過程において、自らの加害性に気づくことがで

きなかったのか。弁明ともなってしまうが、その理由を 2 つ、ここで述べ

ておきたい。

　まず、そもそも、私は今回共読・共著をするまで、これら二つの経験の

中に「サバルタンの語れなさ」という共通項を見出すことができていなかっ

たからだと考えられる。私は、読書会を通して丁寧にスピヴァクを読む中

で初めて、自分の研究にサバルタンを抑圧する加害性を見出すことができ

たのであり、さらに本稿で過去の経験を darstellung- 表現することで初め

て、自分が抱いていた恐怖の正体を知り、サバルタンの抑圧という構造が

そこに存在したこと、私は被害者であることに気付くことができた。だが、

それ以前は、これらの 2 つの経験は別個のものでしかなく、「自分の生の

条件以上のもの」（スピヴァク 2009: 104）、つまり今の自分の問題意識を

形成するものにはなっていなかったのである。　

　2 つめは、研究という実践自体が、vertretung- 代表／代弁を通してサバ



未来共創  第 9 号（2022） 265

ルタンへの「応答責任」を負うものだからだと考えられる。つまり、研究

における vertretung- 代表／代弁に見出し得る意義の 1 つは、語れない人

たちの直面する問題を明らかにすることで、傍観者の立場にいる人たちに、

社会の問題の深刻さを指摘し、変革のきっかけにできることである。その

ため誤解を恐れずに言えば、サバルタンの多様性や、その抵抗の可能性に

目を向けずに、彼／彼女らを被害者としてのみ示す方が、問題の深刻さは

伝わりやすいのである。その意味で研究者は、対象者を抑圧する加害者と

なり得る立場にいる。しかしながら、その問題が社会に認識されることに

よって、長期的には自らを助けるものだという考えがあるからこそ、対象

者は研究に協力することに意義を見出し、その過程で心理的負担や、自身

の語りが解釈されることへの不安を持ったとしても研究者に歩み寄るのだ

ろう。もちろん、対象者と研究者の間に何らかの「連続体」を形成し得る

ものがある場合は、そうした加害や抑圧の可能性は低くなる。私が行った

研究は、女性というジェンダーを意図的に「戦略」として用いるものであっ

た。そのため、私は研究を行うことにより「応答責任」を果たすという大

義名分をつねに意識せざるを得ず、その結果、被害者を客体化することも、

仕方がないという「甘え」が、自分の中にできてしまったのだと思われる。

　ここで必要だったのは、スピヴァクの言う「想像力」であろう。彼女に

とって「想像力」とは、「片方の手でもう一方の手を引っ張ることによっ

て生み出す抵抗のようなもの」（スピヴァク 2009: 102-103）であり、自ら

の考えや価値観とは異なることを、意図的に読み取ろうとする努力があっ

てこそ生み出されるものである。よって、ここでは、この被害者が自身の

被害を笑って打ち明けたということに関して、主体的な抵抗のしるしを介

入主義的に見出してみたい。

　今の社会においては、多くの若者が痴漢は性犯罪であり、深刻な問題と

認識していると考えられる。これをふまえると、Ｂの後輩が、痴漢被害を

友人に打ち明けて笑ったのは、「痴漢は深刻な被害だ」という共通認識が

あるという前提のうえで、あえて「大したことない」というメッセージを、

「笑う」という行動を通して周りに伝えることで、加害者や社会への間接

的で些細な抵抗を行うためであった、という風に読み取ることができるだ



宮前ら｜『サバルタンは語ることができるか』を共に読み共に書く 266

ろう。だが、これに対して、友人たちはその表面下の抵抗を読み取ること

ができずに「大したことない」という表のメッセージだけを受け取った。

そのため、疑問を抱きながらも、被害者に笑って答えるという行動を取っ

たのであり、結果的に、彼女の抵抗は成功しなかった。

　もちろん、これはあくまでも解釈の可能性であって、そのような意図を

被害者が実際に持っていたかを知ることはできない。しかしながら、誰か

を vertretung- 代表／代弁して語ろうとするとき、重要なのはそこに存在

し得る抵抗の可能性、そして、サバルタンの考えを間違っているとして語

りを聞き取ろうとしない自らの加害性につねに目を向けておくことではな

いだろうか。スピヴァクが主張するように、「長い目で見て最終的に効果

的であるためには、（サバルタン的女性の）沈黙化についてはわたしたち

自身も共犯関係にあるということを承認することが重要であ」（スピヴァ

ク 2003: 449）り、自分は加担者にはなり得ないという認識を持つかぎり、

いかなる研究や実践も成功することはないのである。

5. �サバルタンについて語る私について語ること：環状島を用いた位

置付け

　本章では、第 3 章での藤阪の語りと第 4 章での上總の語りを、「サバル

タン」との関係において理解していく。本書『サバルタン』の読書会を通

じて得られた読みの差異は、それぞれの経験してきたことの違いに端を発

する。それは、「サバルタン」について語るときのポジショニングの差異

として現れる。

　本稿で記述してきたポジショニングの差異を、環状島モデル（宮地 2018）に

配置しながらサバルタンと発話者の関係のダイナミズムについて理解を深め

ていこう（図2）13。環状島モデルとは、医療人類学者の宮地尚子が考案した

トラウマの当事者や支援者の発話力を示すモデルである。本モデルのポイン

トはトラウマをめぐる語りには中空構造、つまり、そのトラウマの中心部に

近ければ近いほど語りにならないという領域があるということである。中心



未来共創  第 9 号（2022） 267

部である〈内海〉には死者や、言葉にならない奇声を発する者、沈黙を貫く者

たちがいる。

　環状島には、語りが生まれない〈内海〉を中心に外側に行くにつれ〈内斜面〉

〈尾根〉〈外斜面〉〈外海〉がある。〈尾根〉を境にして、内側に当事者、外側に非

当事者がいるというイメージである。〈内斜面〉には、〈内海〉とは異なり、当

事者の中でも言葉を発することができる状態にある生還者たちが位置する。

語る力は〈内斜面〉を登るにつれて力を増し、〈尾根〉に至るとピークに達する。

〈外斜面〉には、支援者たちが位置する。支援者たちはあくまでも当事者には

なれない。しかしながら、支援へのコミットメントが強まると〈外斜面〉を登

りきり、〈尾根〉に到達し、当事者たちを引き上げる手を差し伸べることがで

きる。環状島の周りには〈外海〉がある。〈外海〉もまた〈内海〉と同じく、語り

の生まれない領域であるが、その性質は異なっている。そこには傍観者たち

や見て見ぬ振りをする者、環状島の存在に気づいていない者がいる。これら

環状島の各領域に本稿での二人（藤阪・上總）の語りを位置づけながら、サバ

ルタンとの関係性のダイナミズムを検討する 14。

図 2 環状島モデル（宮地 2018）



宮前ら｜『サバルタンは語ることができるか』を共に読み共に書く 268

　まず、〈内海〉には語らない者として「サバルタン」が位置するだろう。第2

章で指摘した通り、「サバルタン」についての語りはつねに発話力を持つ者に

よる語り（＝騙り）となって現れる。スピヴァクによる西洋知識人たちおよび

サバルタンスタディーズへの批判はこの点に端を発する。しかしながら、そ

のような批判さえも〈内海〉からではなく陸地のどこかから語られているとい

う点には気をつけなければならない。

　第3章での藤阪の語りは、〈内斜面〉からの表象（darstellung-表現）として捉

えられる。学校での抑圧的な指導のために、〈私〉と〈現在の私〉が切り離され

たとする藤阪の自己理解は、〈内海〉から這いずりだして〈内斜面〉にたどり着

いた姿としてイメージされる。藤阪は部屋のメタファーを用いて、〈私〉と〈現

在の私〉の断絶を説明していたが、環状島に引きつけてみると、脱皮した抜け

殻としての〈私〉を〈内海〉に沈めて、〈内斜面〉にしがみついているような印象

も受ける。

　第4章での上總の語りは、〈外斜面〉からの語りとして捉えられる 15。上總は、

子ども、そして女性としての自らのサバルタン性に着目しつつも、自らは「真

の」サバルタンではないと述べる。それは特に研究者としての立ち位置を自覚

した後に顕著である。そこで述べられたのは、Bとのインタビューの中で語

られた、痴漢の被害経験を笑って告白したBの後輩の語りをいわば上總自身

の研究関心に従って解釈しなおし、表象（vertretung-代表／代弁）してしまっ

たということへの自戒である。〈外斜面〉を登り、〈尾根〉から〈内斜面〉や〈内海〉

を見下ろすときに、支援者が雄弁に語ってしまうことは、当事者の口を噤ま

せることにつながりかねないことが示唆される。

　藤阪、上總の二人に共通するのが〈内海〉への視点である。両者ともに、第

2章で論じた「サバルタンは『…』と語っている」と語っている私は何者か。そ
4 4 4 4 4 4 4444 4 4 4 4 4 44 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 44 4

して、サバルタンと私の関係はどのようなものか
4 44 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4

というサバルタン連続体に

沿った捉え方がなされている。藤阪の場合は、〈私〉を抑圧することで、一貫

した主体としての私を認識していたが、今の私が内海に沈む〈私〉との関係性

によって存在していることを捉えなおしている。上總の場合は、語る力を持

つエリート的な自己を自覚しつつ、「真の」サバルタンと自らの距離を慎重に

見極めている。



未来共創  第 9 号（2022） 269

　このようなあり方は、環状島のモデルに当てはめてみると、環状島の〈水位〉

を下げる効果をもたらしていると考えられるだろう。〈水位〉が上がれば、今

まではなんとか語れていた人が語れなくなるし、その逆に〈水位〉が下がれば、

語りを承認する社会の雰囲気が醸成され、語りはじめる人が増える。『サバル

タン』でスピヴァクが指摘した表象（表現／代表）の問題はまさに、環状島の〈水

位〉を上げてしまうことへの警句であった。つまり、「サバルタン」の語りを代

弁したり、一般化したりするのではなく、それを語る私が〈内斜面〉にいるの

か〈外斜面〉にいるのか、〈内斜面〉や〈外斜面〉のどのあたりに位置しているの

かに十分自覚したうえで、語り始める必要がある。サバルタンについて語る

前に、サバルタンについて語る私について十分に語ることが、表象（表現／代

表）の暴力を軽減することにつながるだろう。

おわりに：共読と共著の往還

　以上、本稿では、『サバルタン』の読書会を契機として立ち現れた、様々な「読

みの差異」のうち2つを記述してきた。もちろん、読書会参加者の分だけ存在

する読みの差異のうちの一部しか記述していないという点は本稿の目的を必

ずしも十分に達成できたとは言えないかもしれないが、これらの記述を重ね

ていくことにより、サバルタンへの連続性の一端が示されたと言えるだろう。

このことは宮地の環状島モデルを用いることで、より一層明確になった。

　ただし、こうした差異の在り方はあらかじめ自明であったわけではない。

読書会や本稿を通して見えてきた「読みの差異」の多くは、おそらく一人で読

み進め、執筆するだけでは気づかなかっただろう。この意味において、「読み

の差異」もまた、他者との協働の中で浮かび上がる示差的なものだと言える。

　『サバルタン』の文体はその分かりにくさがゆえに、協働を必要とし、それ

ぞれの視点や意見を交換し合う契機となった。その過程をふり返ると、共に

読む、という過程においては、同じテクストを同時に読み進めるという同一

性の中で「スピヴァクは何を言おうとしているのか」が探求されていた。言い

換えるとそれは「スピヴァクはこう言っている」というvertretung-代表／代弁

の過程であった。一方、執筆という過程においては、それまでの研究と関連



宮前ら｜『サバルタンは語ることができるか』を共に読み共に書く 270

づけたり、これまで語りえなかった経験が記述されたり、各々の研究を再帰

的にふり返ったりといったことが自覚的になされた。異なる角度から著者そ

れぞれの経験がdarstellung-表現されることとなった。

　つまり、読書会を通してテクストを読むという同一性や共通性の探求が

あったからこそ、共著の過程において「読みの差異」が明確となっていった

のだと考えられる。こうした研究における、ある種の同一性が求められる

vertretung-代表／代弁と、実践における多様なdarstellung-表現の往還によっ

てこそ、サバルタンとの連続性を紡いでいくようなスピヴァクへの一つの応

答がなされうる。

　今後の課題としては、「共生」や「共創」という、ともすれば目に見えた成果

が求められがちな領域において、いかに「わかりにくい」問題に対する、協働

の機会を設けていけるか、ということが挙げられる。本稿のもととなる読書

会が始まるきっかけとなったのも、学寮に関する一枚の写真であったが、そ

こに現れる問題への指摘が他の者への共感を呼び、共読や共著という実践

へと展開していった。こうした展開も、表象をめぐる一見「わかりにくい」

問題が存在するからこそ生じたものだといえる。『サバルタン』を通してみる

と、当該の写真は、大学という権威を持つ機関による、偏りのある「グローバ

ル」社会の表象（vertretung-代表／代弁）であり、またそれが無批判に掲載され、

拡散されていくという構造が表象（darstellung-表現）されているという問題で

あった。こうした問題の背後には、今日表層的に語られる共生、共創やグロー

バル社会、ダイバーシティ等の影で抑圧される人々の、未だ聞かれていない

無数の声が存在するはずである。差異を示す「表現」と同一性を求める「代表性」

に自覚的になりつつ、その両者を往還することによって、「サバルタン」の語

りの静かな豊かさを涵養することが可能となるだろう。

　本稿が、そうした新たな協働に向けた一つの起点や参照点となれば幸いで

ある。

注

1 大阪大学グローバルビレッジ「総長からのご挨拶」https://globalvillage.icho.osaka-u.ac.jp/
tsukumodai/index.html （2021/10/20アクセス）



未来共創  第 9 号（2022） 271

2 大 阪 大 学 グ ロ ー バ ル ビ レ ッ ジ「 学 寮 に つ い て 」https://globalvillage.icho.osaka-u.ac.jp/
tsukumodai/dorm.html#link_rt （2021/10/20アクセス）

3 こうした意図的な実践としての記述はしかし、誤解を招くものでもあった。『サバルタン』

も、「いわゆるポストコロニアル批判以降、人文系学問全般に投げかける『他者表象』をめ

ぐる問題を、もっとも深刻に、かつ適切に表現している論文の一つ」として（太田 1998: 
201）、またサバルタンスタディーズやサバルタン概念を世界に広めた著作として評価を得

る一方（粟屋 1999）、サバルタンは実際に語っているということを、スピヴァク自身が理

解していないのだ、という批判もあった（スピヴァク 1999: 80）。

4 https://news.yahoo.co.jp/byline/ishidosatoru/20180707-00088468（2021/10/29アクセス）

5 そして、この言説構造は以下のように無限後退する契機を有している。

 「…「「Xは『…』と語っている」と語っている」…」と語っている」と語っているのは誰か。

 このとき、語っているのは誰かという長大に続く伝言ゲームに目が取られ、そもそも何

について語っていたのかが次第に忘却される。「少なくともXではない」というXについて

否定する文は、そこに否定文があったという一点においてXの存在を留めていた。しかし、

疑問文の後退がある閾値を超えると、「少なくともXではない」という文章そのものが枠外

に置かれるようになる。こうして、当事者の不在は、最初から当事者などいなかったかの

ように思われてしまう。当事者の座はこのようにして抹消された形で規範化されうると考

えられる。

6 真のサバルタンと本稿で記述するとき、サバルタン的な性質を本質的に持つ人びとを想定

するのではなく、サバルタンの中でもより語りえなさを強いられている人びとを想定して

いる。そもそも、サバルタンとは語りを発さない者を指す概念であり、1.2でも注意深く

述べたように、サバルタンとは関係性の中で生じる示差的（di�erential）な概念である。さて、

1.2でも述べたように、スピヴァクは『サバルタン』において「読み書きのできない農民たち、

部族民、そして都市のサブプロレタリアートのなかの最下層に属する男と女たち」（p.36）

と真のサバルタンを定義するが、この箇所もまた本質主義的な解釈ではなく、相関主義的

に解釈するべきだろう。つまり、彼ら彼女らは、自ら声を発することができないのみならず、

かろうじて発した声すら他者に奪われてしまう点において、サバルタンの中でもさらに語

りの不可能性に直面しているのである。

7 「私の『半身』」と言うとき、「藤阪希海」の「半身」、すなわち「藤阪希海」から切り離された存

在だけを指す。ゆえに、私の「半身」は1つしか存在しない。あえてもう片方の「半身」を挙

げるとすると、〈私〉が築いて残していったものと〈現在の私〉を足した部分。図１において

は、〈私〉名義の「藤阪希海」部屋という空間、そこに置かれている家具、居候継続中の〈現

在の私〉のこと。

8 普段書いたり話したりした時に説明なく「私」と述べると、一貫した存在として認識される

ので、ここでも「私」にカッコや特別な説明はつけない。



宮前ら｜『サバルタンは語ることができるか』を共に読み共に書く 272

9 ここにおける「いじめ」の定義は、「弱い立場の人に対して、意図的に攻撃的な行動を繰り

返すこと」（Wolke and Lereya 2015: 879）であり、そこに含まれる行為としては、社会的排

除や噂話の拡散などがある。

10 子どもをサバルタンとする解釈は、例えば小玉（1996）なども行っている。小玉（1996）は、

近代においては、子どもについて不登校や不良少年など様々な問題が指摘され、それとと

もに親の責任が問われるようになったが、そのような中で「子どもを守るべき親」と「沈黙

する子ども」の関係性が強化され、結果として子どもをサバルタン地位に留めさせるもの

になっているのではないかと指摘している。

11 この語りは、上總が著者を務める卒業論文「若者は痴漢に関してどのような意識を持って

いるか―痴漢神話の実態調査を中心として―」の調査の一環として、2021年1月に行った

インタビューからの引用である。研究倫理については、本調査を行うにあたって、指導教

員からしかるべき指導を受けている。また、本稿の掲載にあたってはBの許可を得ている。

12 痴漢の被害者は、決して女性だけではなく、また加害者も男性に限定されるものではない。

しかしながら、やはり痴漢の多くが、男性 -加害者、女性 -被害者の構図でなされているこ

とから、このような表現を用いている。

13 本章での環状島モデルの説明については、宮地（2018）および宮地（2021）に多くを負った。

14 本章での記述は宮前が担当したわけだが、このような記述の仕方もまた、藤阪や上總の語

りを代表せしめてしまっている点は留意すべきだろう。もちろん、読書会や本稿の執筆の

打ち合わせを通してお互いの考え方を十分に共有した上で執筆しているのだが、とはいえ

スピヴァクに言わせれば、これもまたvertretung-代表／代弁の問題を内包していることに

なるだろう。この点に関しては、本脚注にて宮前が執筆者である旨を示すことでわずかで

も対応できればと思う。

15 上總の語りにあるように、彼女の子どもの時のいじめ経験は〈内斜面〉的であることも忘れ

てはならない。しかし、本章では特に共生のサイエンスとの関わりにおいて、研究者なら

びに支援者としてサバルタンに接近する際の〈外斜面〉に着目した。

参照文献

日本語文献
粟屋利江

1999 「『サバルタン・スタディーズ』の軌跡とスピヴァクの介入」『現代思想』27(8): 211-
225。

井倉未樹
2016 「不登校経験の語りをきく―当事者の経験の意味づけとその過程―」『神戸大学発

達・臨床心理学研究』15: 35-42。

上村忠男・太田好信・本橋哲也
1999 「スピヴァクあるいは発話の場のポリティクス」『現代思想』27(8): 42-67。



未来共創  第 9 号（2022） 273

内田良
2019 『学校ハラスメント：暴力・セクハラ・部活動―なぜ教育は「行き過ぎる」か』東京：

朝日新聞出版。

大澤真幸
1996 「語ることの（不）可能性」『現代思想』24(5): 292-304。

太田好信
1998 「存在しえなかったものを回復する」『現代思想』26(12): 200-207。

大貫隆志（編著）・住友剛・武田さち子
2013 『「指導死」：追いつめられ、死を選んだ七人の子どもたち。』東京：高文研。

桂悠介・千葉泉
2021 「人間科学における『喚起的』記述の意義と課題：オートエスノグラフィー、『自分綴

り』の実践から」『大阪大学大学院人間科学研究科紀要』47: 185-203。

桂悠介・檜垣立哉
2022 「『サバルタンは語ることができるか』を読み直すために：共生のフィロソフィーの

視点から」『共生学ジャーナル』6: 23-57。

喜多加実代
2009 「語る／語ることができない当事者と言説における主体の位置：スピヴァクのフー

コー批判再考」『現代社会学理論研究』3: 111-123。

小玉亮子
1996 「語らない子どもについて語るということ―教育『病理』現象と教育研究のアポリ

ア」『教育学研究』63(3): 286-293。

柴裕子・宮良淳子
2017 「登校していた時期から不登校となり、不登校を続けていく当事者の思いのプロセ

ス」『日本看護研究学会雑誌』40(1): 25-34。

志水宏吉
2020 「私たちが考える共生学」志水宏吉・河森正人・栗本英世・檜垣立哉・モハーチ、ゲ

ルゲイ編『共生学宣言』大阪：大阪大学出版会。

スピヴァク、ガヤトリ C
1998 『サバルタンは語ることができるか』上村忠男訳、東京：みすず書房。

1999 「サバルタン・トーク」吉原ゆかり訳『現代思想』27(8): 80-101。

2003 『ポストコロニアル理性批判：消え去りゆく現在の歴史のために』上村忠男・本橋哲
也訳、東京：月曜社。

2009 『スピヴァク、日本で語る』鵜飼哲監修、本橋哲也・新田啓子・竹村和子・中井亜佐子訳、
東京：みすず書房。



宮前ら｜『サバルタンは語ることができるか』を共に読み共に書く 274

ブルデュー、ピエール
2011 『自己分析』加藤晴久訳、東京：藤原書店。

牧杏奈
2021 「『サバルタン』研究―概念的な特性と意義―」『明治大学社会科学研究所紀要』

59(2): 93–108。

宮地尚子
2018 『環状島＝トラウマの地政学（新装版）』東京：みすず書房。

2021 『環状島へようこそ　トラウマのポリフォニー』東京：日本評論社。

宮原一成
2010 「スピヴァクは読まれることができていたのか―特に日本において」『英語と英米文

学』45: 103-127。

宮前良平
2019 「『被災者の言葉を奪った』とはどういうことか：小説『美しい顔』をめぐる論争から」

『未来共生学』6: 426–432。

モートン、スティーブン
2005 『ガヤトリ・チャクラヴォルティ・スピヴァク』本橋哲也訳、東京：青土社。

英語文献
Danius, Sara, Jonsson, Stefan and Spivak, Gayatri. C.

1993 A Conversation with Gayatri Chakravorty Spivak: Politics and the Imagination. 
boundary2 20(2): 24-50.

Ellis, C., Adams, T. E., and Bochner, A. P.
2011 Autoethnography: An Overview. Historical Social Research, 36(4): 273-290.

Harasym, Sarab
1988 Practical Politics of the Open End - an Interview with Gayatri Chakravorty Spivak. 

Canadian Journal of Political and Social Theory 12(1-2): 51-69.

Spivak, Gayatri Chakravorty
1988 Can the Subaltern Speak?, in Cary Nelson/ Lawrence Grossberg (eds.) Marxism and the 

Interpretation of Culture, Macmillan Education: Basingstoke. 271-313.

Rich, Adrienne
1978 The Dream of a Common Language. New York: Norton.

Wolke, Dieter and Lereya, Suzet T.
2015 Long-term e�ects of bullying. Archive of  Disease in Childhood 100: 879–885.



未来共創  第 9 号（2022） 275

Abstract
	 This paper aims to reconsider Spivak's concept of representation (vertretung/ 
darstellung) from the perspective of the three aspects of kyosei studies (philosophy, art, 
and science) through a co-reading of her critical book "Can the Subaltern Speak?" (Spivak 
1988). Chapter 1 describes how the reading group of "Subaltern" began and focused on 
how "differences in reading" appeared while aiming to read the contents correctly. In the 
second chapter, we confirm Spivak's position in "Subaltern" from  the perspective of Kyosei 
philosophy. In doing so, we focus on Spivak's self-reference and explain the importance of 
introducing the view of the Subaltern continuum. In Chapter 3, I (Fujisaka) narrate my 
own Subaltern story through an autoethnography of my personal experiences from the art 
of Kyosei. In Chapter 4, I (Kazusa) reflectively depict the relationship with Subalternity 
when researching from the perspective of Kyosei science. Finally, by arranging these 
"differences in readings" as differences in positionality in a circular island model, we examine 
the relationship between "Subaltern" and myself as a subject of narration.

Co-reading and Co-writing "Can the 
Subaltern Speak?": Focusing on the three 
aspects of Kyosei studies

RESEARCH NOTE

Ryohei MIYAMAE
Nozomi FUJISAKA
Ai KAZUSA
Yusuke KATSURA

Keywords :	 Subaltern, co-reading, differences in reading, positionality, circular 
island model


