|

) <

The University of Osaka
Institutional Knowledge Archive

. SUR L’ ARRANGEMENT DES POEMES DANS LES FLEURS DU
Title MAL

Author(s) |[Miyake, Nobuko

Citation |[Gallia. 1980, 19, p. 27-36

Version Type|VoR

URL https://hdl. handle. net/11094/8954

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir. library. osaka-u. ac. jp/

The University of Osaka



27

SUR I ARRANGEMENT DES POEMES
DANS LES FLEURS DU MAL

Nobuko MIYAKE

1 Introduction

Dans certains poémes le poéte exprime ses imprécations contre le monde
naturel et ennuyeux ot il vit et dans d’autres poémes il montre ses élancements
vers le monde surnaturel. Il va de soi que dans 1’ensemble d’un recueil fait
par des poémes qui se suivent, on trouve l’opposition du naturel avec le
surnaturel. Ainsi, Les Fleurs du mal représentent '1’Agitation” de 1’ame
entre la nature et la surnature. Mais, méme si cette ame se dirige vers le
monde supérieur, elle ne quitte jamais cette nature. Elle est toujours “dans
le Mal”. "

Tantoét Baudelaire se livre aux plaisirs sensuels, tantét 1l entrevoit
I’'univers surnaturel, dirigé par “des nerfs u]tra-sensibles(z)". Ainsi, tout
poéme des Fleurs du mal est un état particulier de 1’ame de Baudelaire. Mais
un poéme ne montre qu'un des états de 1’ame, tandis qu’elle varie diversement.
Alors Baudelaire consideére chaque poéme comme un aspect spécial d’une
certaine dme poétique et il essaie d’assembler ses poémes ensemble et les
arranger en bon ordre dans un recueil pour montrer 1’aspect synthétique de
cette ame imaginaire. Voila l'intention selon laquelle Baudelaire dispose,
en principe, les poémes dans Les Fleurs du mal. Done, essayons 1’analyse des
divers mouvements de 1’ame dans Les Fleurs du mal, tout en pénétrant les
détails de son intention sur l'arrangement des poémes.

Demandé son opinion philosophique “a travers les peintures”, Baudelaire

répond a priori:

Elle décompose toute la création, et, avec les matériaux amassés et
disposés suivant des régles dont on ne peut trouver l’origine que dans le
plus profond de 1’ame, elle crée un monde nouveau, elle produit la sen-

i (3)
sation du neuf.


library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked


28

On n’a pas besoin de limiter ces phrases seulement aux peintures. Pour
Baudelaire, il n’y a pas de raison pour que les régles essentielles de la
création artistique different suivant les arts. Ainsi, nous pouvons prendre
les lignes précitées non seulement pour sa pensée sur les peintures, mais
encore pour celle sur la création de la poésie. Baudelaire dit que, dans
I'ame, il y a “le plus profond” c'est-a-dire la partie la plus intime et la
plus sacrée dont on est ordinairement inconscient. Les paysages ordinaires
sont tantot beaux et tantot désagréables. et n’ont aucun rapport avec le plus
profond de 1'ame. Mais quand 1’ame fonctionne suivant les regles provenant du
plus profond de I’ame, elle s’excite. Alors, les paysages se transforment et
toutes les choses sont revétues d’une atmosphére surnaturelle. Et bien plus,
il y a encore l'autre état que ceux de surnaturel et dordinaire. C’est 1’état
le plus ““laid” et le plus “immonde™ et Baudelaire 1’appelle “1'Ennui "™
C’est-a-dire que dans 1'ame il y a une autre partie que celles qui concernent
I’état ordinaire et 1’état le plus élevé. Quand cette troisiéme partie agit sur
les deux autres parties de I’ame et domine toute 1’ame, 1’ame passe a 1’état
ennuyeux et on voit toutes les choses tristes et mornes devant soi. Le paysage
devant les veux varie selon les états de 1’ame et 1’aspect du paysage est fixé
par la partie dominante de 1’ame. Ainsi, méme s’il n’y a pas une expression
de 1’épanchement des sentiments, on peut bien deviner 1'état de 1'dme du
poete a travers l'aspect du paysage qu’'il exprime dans un poéme.

Or. dans Les Fleurs du mal, le premier chapitre, Spleen el Idéal manifeste
le plus clairement “1’Agitation” de 1’ame “dans le Mal”. Parce que ayant mis
dans ce chapitre la majorité des poemes des Fleurs du mal, Baudelaire y donne
des expressions plus riches des états de I’ame et des aspects du paysage qu’aux
cinq autres chapitres. Alors. pour mettre ce chapitre-1a en considération, il
nous semble convenable de le partager en six groupes de poémes suivant les

traits des mouvements de 1’ame:

1) I ~ XXI

2) XXI ~ XXXIX
(3) XL ~ XLVII

4) XLIX ~ LVI

(5) LVl ~ LXIX

6) LXX ~ LXXXV"


library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked


29

Examinons chaque état de 1’ame dans chque groupe de poémes successivement.
2 Analyse

Vers le Ciel, ot son oeil voit un trone splendide,

Le Poéte serein léve ses bras pieux,

Ainsi, le premier poéme du premier groupe montre que le poéte tourne
1’'intérét de son Ame vers la beauté divine du monde invisible. Les deux poémes
suivants montrent aussi que 1’état élevé de son ame dure encore. Et dans le
quatriéme poéme, nous voyons le paysage ultra-sensible percu par ses “nerfs
plus attentifs(e)”. Ici, influencés par 1’atmosphére du tout, “les parfums, les
couleurs et les sons se répondent.” Ce n’est pas le monde naturel et ordinaire
ou les cinq sens agissent isolément et séparément, mais une “unité” plus “pro-
fonde” ou les cinq sens se correspondent, c’est-a-dire la surnature.

Dans le cinquiéme poéme, le désir du poéte a la surnature est concrétisé
comme l’aspiration au beau monde primitif de ‘““ces époques nues’. Mais dans
ce poéme, le poéte voit, en méme temps, ‘‘ce noir tableau plein d’ épouvante-
ment” c’est-a-dire le paysage moderne du monde corrompu, tandis que l'autre
intérét de son ame se dirige vers le monde invisible au-dela de ce monde laid
d’*“aujourd’hui”’. Aprés ce poéme son intérét passe au monde visible.

Dans les poemes suivants, les paysages vus par le poéte ne sont pas prin-
cipalement surnaturels. Parfois ces mondes réjouissent les cinq sens du poéte,
faisant plaisir a 1’ceil par les *“couleurs du couchant” ou a l'oreille par la
“riche musique” des houles. Mais d'autres fois, le poéte ne voit plus la nature
ordinaire. La nature ne lui semble pas belle et joyeuse, mais odieuse et dégou-
tante. Alors le poéte se trouve dans le monde funébre qui est plus éloigné de
la surnature.

Or, Baudelaire écrit sur les deux tendances opposées dans 1’ame:

Il y a dans tout homme, a toute heure, deux postulations simultanées,

, : (7)
1'une vers Dieu, 'autre vers Satan.

Baudelaire pense qu’on ne perd pas entiérement 1’aspiration vers la surnature,

méme si on est tombé dans la nature quotidienne ou splénétique. Quelque


library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked


30

éloignée que 1’ame soit de la surnature, elle ne cesse pas de continuer encore
le mouvement montant vers l’'nuivers supérieur. Donc, dans les poémes mis au
milieu de ce groupe, il y a quelques expressions qui montrent la rivalité entre
les deux tendances contradictoires dans 1’dme ou la fonction intellectuelle du

plus profond de 1’ame qui reconnait son état malheureux.

Le cauchemar, d’un poing despotique et mutin,

T’a-t-il noyée au fond d’un fabuleux Minturnes ? (V1)

—— Mon ame est un tombeau que, mauvais cénobite,

Depuis 1’éternité je parcours et j'habite; (IX)

A travers cette sorte d’expressions, Baudelaire montre que 1’ame du poéte va
diriger de plus en plus son intérét principal vers le monde naturel, en ayant
en elle toujours les deux tendances incompatibles.

Aprés le dix-septieme poeme, La Beauié qui montre |’ aspiration vers la
beauté “aux clartés éternelles”, il n'y a plus d’expressions qu’on puisse con-
sidérer comme le signe de la tendance ascendante. Dans les poémes suivants,
ce n'est plus le paysage ultra-sensible qui attire le poéte. mais c’est le monde
sensuel.

Ainsi, le dernier poéme de ce groupe nous donne l’impression que, en con-
séquence du combat entre les deux tendances, la puissance ascendante de 1’ame
s’affaiblit extrémement, et que le poéte est bien charmé du monde naturel.

Dans le premier poéme du deuxiéme groupe, le poéte est captivé par la
beauté charnelle de son amoureuse. L’‘“odeur” du sein de cette femme est
bonne et quand le poéte la respire, il voit en lui-méme “se dérouler des rivages
heureux” ou les marins reposent, rentrés du long trajet maritime. Le poéte
trouve que la vie ordinaire et naturelle des marins est un symbole du bonheur
qu'il cherche a atteindre. Cela montre que l’intérét principal de son ame se
dirige vers le bonheur ordinaire et naturel a travers la beauté sensuelle du
corps. Dans ce poeéme, le spectacle qu'offre la vie quotidienne, cela lui semble
agréable, ayant de 1’ odeur”, du son et de la couleur.

Mais 1'amour pour son amoureuse est tantot violent comme dans le poéme
XXIV, tantot doux comme dans le poeme XXVI. Ce n'est pas toujours cons-
tant. Donc. le paysage devant le poéte varie. Tantdt c’est beau comme dans le

poeme X XIII, tantot désagréable comme dans le poéeme XXIX. L’ame ne se


library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked


31

dirige pas vers la beauté constante et éternelle. Ainsi, dans ce groupe, tantét
le poéte s’enivre de “la joie de descendre”, tantot il s’abime dans la douleur
et la tristesse de descendre.

Mais, quand on fait attention aux expressions, on trouve, dans ce groupe
aussi, la tendance ascendante dans 1’ame. Cela apparait dans le poeme XXX/,
comme “je” qui reconnait que le poéete s’attache a l'impureté, et qui lance des

X3

imprécations contre ‘““toi” c’est-a-dire l'autre tendance de 1’dme, la tendance
prédominante et descendante. Dans le poeme XXX, cela apparait aussi comme
“je” qui implore le dieu de le sortir de la terre stérile.

Ce n’est pas la beauté corporelle que la tendance inférieure cherche a per-
cevoir. Pour cette tendance, les yeux de 1’amoureuse du poéte ne sont pas le
foyer de passions, mais ils refléetent la lumiére “svmbolique ou l'ange inviolé
se méle au sphinx antique”, c’est-a-dire le monde ultra-sensuel.

Ainsi, ce deuxiéme groupe montre que l’intérét principal de I’ame du poéte
se dirige vers la nature. L’ame erre dans le monde éloigné de la surnature.
Mais, quelques poémes mis dans ce groupe montrent que, dans 1’ame du poéte,
il y a encore la tendance montante, contraire a la tendance prédominante.

Le dernier poéme de ce groupe annonce la fin de 'attachement de 1’ame au
corps et suggére que le mouvement ascendant de 1’4me recommence a fonc-
tionner plus vivement.

Dans le premier poéme du troisiéme groupe, nous trouvons plutot le vestige
du mouvement de 1'dme du groupe précédent que le mouvement nouveau de
I’ame du poete. Le paysage que le poete voit apres le plaisir charnel, ce’'n’est
plus vivant. Alors il trouve une femme trop gaie pour étre en harmonie avec
la tendance principale de son ame. Cette femme attire 1’ame du poéte. Ici, son
charme n'est pas encore si puissant qu'il rend dominant le mouvement ascen-
dant de 1’ame. Mais, en suivant les poémes selon 1'ordre, cette femme devient,
pour le poéte, graduellement plus chére. Et le changement de |'appellation du
poete a cette femme correspond a celui de la valeur de cette femme a 1’ame
du poéte. Examinons-le.

Dans le premier poeme, les trois appellations montrent que 1’ame du poéte
regarde cette femme avec un peu de mépris. Ici, le poete 1'appelle “belle
curieuse’, “ignorante” ou ‘“"ame toujours ravie’.

Dans le poéme suivant, il ne lui donne plus d’appellations dédaigneuses. Bien
plus, il ne 'appelle pas “elle”, mais “Elle”. Cela montre qu'ici cette femme

a plus de valeur pour 1'ame du poéte que dans le poéme précédent.


library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked


32

Et dans le troisiéme poéme, il 'appelle “la trés belle”, “la trés bonne” et
“la trés chére”. Et désormais dans les quatre poémes suivants, ot cette fem-
me a toujours un charme si puissant qu'elle domine I’dme et qu’elle la fait
se diriger vers la surnature, la femme recoit diverses appellations dignes de
caractériser ce qui n'a rien a voir avec le corps, qui se détache des choses
de ce monde naturel et ordinaire, qui est immortel, et qui promet a 1’ame du
poete le bonheur éternel. Ainsi, dans ces cinq poémes, nous trouvons l’aspira-
tion vive de 1’ame du poéte a l'univers surnaturel.

Mais, c’est seulement parce que la tendance ascendante de 1’ame régne sur
la tendance descendante que ’ame du poéte se dirige vers la surnature. Bien-
tot l'intérét principal de 1’Ame passera a l’autre monde, en conséquence de
I'alternance de la puissance prédominante dans 1’dme. Le poéme suivant montre
que I’amour spirituel du poéte pour cette femme est déja passé et que l'aspi-
ration du poéte pour l'univers surnaturel n’est déja qu'un “souvenir”. Et le
poéme suivant c’est-a-dire le dernier poéme de ce groupe déclare encore une
fois la fin de 'aspiration vive du poéte au monde spirituel et en méme temps
annonce le recommencement d’'un autre mouvement nouveau de 1’ame du poéte.

Le premier poéme du quatriéme groupe montre l’amoureuse nouvelle dont le
charme est, pour 1'ame du poéte, plus puissant que ceux du vin ou de 1’opium.
Dans le poeme suivant, le poéte compare cette amoureuse au ‘ciel brouillé”.
C’est de deux facons différentes que le ciel brouillé agit sur 1’ame. Une fois
il lui inspire 'aspiration vers l'univers invisible au-dela de ‘“‘ces beaux hori-
zons”, montrant splendidement le “paysage mouillé qu'enflamment les rayons”.
Une autre fois il I’entraine dans l'univers passionnel, réfléchissant cruelle-
ment l'indolence et la péaleur ““qui font se fondre en pleurs les coeurs ensor-
celés”. C’est-a-dire que le ciel brouillé dirige 1’ame du poéte tantdt vers la
surnature, tantot vers la nature. Kt comme le ciel brouillé, la femme devant
le poéte a deux aspects tout différents dont 1'un agit sur le mouvement mon-
tant de I’ame, tandis que l'autre agit sur le mouvement descendant.

Dans le poeme suivant, le poéte compare les deux aspects de cette femme
a ceux du chat qui posséde a la fois la beauté sensuelle et la beauté spiri-
tuelle. Et puis, ces deux aspects de la femme alternent dans les quatre poemes
suivants. Comme 1’ame du poete est dirigée par cette femme, le mouvement de
son ame est fixé par 'aspect de cette femme.

Dans le quatrieme poéme, Le Beau Navire, cette femme apparait comme la


library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked


33

beauté sensuelle. Elle “tourmente les désirs obscurs du poéte et les agace”.
Elle éloigne 1’ame du poéte de la surnature, la dirige vers le monde passionnel
et 'entraine dans le bourbier du corps.

Puis dans le poéme suivant, cette femme ne rappelle plus, & ’ame du poeéte,
I’aspect “cruel” du “ciel brouillé”, mais elle lui en rappelle 1’autre aspect
“tendre”. Elle lui réveille I’aspiration vers 1'univers invisible ol “tout n’est
qu’ordre et beauté, luxe, calme et volupté” .

Et puis dans le poéme suivant, L’Irréparable, elle ne lui parait plus comme
ange, mais comme ‘“‘sorciére”. Elle lui remonte sa beauté corporelle, rameéne
I’ame au corps et a la nature ordinaire et l’éloigne de la surnature.

Et ensuite dans le poéme suivant, cette femme n’est plus |’ “adorable sor-
ciere”’. Comme le “dur fléau des ames”, elle chatie 1'ame du poéte qui est
‘““damnée” en conséquence de l’attachement au corps, et essaie de la faire re-
commencer & monter vers la surnature.

Ainsi, dans les poémes mis au milieu de ce groupe, 1’dme répéte, par deux
fois, le va-et-vient entre la nature et la surnature, dirigée par la femme qui
alterne son aspect angélique et son aspect sorcier. Mais, des deux poémes qui
montrent le mouvement descendant, le premier, Le Beau Navire fait voir le
paysage séduisant, mais le dernier, L’Irréparable “un ciel bourbeux et noir”.
Ainsi, faisant prédominer les deux mouvements contraires alternativement, Bau-
delaire montre, en méme temps, que 1’ame du poéte s’approche du pire état,
“I’Ennui”.

Les deux derniers poémes annoncent la fin d’une errance de 1'ame entre les
deux mondes.

Dans les deux premiers poémes du cinquiéme groupe, le poéte s’attache au
monde visible qui rend le poéte tantot gai, tantdt triste, ayant de la lumiere,
de la couleur et du son. Mais, ici, il ne voit pas le monde ultra-sensible, ainsi
sa joie est ‘“‘celle de descendre”.

Dans le troisieme poéme, “stella salutaris” c’est-a-dire une étoile salutaire
apparait. Dans les deux poémes suivants, Baudelaire montre 1'aspiration du
poete vers la surnature, glorifiant une femme digne du “vrai pays de gloire”
et “la virginité”.

Mais dans le sixiéme poéme, Le Revenant, le poéte s’attache, de nouveau, au
corps de son maitresse, mais, ici, ce corps n’apparait plus beau. Depuis ce

poeme, Baudelaire montre que le poéte va tomber dans l’ennui, ayant autour


library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked


34

de lui le monde “livide”. Par exemple, dans le neuviéme poéme, les chats
s’allongent parresseusement, ayant ‘“leurs reins féconds” et “leurs prunelles
mystiques”. Cet aspect des chats incarne |’état de 1’dme du poéte qui va
tomber dans !’ennui, tout en ayant en secret ’amour pour la belle nature ou
celui pour la surnature cachés.

Or, dans ce groupe aussi, il y a quelques poémes qui manifestent que la ten-
dance ascendante vit encore, tandis que la tendance descendante domine toute
I’ame.

Dans Les Hiboux, les hiboux ‘“qui se tiennent rangés’’, ils incarnent la ten-

3

dance intellectuelle et inférieure de I’ame du poéte qui “médite” uniquement
sur le monde immortel oGl rien ne passe, en contraste avec sa tendance prin-
cipale et descendante qui erre dans la nature ou tout passe.

Depuis le sixiéme poéme, cette tendance ascendante ne cesse pas d’étre in-
férieure, ainsi toute 1’dme continue a descendre. Le dernier poéme de ce grou-
pe annonce le pire état de 1’ame et son ‘“désespoir”.

Le premier poéme du dernier groupe annonce que le monde plein d’effroi et
de folie est revétu de l'immortalité et qu’ici 1’état ennuyeux de 1’ame du poéte
ne passera plus facilement comme dans les groupes précédents. Désormais,
Baudelaire met, 1’'un aprés 1’autre, les poémes qui signifient le malheur de
I’ame qui ne sympathise pas non seulement avec la beauté surnaturelle, mais
encore avec la beauté sensuelle. Maintenant, I’ame sympathise uniquement avec
le (lépiaisil' et le poéte voit seulement le paysage misérable.

Mais, ici aussi, Baudelaire montre, a travers des expressions subtiles, le
mouvement contraire au mouvement général de 1’ame. Cette tendance ascen-
dante apparait, dans le poeme LXXI]V, comme “sa voix affaiblie” ou dans le
poeme LXXVII, comme ‘“1’Espérance” qui “comme une chauve-souris, s’en va
battant les murs de son aile timide”. Dans le poéme LXXXII, Baudelaire ex-
prime les deux tendances opposées de I’dme comme “le couteau” et “la plaie”
ou comme ‘“le soufflet” et “la joue” etc. Et la derniére strophe du dernier
poeme, Baudelaire exprime la tendance descendante comme “toi” et la tendance

ascendante comme ‘‘ton épouse encore vierge’ ou bien “le divin Hasard”.

“Tantdt sonnera 1’heure ou le divin Hasard,
-~ b - .
Ou l'auguste Vertu, ton epouse encor vierge,

Ou le Repentir méme (oh! la derniere auberge!)


library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked


35

Ot tout te dira:Meurs, vieux lache! il est trop tard!”

C’est 1“horloge” qui énonce ces vers, mais on peut prendre cette horloge pour
le symbole de la tendance ascendante ou la fonction intellectuelle du plus pro-
fond de 1'ame poétique. Et l'intelligence de cette dme s’identifie avec celle de
Baudelaire lui-méme. Pour Baudelaire, la tendance ascedante de 1’ame n’est

que “le divin hasard”. Mais il dit que c’est le “Hasard” qui triomphe quand
le corps est mort. Ici-bas, méme si toute ’ame se dirige vers le monde supé-
rieur, ce n’est qu'une apparition du hasard. Pour que le mouvement ascendante

de ’ame devienne la Nécessité, il faut que le corps, ou I’dme habite, meure.

3 Conclusion

Pour Baudelaire, étre vétu du corps c’est-a-dire habiter dans ce monde,
c’est étre ‘““dans le Mal”. Si, dans ce monde, 1’dme se dirige vers le bien,
ce n'est qu'une phénoméne de “1’Agitation dans le Mal”. On peut se rendre
compte de cette pensée a lui, ayant examiné tout l’arrangement des poémes
dans Spleen et Ideal, o, comme nous avons vu, |’ame va descendre peu a peu,
en répétant quelques sortes de mouvements ascendant et descendant.

Alors qu’est-ce qui fait apparaitre le Hasard c’est-a-dire le désir du bien
et produit “1’Agitation dans le Mal” ? Quand nous nous livrons a la joie, nous
oublions que nous sommes dans le Mal, ainsi nous n’avons pas conscience du
Mal. Mais quand nous sommes plongés dans la douleur ou la tristesse, le pay-
sage nous semble morne et dégolitant, ainsi nous reconnaissons clairement le
Mal de ce monde. Et alors, dans notre ame, il nait 1’aspiration vers l’autre

monde supérieur a ce monde ordinaire. Et cette vive aspiration fait entrevoir

<

la surnature par le poéte et porte le “soulagement” et la “gloire” ‘“uniques”

au poete.

Un phare ironique, infernal,

Fldmbeau des graces sataniques,

Soulagement et gloire uniques,

—— La conscience dans le Mal ! (LXXXIV, 1)

Ainsi, Baudelaire dit que “la conscience dans le Mel” méme évoque le désir

du bien et produit “l’Agitation dans le Mal”. Donc nous avons déja vu que,


library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked


36

dans les six groupes de poémes, “la conscience dans le Mal” apparait, a plu-
sieurs reprises. Baudelaire la fait apparaitre a travers des expressions déli-
cates, surtout dans les chaines des poémes monirant que, prédominant sur la
tendance ascendante, la tendance descendante détermine le mouvement de toute
I’ame du poéte.

Situé dans un recueil, un poéme porte une autre signification que celle que
le poéme a indépendamment comme un seul poéme. Alors, un poéme joue le role
qui attache le poéme précédent au poéme suivant, c’est-a-dire qu'un poéme
montre la transition des deux états de 1’ame vus dans les poémes précédent
et suivant. Le dernier poéme dans un groupe montre la fin d’une sorte de
mouvement de 1’dme et suggére un autre mouvement qui va apparaitre dans le
groupe suivant. Chaque poéme montre un aspect de 1’dme et une chaine de
quelques poémes montre une fois le cours du mouvement de 1’dme qui se dirige
vers le bien, une autre fois le déclin de ce mouvement, et encore une autre
fois ’oscillation violente de 1’'dme entre le bien et le mal. Par surcroit une
autre chaine de poémes montre l’aspiration vers le bien, faible mais répétée
a maintes reprises, avec le penchant clair vers le Mal. Et quelques chaines
de poémes se suivent et montrent une marche de mouvements divers de 1’ame,

c'est-a-dire “1I’Agitation de I’Esprit dans le Mal”.

NOTES
(1) Notes pour mon avocat.
(2) Exposition universelle, 1855, III.
(3) Salon de 1859, II.
(4) Les Fleurs du mal, Au Lecteur.
(5) Selon la deuxieme édition des Fleurs du mal.
(6) Exposition universelle, 1855, III.
(7)

)

Mon coeur mis a nu, XI.





