
Title SUR L'ARRANGEMENT DES POÈMES DANS LES FLEURS DU
MAL

Author(s) Miyake, Nobuko

Citation Gallia. 1980, 19, p. 27-36

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/8954

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



27 

... 
SUR L'ARRANGEMENT DES POEMES 

DANS LES FLEURS DU MAL 

Nobuko l\1IYAKE 

1 Introduction 

Dans certains poèmes le poète exprime ses imprécations contre le monde 

naturel et ennuyeux où il vit et dans d'autres poèmes il montre ses élancements 

vers le monde surnaturel. Il va de soi que dans l'ensemble d'un recueil fait 

par des poèmes qui se suivent, on trouve l'opposition du naturel avec le 

surnaturel. Ainsi, Les Fleurs du ma./ représentent "l'Agitation" de l'âme 

entre la nature et la surnature. Mais, même si cette âme se dirige vers le 

monde supérieur, elle ne quitte jamais cette nature. Elle est toujours "dans 

1 e Ma 1 " . 111 

Tantôt Baudelaire se livre aux plaisirs sensuels, tantôt il entrevoit 

l'univers surnaturel, dirigé par "des nerfs ultra-sensibled2J". Ainsi, tout 

poème des Fleurs du ma.l est un état particulier de l'âme de Baudelaire. Mais 

un poème ne montre qu'un des états de l'âme, tandis qu'elle varie di versement. 

Alors Baudelaire considère chaque poème comme un aspect spécial d'une 

certaine âme poétique et il essaie d'assembler ses poèmes ensemble et les 

arranger en bon ordre dans un recuei 1 pour montrer l'aspect synthétique de 

cette âme imaginaire. Voilà l'intention selon laquelle Baudelaire dispose, 

en principe, les poèmes dans Les Fleurs du ma.l. Donc, essayons l'analyse des 

di vers mouvements de 1 'âme dans Les FleuTs du mal, tout en pénétrant les 

détails de son intention sur l'arrangement des poèmes. 

Demandé son opinion philosophique "à travers les peintures", Baudelaire 

répond à priori: 

Elle décompose toute la création, et, avec les matériaux amassés et 

disposés suivant des règles dont on ne peut trouver l'origine que dans le 

plus profond de l'âme, elle crée un monde nouveau. elle produit la sen-
. d f 13) satwn u neu . 

library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked



28 

On n'a pas besoin de limiter ces phrases seulement aux peintures. Pour 

Baudelaire, il n'y a pas de raison pour que les règles essentielles de la 

création artistique diffèrent suivant les arts. Ainsi, nous pouvons prendre 

les lignes précitées non seulement pour sa pensée sur les peintures, mais 

encore pour celle sur la création de la poésie. Baudelaire dit que, dans 

l'âme, il y a "le plus profond'' c'est-à-dire la partie la plus intime et la 

plus sacrée dont on est ordinairement inconscient. Les paysages ordinaires 

sont tantôt beaux et tantôt désagréables, et n'ont aucun rapport avec le plus 

profond de l'âme. Mais quand l'âme fonctionne sui va nt les règles provenant du 

plus profond de l'âme, elle s'excite. Alors, les paysages se transforment et 

toutes les choses sont revêtues d'une atmosphère surnaturelle. Et bien plus, 

il y a encore l'autre état que ceux de surnaturel et d'ordinaire. C'est l'état 

le plus "laid'' et le plus "immonde'' et Baudelaire l'appelle "l'Ennui 141 ". 

C'est-à-dire que dans l'âme il y a une autre partie que celles qui concernent 

l'état ordinaire et l'état le plus élevé. Quand cette troisième partie agit sur 

les deux autres parties de l'âme et domine toute l'âme, l'âme passe à l'état 

ennuyeux et on voit toutes les choses tristes et mornes devant soi. Le paysage 

devant les yeux varie selon les états de 1 'âme et l'aspect du paysage est fixé 

par la partie dominante de l'âme. Ainsi, même s'il n'y a pas une expression 

de 1 'épanchement des sentiments, on peut bi en deviner l'état de l'âme du 

poète à travers l'aspect du paysage qu' i] exprime dans un poème. 

Or. dans Les Fleu.-rs du mal. le premier chapitre. Spleen et Idéal manifeste 

l-e plus clairement "l'Agitation" de l'âme ''dans le Mal". Parce que ayant mis 

dans ce chapitre la majorité des poèmes des Fleurs du. mal, Baudelaire y donne 

des expressions pl us riches des états de l'âme et des aspects du paysage qu'aux 

cinq autres chapitres. Alors, pour mettre ce chapitre-là en considération, il 

nous semble convenable de le partager en si x groupes de poèmes suivant les 

traits des mouvements de l'âme: 

(1} I ~XXI 

(2) XXIJ ~ XXXIX 

(3) XL~ XLVDI 

(4) XLIX ~ LVII 

(5) LVDI LXIX 
151 

(6} LXX LXXXV 

library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked



29 

Examinons chaque état de l'âme dans chque groupe de poèmes successivement. 

2 Analyse 

Vers le Ciel, où son œil voit un trône splendide, 

Le Poète serein lève ses bras pieux, 

Ainsi, le premier poème du premier groupe montre que le poète tourne 

l'intérêt de son âme vers la beauté divine du monde invisible. Les deux poèmes 

suivants montrent aussi que l'état élevé de son âme dure encore. Et dans le 

quatrième poème, nous voyons le paysage ultra- sensible perçu par ses "nerfs 

l . f (fi)" 1 . . fl - l' t h- d " l f l p us attenti s . Cl, m uences par a mosp ere u tout, es par ums, es 

couleurs et les sons se répondent." Ce n'est pas le monde naturel et ordinaire 

où les cinq sens agissent isolément et séparément, mais une" unité" plus "pro­

fonde" où les cinq sens se correspondent, c'est-à-dire la surnature. 

Dans le cinquième poème, le désir du poète à la surnature est concrétisé 

comme l'aspiration au beau monde primitif de "ces époques nues". Mais dans 

ce poème, le poète voit, en même temps, ''ce noir tableau plein d'épouvante­

ment" c'est-à-dire le paysage moderne du monde corrompu, tandis que l'autre 

intérêt de son âme se dirige vers le monde invisible au- delà de ce monde laid 

d'" aujourd'hui". Après ce poème son intérêt passe au monde visible. 

Dans les poèmes suivants, les paysages vus par le poète ne sont pas prin­

cipalement surnaturels. Parfois ces mondes réj ouïssent les cinq sens du poète. 

faisant plaisir à l'œil par les "couleurs du couchant" ou à l'oreille par la 

"riche musique" des houles. Mais d'autres fois, le poète ne voit plus la nature 

ordinaire. La nature ne lui semble pas belle et joyeuse, mais odieuse et dégoû­

tante. Alors le poète se trouve dans le monde funèbre qui est plus éloigné de 

la surnature. 

Or, Baudelaire écrit sur les deux tendances opposées dans l'âme: 

Il y a dans tout homme, à toute heure, deux postulations simultanées, 

l ' D' l' S 17l une vers 1eu, autre vers atan. 

Baudelaire pense qu'on ne perd pas entièrement l'aspiration vers la surnature, 

même si on est tombé dans la nature quotidienne ou splénétique. Quelque 

library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked



30 

éloignée que l'âme soit de la surnature, elle ne cesse pas de continuer encore 

le mouvement montant vers l'nui vers supérieur. Donc, dans les poèmes mis au 

milieu de ce groupe, il y a quelques expressions qui montrent la rivalité entre 

les deux tendances contradictoires dans l'âme ou la fonction intellectuelle du 

plus profond de l'âme qui reconnaît son état malheureux. 

Le cauchemar, d'un poing despotique et mutin, 

T'a-t- il noyée au fond d'un fabuleux Minturnes ? (V ll) 

--Mon âme est un tombeau que, mauvais cénobite, 

Depuis l'éternité je parcours et j'habite; (IX) 

A travers cette sorte d'expressions, Baudelaire montre que 1 'âme du poète va 

diriger de plus en plus son intérêt principal vers le monde naturel, en ayant 

en elle toujours les deux tendances incompatibles. 

Après le dix-septième poème, La Beauté qui montre l'aspiration vers la 

beauté "aux clartés éternelles", il n'y a plus d'expressions qu'on puisse con­

sidérer comme le signe de la tendance ascendante. Dans les poèmes suivants, 

ce n'est plus le paysage ultra-sensible qui attire le poète. mais c'est le monde 

sensuel. 

Ainsi, le dernier poème de ce groupe nous donne l'impression que, en con· 

séquence du combat entre les deux tendances, la puissance ascendante de l'âme 

s'affaiblit extrêmement, et que le poète est bien charmé du monde naturel. 

Dans le premier poème du deuxième groupe, le poète est captivé par la 

beauté charnelle de son amoureuse. L'"odeur" du sein de cette femme est 

bonne et quand le poète la respire, il voit en lui· même "se dérouler des rivages 

heureux'' où les marins reposent, rentrés du long trajet maritime. Le poète 

trouve que la vie ordinaire et naturelle des marins est un symbole du bonheur 

qu'il cherche à atteindre. Cela montre que l'intérêt principal de son âme se 

dirige vers le bonheur ordinaire et naturel à travers la beauté sensuelle du 

corps. Dans ce poème, le spectacle qu'offre la vie quotidienne, cela lui semble 

agréable, ayant de l'" odeur", du son et de la couleur. 

Mais 1' amour pour son amoureuse est tantôt violent comme dans 1 e poème 

XXIV, tantôt doux comme dans le poème XXVI. Ce n'est pas toujours cons­

tant. Donc. le paysage devant le poète varie. Tantôt c'est beau comme dans le 

poème XXm, tantôt désagréable comme dans le poème XXIX. L'âme ne se 

library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked



31 

dirige pas vers la beauté constante et éternelle. Ainsi, dans ce groupe, tantôt 

le poète s'enivre de "la joie de descendre", tantôt il s'abîme dans la douleur 

et la tristesse de descendre. 

Mais, quand on fait attention aux expressiOns, on trouve, dans ce groupe 

aussi, la tendance ascendante dans l'âme. Cela apparaît dans le poème XXXI, 

comme "je" qui reconnaît que le poète s'attache à l'impureté, et qui lance des 

imprécations contre "toi" c'est- à- dire l'autre tendance de l'âme, la tendance 

prédominante et descendante. Dans le poème X XX, cela apparaît aussi comme 

"je" qui implore le dieu de le sortir de la terre stérile. 

Ce n'est pas la beauté corporelle que la tendance inférieure cherche à per­

cevoir. Pour cette tendance, les yeux de l'amoureuse du poète ne sont pas le 

foyer de passions, mais ils reflètent la lumière ''symbolique où l'ange inviolé 

se mêle au sphinx antique", c'est-à-dire le monde ultra-sensuel. 

Ainsi, ce deuxième groupe montre que l'intérêt principal de l'âme du poète 

se dirige vers la nature. L'âme erre dans le monde éloigné de la surnature. 

Mais, quelques poèmes mis dans ce groupe montrent que, dans l'âme du poète, 

il y a encore la tendance montante, contraire à la tendance prédominante. 

Le dernier poème de ce groupe annonce la fin de l'attachement de l'âme au 

corps et suggère que le mouvement ascendant de 1' âme recommence à fonc­

tionner plus vivement. 

Dans le premier poème du troisième groupe, nous trouvons plutôt le vestige 

du mouvement de l'âme du groupe précédent que le mouvement nouveau de 

l'âme du poète. Le paysage que le poète voit après le plaisir charnel, ce'n'est 

plus vivant. Alors il trouve une femme trop gaie pour être en harmonie avec 

la tendance principale de son âme. Cette femme attire l'âme du poète. Ici, son 

charme n'est pas encore si puissant qu'il rend dominant le mouvement ascen· 

dant de l'âme. Mais, en suivant les poèmes selon l'ordre, cette femme devient, 

pour le poète, graduellement plus chère. Et le changement de l'appellation du 

poète à cette femme correspond à celui de la valeur de cette femme à l'âme 

du poète. Examinons-le. 

Dans le premier poème, les trois appellations montrent que l'âme du poète 

regarde cette femme avec un peu de mépris. Ici, le poète l'appelle "belle 

curieuse'', "ignorante" ou "âme toujours ravie". 

Dans le poème sui va nt, il ne lui donne plus d'appellations dédaigneuses. Bi en 

plus, il ne l'appelle pas "elle'', mais "Elle''. Cela montre qu'ici cette femme 

a plus de valeur pour l'âme du poète que dans le poème précédent. 

library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked



32 

Et dans le troisième poème, il l'appelle "la très belle", "la très bonne" et 

"la très chère". Et désormais dans les quatre poèmes suivants, où cette fem­

me a toujours un charme si puissant qu'elle domine l'âme et qu'elle la fait 

se diriger vers la surnature, la femme reçoit diverses appellations dignes de 

caractériser ce qui n'a rien à voir avec le corps, qui se détache des choses 

de ce monde naturel et ordinaire, qui est immortel, et qui promet à l'âme du 

poète le bonheur éternel. Ainsi, dans ces cinq poèmes, nous trouvons l'aspira­

tion vive de l'âme du poète à l'univers surnaturel. 

Mais, c'est seulement parce que la tendance ascendante de l'âme règne sur 

la tendance descendante que l'âme du poète se dirige vers la surnature. Bien­

tôt l'intérêt principal de l'âme passera à l'autre monde, en conséquence de 

l'alternance de la puissance prédominante dans l'âme. Le poème suivant montre 

que l'amour spirituel du poète pour cette femme est déjà passé et que l'aspi­

ration du poète pour l'univers surnaturel n'est déjà qu'un "souvenir". Et le 

poème suivant c'est- à- dire le dernier poème de ce groupe déclare encore une 

fois la fin de l'aspiration vive du poète au monde spirituel et en même temps 

annonce le recommencement d'un autre mouvement nouveau de l'âme du poète. 

Le premier poème du quatrième groupe montre J'amoureuse nouvelle dont le 

charme est, pour l'âme du poète, plus puissant que ceux du vin ou de l'opium. 

Dans le poème suivant, le poète compare cette amoureuse au "ciel brouillé". 

C'est de deux façons différentes que le ciel brouillé agit sur l'âme. Une fois 

il lui inspire l'aspiration vers l'univers invisible au-delà de "ces beaux hori­

zons", montrant splendidement le "paysage mouillé qu'enflamment les rayons". 

Une autre fois il l'entraîne dans l'univers passionnel, réfléchissant cruelle­

ment l'indolence et la pâleur "qui font se fondre en pleurs les cœurs ensor­

celés". C'est-à-dire que le ciel brouillé dirige l'âme du poète tantôt vers la 

sm·nature, tantôt vers la nature. Et comme le ciel brouillé, la femme devant 

!e poète a deux aspects tout différents dont l'un agit sur le mouvement mon­

tant de l'âme, tandis que l'autre agit sur le mouvement descendant. 

Dans le poème sui va nt, le poète compare les deux aspects de cette femme 

à ceux du chat qui possède à la fois la beauté sensuelle et la beauté spiri­

tuelle. Et puis, ces deux aspects de la femme alternent dans les quatre poèmes 

suivants. Comme l'âme du poète est dirigée par cette femme, le mouvement de 

son âme est fixé par l'aspect de cette femme. 

Dans le quatrième poème, Le Beau Navire, cette femme apparaît comme la 

library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked



33 

beauté sensuelle. Elle "tourmente les désirs obscurs du poète et les agace". 

Elle éloigne l'âme du poète de la surnature, la dirige vers le monde passionnel 

et l'entraîne dans le bourbier du corps. 

Puis dans le poème suivant, cette femme ne rappelle plus, à l'âme du poète, 

l'aspect "cruel" du "ciel brouillé'', mais elle lui en rappelle l'autre aspect 

"tendre". Elle lui réveille l'aspiration vers l'univers invisible où "tout n'est 

qu'ordre et beauté, luxe, calme et volupté". 

Et puis dans le poème suivant, L'Irréparable, elle ne lui paraît plus comme 

ange, mais comme "sorcière". Elle lui remonte sa beauté corporelle, ramène 

l'âme au corps et à la nature ordinaire et l'éloigne de la surnature. 

Et ensuite dans le poème suivant, cette femme n'est plus l'" adorable sor­

cière". Comme le "dur fléau des âmes'', elle chatie l'âme du poète qui est 

"damnée" en conséquence de l'attachement au corps, et essaie de la faire re­

commencer à monter vers la surnature. 

Ainsi, dans les poèmes mis au milieu de ce groupe, l'âme répète, par deux 

fois, le va- et- vient entre la nature et la surnature, dirigée par la femme qm 

alterne son aspect angélique et son aspect sorcier. Mais, des deux poèmes qui 

montrent le mouvement descendant, le premier, Le Beau NaviTe fait voir le 

paysage séduisant, mais le dernier, L' lrrépaTable "un ciel bourbeux et noir". 

Ainsi, faisant prédominer les deux mouvements contraires alternativement, Bau­

delaire montre, en même temps, que l'âme du poète s'approche du pire état, 

" l'Ennui" . 

Les deux derniers poèmes annoncent la fin d'une errance de l'âme entre les 

deux mondes. 

Dans les deux premiers poèmes du cinqmeme groupe, le poète s'attache au 

monde visible qui rend le poète tantôt gai, tantôt triste, ayant de la lumière, 

de la couleur et du son. Mais, ici, il ne voit pas le monde ultra- sensible, ainsi 

sa joie est "celle de descendre". 

Dans le troisième poème, "stella salutaris" c'est-à-dire une étoile salutaire 

apparaît. Dans les deux poèmes suivants, Baudelaire montre l'aspiration du 

poète vers la surnature, glorifiant une femme digne du "vrai pays de gloire" 

et "la virginité". 

Mais dans le sixième poème, Le Revenant, le poète s'attache, de nouveau, au 

corps de son maîtresse, mais, ici, ce corps n'apparaît plus beau. Depuis ce 

poème, Baudelaire montre que le poète va tomber dans l'ennui, ayant autour 

library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked



34 

de lui le monde " li vi de". Par exemple, dans le neuvième poème, les chats 

s'allongent parresseusement, ayant "leurs reins féconds" et "leurs prunelles 

mystiques". Cet aspect des chats incarne l'état de l'âme du poète qui va 

tomber dans l'ennui, tout en ayant en secret l'amour pour la belle nature ou 

celui pour la surnature cachés. 

Or, dans ce groupe aussi, il y a quelques poèmes qui manifestent que la ten­

dance ascendante vit encore, tandis que la tendance descendante domine toute 

l'âme. 

Dans Les Hiboux, les hiboux "qui se tiennent rangés", ils incarnent la ten­

dance intellectuelle et inférieure de l'âme du poète qui "médite" uniquement 

sur le monde immortel où rien ne passe, en contraste avec sa tendance prin­

cipale et descendante qui erre dans la nature où tout passe. 

Depuis le sixième poème, cette tendance ascendante ne cesse pas d'être in­

férieure, ainsi toute l'âme continue à descendre. Le dernier poème de ce grou­

pe annonce le pire état de l'âme et son "désespoir". 

Le premier poème du dernier groupe annonce que le monde plein d'effroi et 

de folie est revêtu de l'immortalité et qu'ici l'état ennuyeux de l'âme du poète 

ne passera plus facilement comme dans les groupes précédents. Désormais, 

Baudelaire met, l'un après l'autre, les poèmes qui signifient le malheur de 

l'âme qui ne sympathise pas non seulement avec la beauté surnaturelle, mais 

encore avec la beauté sensuelle. Maintenant, l'âme sympathise uniquement avec 

le déplaisir et le poète voit seulement le paysage misérable. 

Mais, ici aussi, Baudelaire montre, à travers des expressions subtiles, le 

mouvement contraire au mouvement général de l'âme. Cette tendance ascen­

dante apparaît, dans le poème LXXIV, comme ''sa voix affaiblie" ou dans le 

poème LXXVIII, comme "l'Espérance" qui "comme une chauve- souris, s'en va 

battant les murs de son aile timide". Dans le poème LXXXm, Baudelaire ex­

prime les deux tendances opposées de l'âme comme "le couteau" et "la plaie" 

ou comme "le soufflet'' et ''la joue" etc. Et la dernière strophe du dernier 

poème, Baudelaire exprime la tendance descendante comme "toi" et la tendance 

ascendante comme "ton épouse encore vierge" ou bien "le divin Hasard". 

"Tantôt sonnera l'heure où le divin Hasard, 

Où l'auguste Vertu, ton épouse encor vierge, 

Où le Repentir même (oh! la dernière auberge!) 

library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked



35 

Où tout te dira: Meurs, v1eux lâche ! il est trop tard! " 

C'est }"horloge" qm enonce ces vers, mais on peut prendre cette horloge pour 

le symbole de la tendance ascendante ou la fonction intellectuelle du plus pro­

fond de l'âme poètique. Et l'intelligence de cette âme s'identifie avec celle de 

Baudelaire lui-même. Pour Baudelaire, la tendance ascedante de l'âme n'est 

que "le divin hasard". Mais il dit que c'est le "Hasard" qui triomphe quand 

le corps est mort. Ici- bas, même si toute l'âme se dirige vers le monde supé­

rieur, ce n'est qu'une apparition du hasard. Pour que le mouvement ascendante 

de l'âme devienne la Nécessité, il faut que le corps, où l'âme habite, meure. 

3 Conclusion 

Pour Baudelaire, être vêtu du corps c'est- à- di re ha bi ter dans ce monde, 

c'est être "dans le Mal". Si, dans ce monde, l'âme se dirige vers le bien, 

ce n'est qu'une phénomène de "l'Agitation dans le Mal". On peut se rendre 

compte de cette pensée à lui, ayant examiné tout l'arrangement des poèmes 

dans Spleen et Idéal, où, comme nous avons vu, l'âme va descendre peu à peu, 

en répétant quelques sortes de mouvements ascendant et descendant. 

Alors qu'est-ce qui fait apparaître le Hasard c'est-à-dire le désir du bien 

et produit "l'Agitation dans le Mal"? Quand nous nous livrons à la joie, nous 

oublions que nous sommes dans le Mal, ainsi nous n'avons pas conscience du 

Mal. Mais quand nous sommes plongés dans la douleur ou la tristesse, le pay­

sage nous semble morne et dégoûtant, ainsi nous reconnaissons clairement le 

Mal de ce monde. Et alors, dans notre âme, il naît l'aspiration vers l'autre 

monde supérieur à ce monde ordinaire. Et cette vive aspiration fait entrevoir 

la surnature par le poète et porte le "soulagement" et la "gloire" 

au poète. 

Un phare ironique, infernal, 

Flambeau des grâces sataniques, 

Soulagement et gloire uniques, 

-La conscience dans le Mal ! (LXXXIV, fl) 

" . " umques 

Ainsi, Baudelaire dit que "la conscience dans le Mel" même évoque le désir 

du bien et produit "l'Agitation dans le Mal". Donc nous ·avons déjà vu que, 

library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked



36 

dans les SIX groupes de poèmes, "la conscience dans le Mal" apparaît, à plu­

sieurs reprises. Baudelaire la fait apparaître à travers des expressions déli­

cates, surtout dans les chaînes des poèmes montrant que, prédominant sur la 

tendance ascendante, la tendance descendante détermine le mouvement de toute 

l'âme du poète. 

Situé dans un recueil, un poème porte une autre signification que celle que 

le poème a indépendamment comme un seul poème. Alors, un poème joue le role 

qui attache le poème précédent au poème suivant, c'est-à-dire qu'un poème 

montre la transition des deux états de l'âme vus dans les poèmes précédent 

et suivant. Le dernier poème dans un groupe montre la fin d'une sorte de 

mouvement de l'âme et suggère un autre mouvement qui va apparaître dans le 

groupe suivant. Chaque poème montre un aspect de l'âme et une chaîne de 

quelques poèmes montre une fois le cours du mouvement de l'âme qui se dirige 

vers le bien, une autre fois le déclin de ce mouvement, et encore une autre 

fois l'oscillation violente de l'âme entre le bien et le mal. Par surcroît une 

autre chaîne de poèmes montre l'aspiration vers le bien, faible mais répétée 

à maintes reprises, avec le penchant clair vers le Mal. Et quelques chaînes 

de poèmes se suivent et montrent une marche de mouvements divers de l'âme, 

c'est-à-dire "l'Agitation de l'Esprit dans le Mal". 

NOTES 

(1) Notes pour mon avocat. 

(2) Exposition universelle, 1855, m. 
(3) Salon de 1859, m. 
(4) Les Fleurs du mal, Au Lecteur. 

(5) Selon la deuxième édition des Fleurs du mal. 

(6) Exposition universelle, 1855, m. 
(7) Mon coeu-r mis à nu,XI. 




