
Title ヘーゲルにおける構想力のポジション : 記憶と想像
力の政治経済学批判序説〈３〉

Author(s) 野尻, 英一

Citation 大阪大学大学院人間科学研究科紀要. 2023, 49, p.
97-119

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/90749

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



97

ヘーゲルにおける構想力のポジション
―記憶と想像力の政治経済学批判序説〈３〉―

野　尻　英　一

目　次

四 .　構想力と記号－ヘーゲル①





99大阪大学大学院人間科学研究科紀要 49；97-119（2023）

ヘーゲルにおける構想力のポジション

  ―記憶と想像力の政治経済学批判序説〈３〉1)―

野　尻　英　一

四．構想力と記号－ヘーゲル①

ヘーゲルの「精神哲学」、とりわけその「主観的精神」の章が私たちにとって興味深い

のは、すでに指摘しておいた通り、精神が自己の実体的な全体性の広がりに無自覚な状

態から、その広がりのすべてを自分自身として徐々に獲得していく過程において、今日

の言葉で言うところのオカルト的事象や超常現象の発生についての論があり、そしてそ

のあとに現象学的な意識（＝近代的な自我）についての論や構想力論や（デリダが現代

的記号論の先駆として評価する）記号論が続くからである 2)。つまり私たちの「意識」や「構

想力」や「記号」の働きというものは、自我の部分機能としてあらかじめ成立している

のではなく、自然の中にプネウマ的な浸透と広がりを持つ「精神」が、みずからのかた

ちを得て構造化されるにしたがって形成されるものであり、むしろその過程におけるひ

とつの現象として「自我」と呼ばれるものが生じるという構図をヘーゲルは描こうとし

ている。全体を先取りして要約すれば、人間の心が自然的な状態から知的活動としての

精神へと変化することとは、夢から覚醒し
0 0 0 0 0 0

「記憶
0 0

」の中に生きる
0 0 0 0 0 0

ようになること、つま

り直観と表象（イメージ）のめくるめく空間に生きることから抜け出て時間的構造のう

ちに生きるようになること、そして、守護霊の声を自己の声として聞く
0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0

ようになること

であると言われている。ここで一応『エンチュクロペディー』全体の構成も含めて「精

神哲学」の構成を見ておくと、次のようになっている。『エンチュクロペディー』のタイ

トルを正確に訳すと『哲学的諸学問百科全書綱要』となる。

『哲学的諸学問百科全書綱要』（第三版・一八三〇年）

 第一巻「論理学」

 第二巻「自然哲学」

 第三巻「精神哲学」

  　　緒論

  　　第一篇　主観的精神

    　　　Ａ　人間学　心

     　　　　ａ自然的心



100

     　　　　ｂ感ずる心

     　　　　ｃ現実的心

    　　　Ｂ　精神の現象学　意識

     　　　　ａ意識そのもの

     　　　　ｂ自己意識

     　　　　ｃ理性

    　　　Ｃ　心理学　精神

     　　　　ａ理論的精神

     　　　　ｂ実践的精神

     　　　　ｃ自由な精神

  　　第二編　客観的精神

  　　第三篇　絶対的精神

私たちがここで論ずるのは、主に「主観的精神」の部分であるけれども、簡単に言えば「主

観的精神」というのは自然の中から人間的精神、特に近代的な意識が立ち上がってくる

プロセスを描いており、「客観的精神」というのは社会的な国家や法の運動が展開するプ

ロセスを描いており、「絶対的精神」というのは芸術や宗教や哲学という手法で世界（宇宙）

の総体を人間の精神が捉え、それと一体の境地に到達するプロセスが描かれていると理

解できる。このうち、ここで私たちは「主観的精神」に注目するが、「主観的精神」は「人

間学　心」、「精神の現象学　意識」、「心理学　精神」という三章に分かれている［太字

強調は野尻による。以下同］。

さらに三章の内容を簡単にまとめておけば、次のようになる。「人間学　心」

（Anthropologie. Die Seele）では、いわば動物と同じように自然と近い状態に生きる人間

の心の基本的な活動、つまり気質や感情や習慣性が論じられる。カントが重要視した人

間学（Anthropologie、今日の用語では「人類学」である）の講義をヘーゲルはこのよう

に主観的精神の一番初めの箇所に割り当てることで、人間の心を自然的な対象として考

察する人間学という学問そのものへの態度を彼なりに示していると言えるだろう。人間

の心の定性的記述は、ヘーゲルにとっては、単に始まりでしかない。この人間学の章で

主題となるのは、心の「覚醒」である。「心」としての精神はまだ自然との一体性の中に

たゆたっており、夢を見ている状態にあるが、そのような「心」のもとに「夢見」や「予

感」や「守護神」のお告げとして届くものが実は自分自身の本体から届くメッセージで

あると知ることが、心の「覚醒」である。「人間の心の目的は、潜勢的自体的
0 0 0 0 0 0

に精神であ

るものが心に対して
0 0 0 0 0

、または精神に対してあらわになるということであり、精神のなか

に潜勢的自体的に
0 0 0 0 0 0 0

含まれている宇宙が精神の意識
0 0

のなかに入ってくるということである」

［Hegel(Enz-III) 121. 邦訳一五七―五八］3)。

二番目の「精神の現象学　意識」（Die Phänomenologie des Geistes. Das Bewußtsein）



101ヘーゲルにおける構想力のポジション

では、単なる自然の一部である存在から、習慣の形成という文化の力によって抜け出し、

文化的、社会的な存在として覚醒し始めた人間の精神状態、いわば近代的な意識の構造

とその経験が叙述される。別に大著として書かれた『精神現象学』は、ここでは主観的

精神の一部というかたちに変えられて組み込まれている。自然との一体性から抜け出し、

自然を外界たる対象として見、その見る自己を「意識」としてみずから意識するモード

に人間の精神状態は遷移している。いわゆる主−客が分離した状態である。客体をみずか

らの精神の諸機能（感性、知覚、悟性）を用いて認識する主体は、世界は私が認識する

から世界だという境位に到達するが、やがてもう一つの意識との関係性に入ることでそ

の確信は再び揺らぎ、闘争と承認の継起を経て「自己意識」となることで、「意識」とし

ての自覚を完成させる。この過程を経たあとの人間意識は人間意識一般
0 0 0 0 0

として、つまり〈わ

れわれ〉としての視点を確立させて、世界に立ち向かう「理性」となる。

三番目の「心理学　精神」（Psychologie. Der Geist）では、この「理性」が世界を人間

の活動そのものと同一であると確信できる境位、つまり精神にいたるプロセスが叙述さ

れる。その際に「構想力」や「記憶」や「言語（記号）」の働きが重視され、今日の精

神分析の言葉を使えば、いわば社会的プロセスとしての象徴的去勢の過程が叙述されて

いると言える。人間の精神が社会構造を生み出し、それが動的構造として自立すること

で、人間による、人間のための、人間の世界が生み出される過程である。これをダイナ

ミズムを持ち歴史の展開を生み出す近代の社会構造が成立する過程の叙述とも見ること

ができる。ヘーゲルは人類の精神史の過程と、幼児が成人に成長する過程とを、記憶の

うちに生きるようになる過程として重ねて見ている。人間の精神は、直接的な直観（感

覚）によって世界を見ることから抜け出て、そこに記憶を重ねて見るようになることで

知的な心、つまり精神となると言われている。「このような方法で子供たち
0 0 0 0

は直観から想
0

起
0

へ進む。或る人間が教養がある人間であればあるほど、それだけますます多く彼は直

接的直観のなかに生きているのではなくて、自分のあらゆる直観の場合に、同時に想起

のなかに生きているのである」［Ibid.262. 同三六〇］。「偉大な感覚と偉大な教養とをもっ

ている人間は眼の前に横たわっているものについて完全な直観をもっている。こういう

人間の場合には感覚は全く想起の性格を帯びている」［Ibid. 250. 同三四三］4)。したがっ

てヘーゲルにおいては、構想力の機能である想起は、人間の精神が知的であることの本

質から来ている。想起のなかに生きるとき
0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0

、人間は精神である
0 0 0 0 0 0 0 0

。

＊

先に見たように『信仰と知』（一八〇二年）でヘーゲルは、構想力を第一のもの、もっ

とも根源的なものと述べていた。しかしこの『エンチュクロペディー』（一八三〇年）の

構成では、構想力は個的意識の構造が成立し、さらに意識相互の承認の継起を経た後の

人間精神が表象を生み出し、それを記号化して普遍的な知性に至るための能力として、



102

特定のポジションと機能とを与えられた能力として登場している点が注目に値する。も

う一つ注目すべきは、個的意識の成立する以前の状態を論じた「人間学」の箇所において、

夢見や予感、精神錯乱などの主題のもとに、いわば去勢されない原的構想力の働きが叙

述されている点である。

ヘーゲル自身は、「人間学」の箇所で私たちの用いるような「原―構想力的なもの」の

ような用語は使用していない。しかし先に述べたように、ヘーゲル自身、根源的な力と

しての構想力を単純に考えていた時期から後に明確に機能を限定された力としての構想

力へと考え方が変化しているところからも、人間の構想力的なものの持つ原的な働きが

あって、それが個的意識の構造が成立するなかで限定的な機能の仕方をする「構想力」

へと変化するのだというストーリーを読み込むことはできるだろう。

人間における構想力の働きを、特に近代以前のあり方と近代的個人におけるそのあり

方との違いを念頭に置きつつ検討してきた私たちが注目したいのは、主観的精神のうち、

「人間学　心」における「感ずる心
0 0 0 0

」と、「心理学　精神」における「理論的精神
0 0 0 0 0

」の二

箇所である。「感ずる心」では、人間の心が自然と未分化の状態から徐々に覚醒し、自己

を自然と区別していく過程で、今日の用語で言えば、超常現象に類する諸経験が観察さ

れ分析される。「理論的精神」では、後期ヘーゲル独特の「表象」を形成する能力として

の「構想力」の理論が展開され、さらにそれが言語の構造を織り込んだ人間精神の成立（「記

号」の成立）へと結びつけられていく。

第一篇　主観的精神

　　　　　　Ａ　人間学　心

　　　　　　　　　　ａ自然的心

　　　　　　　　　　ｂ感ずる心
0 0 0 0

 —
　　　　　　　　　　ｃ現実的心

　　　　　　Ｂ　精神の現象学　意識

　　　　　　　　　　ａ意識そのもの

　　　　　　　　　　ｂ自己意識

　　　　　　　　　　ｃ理性

　　　　　　Ｃ　心理学　精神

　　　　　　　　　　ａ理論的精神
0 0 0 0 0

 —
　　　　　　　　　　ｂ実践的精神

　　　　　　　　　　ｃ自由な精神

興味深いことに、この二つの箇所には共通の構造が見出せる。それは、いずれにおい

【夢見・予感・精神錯乱】

○夢見（自然的夢見、母体の中の子ども、守護神

の神託）

○予感（ダウジング、 透視、幻視、テレパシー、

遠隔共反応）

○精神錯乱（統合失調症？）

→身体的記憶としての習慣、心の「記号」とし

ての身体表現の訓練

【構想力と記号】

空想を「記号」と結びつけ、機械的記憶として貯

蔵すること。

→知性の確立



103ヘーゲルにおける構想力のポジション

ても「機械的な記憶」の成立という契機によって、精神の全体性から部分が逸脱し個別

化することによって生じるとされる超常現象や精神病理や空想（ファンタジー）などの

症候を、健全な知性に発達させるという構造である。

「感ずる心」の最終段階は、習慣形成の努力によって自分の身体性を制御下に置くこと

である。このことをヘーゲルは教養の形成であるとしている。まさにフーコーの言う規

律／訓練としての教養形成（Bildungs）であると言えよう。このようにして、人間はみ

ずからの精神の本体
0 0

がみずからの外において機能しているがゆえに経験される、自然的

事物の魔術的な様相、さまざまな超常現象、そして精神疾患を克服していく。そうした

現象や症候は、本来は自分であるところのものを精神が外界の現象として見ていたため

に生じていたのだというのがヘーゲルの説明である。肉体の制御を習慣によって確立す

ることによって、こうした現象は消えるのだとヘーゲルは考えている。習慣とは記憶／

想起だ、とヘーゲルは言う。それは精神が自分の本体を自分の内側に取り戻すことだか

らである。ドイツ語の記憶／想起（Erinnerung）は、内化の意味も持つ。これをヘーゲルは、

精神が肉体に魔術をかけることだと言う。教養の形成、精神の発達、すなわち近代性と

は、世界を魔術的なものとして経験することから、精神が内側に引っ込み、身体に魔法

をかけ制御するようになること、つまり心―身関係が成立することだと言うわけである

［Ibid.191. 同二五四］。

もう一つ面白いのは、いまだ半ば自然的状態である「感ずる心」では、人間は守護

神（Genius）の声を聞き、その威力にしたがって決意をすると言われていることであ

る。守護神とは私の決意を担い、そのことによって私の宿命を決めるものであり、こう

した守護神とともに私は生きている。「われわれは守護神のもとで、人間があらゆる状態

および関係のなかで、自分の行動および運命に関して決定を下す人間の特殊性
0 0 0

を理解す

べきである。私はとりもなおさず自己内で二重のもの
0 0 0 0 0

である。すなわち私は、一面では

私が私の外面的
0 0 0

生活および私の一般的
0 0 0

表象の方から私として知っているものであり、他

面では特殊な
0 0 0

仕方で規定されている私の内面
0 0

における存在である。私の内面におけるこ

の特殊性は私の宿命
0 0

を形成する。なぜかといえば私の内面の特殊性は神託であって、個

体のあらゆる決意はこの神託の託宣に依存しているからである」［Ibid. 131-32. 同一七二

―七三］。つまりそれは私の内面から聞こえてくる声であるが、覚醒の途上にある「感

ずる心」においては、それは私であって私ではない。ヘーゲルはそれを「主我的な他

者」（ein selbstisches Anderes）とも呼ぶ。フロイト以後であれば、私たちはそれを私の

無意識と呼ぶだろう。いずれにしてもこうした自己の他者／他者としての自己から聞い

ていた声を自己の声として聞くようになることが、「感じる心」の教養形成の過程その

ものである。最終的には「感じる心」は守護神の声を聞かなくなり、自己の声をのみ聞

くようになる。そのことで心は近代的な「意識」となる。「ただ感覚するだけの
0 0 0 0 0 0 0 0 0

心の領

域においては、自己は守護神
0 0 0

の形態において、現存する個体性に対してもっぱら外から
0 0 0 0 0 0 0

働きかけるように働きかけ且つもっぱら内から
0 0 0 0 0 0 0

働きかけるように働きかける威力として



104

現れる。それに反して、今到達された心の発展段階においては、以前に明示されたよう

に、自己は心の現存在
0 0 0

のなかで、すなわち心の肉体性のなかで実現
0 0

され、且つ逆に自分

自身（自己自身）のなかで存在
0 0

が措定されている。その結果今や、自己または自我が自

分の他者
0 0

のなかで自分自身を直観し、且つこの自己直観作用そのもの
0 0 0 0 0 0 0 0 0 0

である」［Ibid.198. 
同二六五］。近代的な意識としての自我とは、守護神からの託宣を自己化した精神のこと

である。ヘーゲルのいう「守護神」とはいったい何なのか、その探求は別の機会に譲ら

ざるを得ない。もしかするとヘーゲルは、あの古代ギリシア人の「ダイモーン」のこと

をイメージしているのかも知れない。ハンナ・アーレントは、ダイモーンについて次の

ようなことを示唆している。「自分が誰であるかを自在に操ることなどありえない。それ

どころか、むしろはるかにありそうなのは、この誰かが、世間からすると誤解の余地な

く一義的に現れるにもかかわらず、現れている本人にはつねに隠されたままである、と

いう事態のほうである。あたかもそれは、古代ギリシア人のかの δαί μωυのごとくなので

ある。ダイモーンとは、なるほど人間に一生ついてまわるが、いつも当人の肩越しに背

後から姿を覗かせるだけで、それゆえ、当人が出会う周りの人々には判然と見えるのに、

その人自身にだけは決して見えない、そういった各人の守護神のことを意味していた」

［Arendt(2016)219-20. 邦訳二二四］。そうだとすると、もともとギリシア人においては、

守護神は自己の外に在り、自己には見えず、他者にだけ見えるものであったわけだが、ヘー

ゲルの目覚めつつある「感ずる心」ではそれが内面からささやいてくる声となっている。

そしてそれが自己の内なる他者の声ではなく自己の声となったときに、「意識」が生じる

のだと言われている。習慣という機械的記憶の形成により、世界の魔術的帯電から内面

にひきこもり、自己の身体を制御する魔法を得た心、守護神の声を内面化し自己の声と

して聞くようになった心が、「現象学」の主体としての「意識」であると言われている。

さて、もう一つ私たちが注目したいのは、「理論的精神」におけるヘーゲルの構想力論、

「構想力」と「記号」について論じられている箇所である。この記号論の箇所は、デリダ

によっても現代記号論の思想（象徴記号と意味内容との乖離）を先取りしている箇所と

して指摘されている。ここで構想力が記憶の果たす働きとともに、特殊な働きかたをする。

ヘーゲルにおいて構想力と記憶とは同じではない。構想力は単に直観を悟性と結びつけ

るだけでなく、貯蔵した記憶によって「記号」の内容を満たすことを行なう。このとき「記

号」は、もともとその発生にあたって有していた固有の意味を失い、構想力の与える内

容を受け取る。つまりヘーゲルにおいて構想力とは、もともと記号が持っていた意味を

奪い、記号が持っていた固有の記憶を精神の記憶によって置き換える役割を持っている。

ヘーゲルの構想力についての論は、「Ｃ心理学　精神」章の「ａ 理論的精神」のうち「β

β 構想力」の箇所である。つまり下記のような構成である。

　Ｃ　心理学　精神

 　ａ理論的精神



105ヘーゲルにおける構想力のポジション

　　　　　　　α 直観

　　　　　　　β 表象（Die Vorstellung）
　　　　　　　　　　αα 想起（Die Erinnerung）
　　　　　　　　　　ββ 構想力（Die Einbildungskraft）
　　　　　　　　　　γγ 記憶（Das Gedächtnis）
　　　　　　　γ 思惟

 　ｂ実践的精神

 　ｃ自由な精神

簡単に言えば、すでに一般的自己意識となり知性となっている精神は、「直観」におい

て自分の感情や感覚という素材を客観的外面的な現在として受け取り、それを「表象」

において自己内に取り込みつつ記号や記憶の働きによって一般化し、「思惟」において概

念的な判断や推論として構成するという構造になっている［参考：Vieweg(2008)］。こ

の表象の箇所において、「構想力」は「想起」や「記憶」と並列に配置されている。つま

りヘーゲルの構想力論の特徴は、構想力に単なる想起の働きとも記憶の働きとも異なる

役割を与えている点である。それは先より言及している通り「記号（Zeichen）」を作る

機能である。記号とは表象と直観との統一であり、「それ自身がもっている内容とは全く

別な内容を表象するところの或る直接的直観である」［Hegel(Enz-III) 270. 邦訳三七一］。

ここで直観から記号が生成され思惟にまで至るプロセスを順番に追ってみることにし

よう。このプロセスこそは、人間の心が動物の心とは違い精神であることの核心的な特

徴を表現している。プロセスではあるけれども、それは精神が精神となるプロセスでは

ない。ヘーゲル自身が何度か言及しているように、ここでは人間の精神ははじめから精

神なので、一番はじめの直観からしてある意味ではすでに思惟的な直観となっている。

しかし精神の働きの機制を述べるために、ヘーゲルはその順を追って述べている。人間

の思惟の成立する機制を順番に述べているのがこの箇所である。このプロセスを通して、

人間の精神は世界の中に自分を見いだすことになる。つまり世界とは自分（たち）だ、

という自己確信が精神である。こうした精神の態度は、もちろん他者性というものを抹

消している。あるいはより正確に言えば、他者性を止揚して自己のうちに取り込んだ自

己となっている。ヘーゲルにおけるこうした他者の自己化を非難することは簡単である。

だがより重要な課題は、そのような止揚がどのように成立しているのかというメカニズ

ムの解明であろうし、ヘーゲルの哲学はまさにその解明を行っているものとして読める

点に今日的な価値があると考える。ヘーゲルに従えば、いわば世界に対する記号的な対
0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0

峙
0

の仕方をすることが人間性であることになる。現代の私たちの視点から言えば、ここ

では近代的な人間性の成立機制を分析するための手がかりが提供されていると言える。

ここで理論的精神と呼ばれる精神は、知性とも呼ばれる。すでに一般性を獲得した知

的な精神のモードである。知性はまずはじめの段階としては「直観」（Anschauung）を持つ。



106

直観というのは直接的な受容された感覚のことであるけれども、すでに時間と空間の形

式のうちに投入された感覚与件である。そうした意味ではまったく生
なま

の感覚そのものな

のではなくて、すでに知性的な秩序付けの入った感覚与件であると言ってよい。と同時に、

それは外部に客観として措定された感覚与件である。直観と言えば、カントの認識論（『純

粋理性批判』）における直観（感性）を思い浮かべればよいのだけれども、ヘーゲルは時

間と空間の形式に浸透された感覚与件と言いつつも、この時間と空間の形式が単なる主

観的な形式ではないことに注意を促す。そしてカントがそれらを単なる主観的形式にし

ようとしたことを批判する［Ibid.253. 同三四六］。ヘーゲルの精神哲学ではすでにこの

前の段階として「心」や「意識」が論じられ、自然的な心から覚醒し意識相互の闘争や

承認の段階をすでに経たものとして「精神」が論じられている。つまり現代風にわかり

やすく言えば、近代人の精神として一般化され知性化され、常識を獲得した精神におけ

る認識が語られているわけである。

直観の段階では、知性としての精神は自己外の存在に対して注意を向けている。この

外部に措定された直観を精神が自分のものとして捉え直し、いわば内面的なものにして

いく過程がこれに続く。この過程が進むことによって精神は自己のもとにあるという意

味での自由を得て、理論的な精神から実践的な精神へと進む。直観の次の段階が「表象」

（Vorstellung）である。表象とは、人間の想起や記憶の能力によってイメージ化された直

観である。イメージ化されることによって直観的知は、精神の外にあって精神に対して

ある状態から、内化され、精神自身のものとなることができる。「精神は直観を自分のも
0 0 0 0

の
0

として措定し、直観に浸透し、直観を或る内面的なもの
0 0 0 0 0 0

にし、直観のなかで自分を想
0 0 0 0 0 0 0 0 0 0

起し
0 0

、直観のなかで現前し
0 0 0

、そしてそのことによって自由
0 0

になる。知性はこの自己内進
0 0 0 0

行
0

によって自分を表象
0 0

の段階に高める」［Ibid.256. 同三五一］。

興味深いのは、この「表象」の箇所である。ヘーゲルは表象化、つまりイメージ化に

ついて三つの種類もしくは段階を区別して叙述している。①想起（Erinnerung）、②構想

力（Einbildungskraft）、③記憶（Gedächtnis）である。ふつう Erinnerung という語は、

思い出すこと、記憶することという意味で使われる語であるけれども、ヘーゲルはこだ

わって、この Erinnerung という語の語形がもともと持っている内化という意味を強調す

る。そして記憶にはあえて Gedächtnis という別の言葉をあてる。この後に説明するが、

ヘーゲルは経験した情景を情景として思い出すこと、そのときその場のイメージ像を思

い浮かべることを「記憶」だとはみなしていない。ここはもしかすると、現代人の一般

的な記憶についての考え方と異なるところかも知れない。映画というメディアの発明以

後、映像の時代に生きていることも影響しているであろうが、私たちは、記憶と言えば

映像的な記憶だと考える傾向がある。実際フラッシュバックの手法は、今日の映像メディ

アにおけるもっともポピュラーな演出技法の一つであろう。しかしヘーゲルは、映像的

な想起は記憶ではないと考えている。それでは、単なる想起とは区別される記憶とは何

なのか。またそのときに構想力の働きはどのように位置づけられるのか。簡単に言えば、



107ヘーゲルにおける構想力のポジション

構想力は想起の能力であると同時に抽象化の能力であり、そして記号を生成する能力で

あることが明らかになる。ヘーゲルにおいては、構想力は二段階の働きを持っている。

もちろんこれはカントに由来する。再生産的構想力と生産的構想力の区別である。ヘー

ゲルはこの区別に、質的な移行もしくは断絶を持ち込み、生産的構想力を「記号を作る

構想力」として位置づけていく。カントの構想力とは異なり、ヘーゲルの構想力は
0 0 0 0 0 0 0 0 0

（特

に記号を作る構想力は）視覚的ではなく、聴覚的である点が特徴である
0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0

。その理由は、

聴覚こそが時間性と弁証法を可能にするものであるからという点にある。私たちが構想

力や記憶の問題を考える際に、視覚的／映像的に考える理由のひとつは、カントがそれ

らを論じる際の事例が視覚的／映像的なものであったことの影響を指摘できるかも知れ

ない。しかし驚くべきことにヘーゲルはすでに、視覚的／映像的なカント的構想力から

離反し、聴覚的／音声的な構想力を考えている。そしてこの聴覚的／音声的な構想力に

こそ、弁証法成立の鍵があると考えているようなのだ。そのことを見るために、表象の

三段階、①想起、②構想力、③記憶を順にたどってみよう。

＊

①表象の第一段階である「想起」が生み出すものは「心像」（Bild）である。“Bild” は
ラテン語の “imago” に相当し、いわば「イメージ」のことと言ってよいだろうが、ここ

で言われるイメージが視覚イメージだけに限定されるかどうかはわからない。ヘーゲル

は、直観の本来の感官は視覚であると述べている。また視覚は物質の観念的な独立性お

よび客観性の感覚であるとされ、外部性の感覚であると位置づけられている（それに対

して、味覚、嗅覚は対象の物質的消滅、聴覚は物質の物質的な存立かつ観念的な消滅の

感覚であるという具合に区別される）［Ibid.251—52. 同三四四―四五］。感覚を内面化し、

抽象化することがヘーゲルの表象論における進行の順番であるので、表象の第一段階に

おいて形成される「心像」は、視覚イメージ優位の表象であると考えてよいのだろう。

さて知性は、直観を想起で受けとめる。つまり直接的な感覚を自己内のイメージへと変

換する。これによって直観は、それが持っていた具体的な時間性と空間性から、切り離

される。ヘーゲルは、直観は光であるが、心像はそれが暗くされたものだと言う。そし

て心像は、心の無意識の領域の暗闇に保存されると述べている。ここで真暗な竪坑（シャ

フト）をヘーゲルは思い浮かべている［Ibid.259—61. 同三五六―五八］。面白いのは、こ

の心像の貯蔵庫は、私の恣意で自由になるものではない、とヘーゲルが考えているとこ

ろである。心像は無意識的かつ自動的に、大量に、この暗いシャフトに蓄積されていく。

この蓄積された心像が呼び出されるためには、現存する直観が必要となる。ある具体的

な直観を知性が経験するときに、知性はそこに自分が貯蔵している同内容の心像を重ね

る。だから言ってみれば、知性とはいつも直観を経験しながら、それを自分のイメージ

で捉えている精神のことである。こうすることで知性は、直観を自分のものとすること



108

ができる。ヘーゲルは人間の精神が成長すること、大人になること、つまり教養を得る

こととは、想起のうちに生きるようになることであると考えている。「このような方法で

子供たち
0 0 0 0

は直観
0 0

から想起
0 0

へ進む。或る人間が教養がある人間であればあるほど、それだ

けますます多く彼は直接的直観のなかに生きているのではなくて、自分のあらゆる直観

の場合に、同時に想起のなかに生きているのである」［Ibid.262. 同三六〇］。もう一つ面

白いのはヘーゲルが、直観と心像とのこの重ね合わせという関係によって、私たちは心

像をはじめて自分の心像とすることができると述べている点である。実際の直観がもた

らす光によって心の闇から目覚め引き出されるという契機を得ないかぎり、私たちのう

ちの無意識の領域に貯蔵された心像は、まだ他なるものであり、私たちのものにはなっ

ていないということだ。暗闇に貯蔵されるイメージは、私たちの内なる他者である。こ

うして外部と内部、それぞれの側で、私たちの恣意に任せないものがひとつに合一する

ことで、私たちのうちに内面化された表象が誕生する。この経験が繰り返され、心像は

直観によってたびたび呼び出されるうちに、大きな生命を獲得するようになり、やがて

外的直観を必要とせずに動き出すようになる。これが構想力の働きである。

②表象の第二段階である「構想力」は、心像の恣意的な呼び出し（再生産的構想力）

と連合（連合する構想力）、さらに記号の生産（生産的構想力）を可能にし、一般的表象

を駆使することを可能にする。想起では心像は直観の現存在に付随して呼び出されるに

すぎなかったが、知性は構想力の威力によって心像を恣意的に、つまり随意に呼び出す

ことができるようになる。ヘーゲルは、この構想力が随意に心象を呼び出せるようにな

ることを、精神が一般的知性である証として、重視している。構想力の一番単純な働き、

つまり再生産的構想力はただ単に心像を再生し現存在に引き入れるだけの力であり、心

像の内容に創造的な変化を加えるわけではないので、単に形式的なものであるとも言わ

れるけれども、それにもかかわらずそれは知性の働きであり、単なる「想起」とは区別

される。想起は現前する直観がないと働かず、またその働きは恣意的ではない。つまり

制御できるものではない。先にも述べた没意識的で真暗な竪坑、夜にもたとえられる心

の闇に蓄積された暗い心象は、現実の直観の光に照らされることによって呼び出される、

これが想起であった。ところがこの暗い心象を自分で明るく光らせることができるよう

になると、それが構想力であるとヘーゲルは言う。「知性は……自分がもっているもろも

ろの心像から成っている宝を隠蔽している真黒な闇を引きさき、そして現在性（現前性）

がもっている光にみちた明るさによってその闇を追放する。表象作用の第一の
0 0 0

形態すな

わち想起
0 0

はこのことによって構想力に高まる」［Ibid.264. 同三六二］。恣意的に心像を心

の奥底の暗闇から引き出せるようになること、このことをヘーゲルは知性の力として評

価しており、そうであってこそそれは単なる想起ではなく構想力であると区別している。

だから構想力は、一番単純な働きである再生産的構想力であるだけですでに、単なる想

起よりも知性的である。問題は、想起の力はどのような契機によって構想力に「高まる」

のかということである。「〔再生産的構想力においては〕自我は今やもろもろの心像を支



109ヘーゲルにおける構想力のポジション

配する威力になっている」［Ibid.262. 同三六〇］。では何が単なる想起をこの構想力に高

めるのか。何が自我の制御できない、あるいは自我がその威力に却って屈しているとこ

ろの心像の威力を逆に照らし出す光をもたらし、単なる想起を自我の威力であるところ

の構想力へと変換するのか。この「光」にあたるものは、どこからやってくるのか。私

たちはこの問題意識をもちながら、ヘーゲルの叙述をさらに読み進めて行こう。

構想力は第二に、心像を単に呼び出すだけではなくて、相互に関係させ、一般表象に

高めることができるようになる。これが連合する（連想する）構想力である。ヘーゲル

は近世哲学、とくに経験論の系譜で生じた「観念連合（Ideenassoziation）」という考え方、

およびそれに基づく経験的心理学をここで批判する［Ibid.262. 同三六一］。観念連合に

対して「連合する構想力（Die assoziierende Einbildungskraft）」［Ibid.265. 同三六四］と

言い、構想力の恣意性、自主性、知性を強調する。ここでヘーゲルは、偶然的な連想に

よって導かれる通常の社交的会話、つまり空談ではなくて、機知や洒落を構成する知的

な言葉の遊戯を含んだ会話を例に出している。心像の連合は、単なる自然的な「相互継

起的落ち合い」（Aufeinanderfallen）などではないと、ヘーゲルは強く言う。つまり心像

がその相互の類似性などによってまるで引力によるかのように自然に結合するという考

え方を否定する。結合はあくまで知性の働きによる人為的なものである、とヘーゲルは

考えている。「この相互継起的落合
0 0 0 0 0 0 0

が全くの偶然
0 0

、全く概念を欠いたものでないためには、

相似た諸心像の牽引力
0 0 0

が仮定されるか、あるいはその力に似ていて、かつ否定的な威力

〔negative Macht〕が仮定されなければならないだろう。それは諸心像がもっているなお

不等なものを相互に摩滅させるような否定的威力である。この力は実は知性自身であり、

自己と同一な自我である。そして自己と同一な自我は自分の想起（内化）によって諸心

像に直接に一般性を与え、且つ個別的直観をすでに内面化された心像のもとに包摂
0 0

する」

［Ibid.263. 同三六二。翻訳修正］。ヘーゲルは心像同士が相互の類似性のようなものによっ

て自然に結合するという考えを認めない。むしろ知性は自然的・経験的連関を解消・分

解することによって一般的表象を産出する。「こうして知性は一般的表象を産出する場合

には自発的に活動するも
0 0 0 0 0 0 0 0 0

のとして振る舞う。それ故に、一般的な表象が精神の助力なしに、

多くの相似た表象が相互的に落ち合った〔……〕ことによって発生したというふうに仮

定することは、無意味な誤謬である。」［Ibid.266. 同三六六］。表象の結合は、構想力の自

発的な発動による「主観的きずな（ein subjektives Band）」であることをヘーゲルは強調

する。自発的に自我によって発動するこうした力が構想力であり、そういう力であって

こそ構想力は知性の力である。ヘーゲルは、心像そのものの持つ具体的な固有性を否定し、

みずからの与える一般性によって結合する力を知性として認めており、そしてその力を

自我と同一視している。つまり心像同士が自然に結合することを否定することが自我の

成立なのだ。このことは今日の精神分析的な視点から見て、興味深いと言えるだろう。ヘー

ゲルの言っていることを敷衍するならば、もし私たちが諸心像同士の力に負けてそれら

が相互に結合することを許すなら、それは私たちが自我を失った状態（すなわち精神病）



110

である、そういう考え方が導けるからだ。では諸心像の連鎖を許さず、諸心像を支配す

る威力として自我が成立することができるのは、いかにしてであろうか。ヘーゲルはこ

の箇所ではその疑問には答えない。ここで明らかにされているのは、この否定的な威力
0 0 0 0 0 0

としての自我がすでに成立しているからこそ、諸心像の連鎖は相互継起的落ち合い
0 0 0 0 0 0 0 0 0

では

なく、あくまで構想力による連合
0 0 0 0 0 0 0 0

によってなされるということである。この知性の箇所

ではすでに自我の構成は成立している。逆に言えば、自我の構成を成立させる力こそが、

構想力の源であることになる。私たちはこの論点に後に戻ることを忘れないでおこう。

今日の精神分析の観点から見てなお一層興味深いのは、ヘーゲルがここで連合する構想

力の働きを、会話の場面をもって例示していることである。通常の社交的な会話の場合は、

交わされる表象はそれが交わされる場面の影響を受け、誰とその表象について話してい

るか、また誰がその表象を発言したかなど〈場〉の力により外面的且つ偶然的な仕方で

一つの表象から他の表象へと会話がつながっていくが、才気に満ちた機知に富んだ人は、

確実なもの深いものを含む心像を追いかけることによって会話を紡いでいく。機知や洒

落は、こうした才気に満ちた偉大な精神がなす諸表象の知性的な結合であると言われる

［Ibid.265. 同三六四］。ヘーゲルにおいてはこのように「表象（Vorstellung）」は、言語

表現を含むものである。というより、より表象らしい表象、真の表象とは知性化された

表象であり、すなわち言語化された表象である。言語化された表象をやりとりする能力

こそがヘーゲルにおいては、知性であることに到達した自我の証である。この言語化さ

れた表象の完成形が「記号（Zeichen）」であり、これはもはやもともとの直観的心像と

は関係のない意味内容を持つ。記号の使い手は、そこに独自の意味内容を載せて、記号

を世界に向けて放つこととなる 5)。

構想力の第三のありかたは、こうして記号を生み出す構想力となる。いわゆる生産的

構想力であるが、ヘーゲルにおいてはこの生産的構想力が機械的な「記憶」へとステッ

プアップしたところで、知性は表象から思惟（思考）へと推移する。ヘーゲルが記憶を

機械性と結びつけている点、そして機械的な記憶を高く評価しているところは、読者に

とってもっとも不可解なところであろう。これを理解するためには、ヘーゲルが生産的

構想力を言語的な能力として考え、記号の生成を行う能力として考えていることを理解

する必要がある。生産的構想力の働きの例として芸術活動が挙げられるが、ヘーゲルが

挙げるのは言語芸術である。ヘーゲルにおいては諸心像の個別性をある一般性を持った

関係性に包摂し、自由に自分自身の内容をもつ総合へと作り変える知性の働きこそが芸

術であると考えられている。ここには単に直観をあるがままに再生するのとは異なる創

造性が入ってくる。そのことに対してヘーゲルは「空想（Phantasie）」という語を用い

る。空想とは直観から得られた心像を恣意的に操作することだ。「知性はこうして空想で

あり、象徴化する
0 0 0 0 0

構想力・寓意化する
0 0 0 0 0

構想力・または作詩する構想力である」［Ibid.266. 
同三六五］。ここにおいては、感性的な内容を言語によってある知性的なまとまりを持っ

たかたちの表現へと形成することが芸術の本質であり、象徴、寓意、作詩などの言語能



111ヘーゲルにおける構想力のポジション

力を駆使した芸術がより高く評価されていく。空想の段階において知性は、心像として

貯蔵されていた直観由来のストック素材を完全に自分のものとして内化し、自分の威力

の支配下に置き、自分に特有な内容のもとに包摂している。つまり貯蔵された直観的素

材を、自己を表現するための手段として使用する 6)。生産的構想力の働きは、ヘーゲル

の考えでは、特殊を一般性に包摂することである。つまり貯蔵された心像という直観由

来の特殊を、自己の空想の次元に取り込むことが一般化である。

現代の私たちは、ふつう空想（ファンタジー）というと、個人の勝手な夢想のことだ

と考える傾向にある。そのためヘーゲルがここで空想を生産的構想力の知性的な働きで

あると考えていることに違和感を感じても、不思議はない。ここにはヘーゲルの構想力

論を理解するうえで重要なポイントがある。いま「特殊を自己の空想の次元に取り込む

こと」と言った。この場合の「自己」というものが、ヘーゲルの精神哲学のこの段階で

はすでに一般的な自己
0 0 0 0 0 0

となっていることがその鍵である。これは「精神哲学」の前章「精

神の現象学」の最後で「一般的自己意識」［Ibid.226. 同三〇八］という名で成立したも

のである。現代風に言えば、他者の視点を自己に織り込んだ、社会化された自己と言っ

てもよいだろう。ここで発揮されている構想力／空想力はしたがって、個人の自由気ま

まな白昼夢や欲望に基づく夢想なのではない。それは言語表現によるコミュニケーショ

ンの場面で発揮される、すでに社会化／歴史化され、限定され、去勢された構想力なの

である。たとえば芸術とは、このように自己がすでに身にまとった一般性、つまり社会

性や歴史性を、みずからのうちに蓄えた感性的な素材を用いて表現することであるとヘー

ゲルは考えている。したがって芸術文化作品には、必ず社会性・歴史性の表現がある、

というふうにヘーゲルの芸術論を理解するべきだろう。ここで社会性、歴史性というの

はもちろん、そのように著者が現代風に表現しているだけであって、ヘーゲルの言い方

ではそれは一般者としての精神のことである。「この〔心像と一般的表象の〕統一は、一

般的表象が心像を支配する実体的威力
0 0 0 0 0

として活動し、且つ自己をそのようなものとして

確証し、心像を偶然的なものとして自己に服従させ、自己を心像の魂にし、心像のなか

で現勢的自覚的
0 0 0 0 0 0

になり、自己を想起（内化）し、自己自身を顕示するということによっ

て現れるのである。知性は一般者
0 0 0

と特殊者
0 0 0

とのこの統一・内面的なもの
0 0 0 0 0 0

と外面的なもの
0 0 0 0 0 0

とのこの統一・表象
0 0

と直観
0 0

とのこの統一を作り出し、そしてこうして直観のなかに現存

している全体性
0 0 0

を確証された
0 0 0 0 0

全体性として回復する
0 0 0 0

」。直観にもある意味ではじめから全

体性は含まれていたという言い方をヘーゲルはする。直観といえども、すでに一般的と

なった自己意識としての知性の経験する直観だからである。だから生産的構想力の働き

とは、それを自覚的に取り出し、回復することに他ならない。その活動の一環として芸

術があるとヘーゲルは考えている 7)。

（〈４〉へ続く）



112

注

1）  本稿は一般書籍『哲学の戦場』（那須政玄・野尻英一編、行人社、二〇一八年）所収の「未

来の記憶 — 哲学の起源とヘーゲルの構想力についての断章」に加筆修正し、学術

紀要掲載用にシリーズのかたちに再構成したものである。

2）  ヘーゲルの構想力についての扱い、特に精神病との関連については時期によって違い

が見られるが、その異同を論じるのは別の機会とし、ここでは典拠テキストとして最

晩年の『エンツュクロペディー』第三版を扱う。

3）  傍点強調は船山訳を踏襲したが、原文に確認できない強調を削除した。

4）  他にも［Hegel(Enz-III)86. 邦訳一一〇］、［Ibid.191. 同二五四―五五］を参照のこと。

5）  ヘーゲルの考えでは、ここで論じられている理論的精神はその次の実践的精神とと

もに主観的精神の領域内にあるものとされているが、主観的精神とは作り出すもの、

産出するものであると述べられている。そして理論的精神の作り出すものは「言葉

（Wort）」であると明言されている［Hegel(Enz-III) 238. 邦訳三二六］。ちなみに同個

所では、実践的精神の生み出すものは「享受（Genuß）」であると述べられている。

6）  カナダ出身の現代のヘーゲル学者チャールズ・テイラーは、ヘーゲルの哲学を「表現

主義（表現派）」であると位置づけるが、たしかにこの箇所におけるヘーゲルの空想

や作詩についての思想を見ると、ロマン主義でもなく、印象派でもなく、表現主義で

あると言えるように思える［Taylor(2015=1979)］。
7）  ポール・ド・マンは、ここで示したような芸術作品の持つ社会性・歴史性へとラディ

カルに突き抜けるヘーゲルの芸術観について、それが「美学イデオロギー」への批

判機能を持つこと、すなわち美学的な観点がはらむイデオロギー性を喝破するもので

ありうることを評価する一方で、その場合に、芸術はいかにして芸術であることが

できるのかを問題提起している [de Man(1996)91-104, “Sign and Symbol in Hegel’s 
Aesthetics” ]。この問題は、本論考シリーズの後において再度論じるように、私たち

の想像の生み出すものが単なる個人的な限定された妄想とならないのはなぜなのか

をヘーゲルが問題視していないことの問題として現れる。ラカン以降の精神分析の考

え方、またジェイムソン以降の表象文化論の考え方を借りるならば、私たちの生み出

す表象（イメージ）は、それが健全とされる状態から生み出されたものであれ、病的・

障害的とされる状態から生み出されたものであれ、社会構造の中で生きる人間が現実

的／象徴的疎外の中で生み出す想像的解決としての性質を持つもの、と定式化でき

る。ここで取り上げている「精神哲学」の展開に即して言うならば、ヘーゲル哲学に

ついての重大な問題の一つは「自己意識」は「精神」に到達すべきであるのか、ある

いはすでに到達しているのか、である。ヘーゲルの叙述はいつもそのように発達論的

／構造的な叙述の交差である。この交差が意味するのは、つねにすでに、自己意識は

精神に到達すべき
0 0

であるが、そうであるかぎりで自己意識は精神には完全には到達し

ていない
0 0 0

ということである。なぜならば精神への完全な到達は、自己意識の完全な消



113ヘーゲルにおける構想力のポジション

失、もしくは自己の忘却であると推測されるからである。そしてこの完全なる精神へ

の到達以前の状態、自己意識の完全な消失のない状態においてこそ、つまりこの「中

間状態」においてこそ、芸術は可能であるということになる。しかしこの場合の芸術

とは、ヘーゲル以前の芸術のこととなる。ヘーゲルの言う芸術作品の歴史の完成とは、

旧来の意味での芸術が終焉することを意味している。ド・マンが「芸術はわれわれに

とってすでに過去のものである」というヘーゲルの言葉を特に取り上げるのは、この

問題を論じようとしてのことである [de Man(1996)103]。ヘーゲルが「精神哲学」や「美

学講義」の叙述を運ぶ途中の状態を純粋に定式化し、これに物質的な顕現としての作

品の形態を取らせてみたとしたら、それは「時代遅れとなった自己意識」の「象徴様

式」である「アレゴリー」となることを、ド・マンは取り出す。これはいわば、すで

にわれわれがその意味を思い出すことができなくなっているにも関わらず、なんらか

の意味を持っていたことだけを意味ありげに伝えて来る象徴様式となるだろう。ド・

マンはここではヘーゲルにおける「象徴」（形態が意味を表現しているもの）と「記

号」（形態が形態そのものとは別の意味を表現しているもの）の差異を土台として議

論を展開しているが、もう少し明確に「時代遅れとなった自己意識の象徴様式」、す

なわち〈忘れられたアレゴリー〉とは、「象徴」と「記号」の中間状態、すなわち旧

い意味の消去と新しい意味の付与のあいだを物質的に顕現しうるものであることを

指摘すればよかったのである。それは純粋な記号とでも言うべきものである。言表内

容と言表行為のカップリングが「記号」である、と現代風に言うならば、純粋な言表

行為のみの「記号」、記号化の作用そのもの、プロセスそのもの、まさに記号が生ま

れようとする運動そのものが物資的な顕現となっている状態のことである。ところで

こうした〈忘れられたアレゴリー〉を別様に表現するものとしては、SF 作家 J・G・

バラードが、一九七〇年代以降の心理作用を表現の対象とするようになった SF 文学

の本質を表現して述べた「もし誰も書かなければ、私が書くつもりでいるのだが、最

初の真の SF 小説とは、アムネジア（健忘症、あるいは記憶を失った）の男が浜辺に

寝ころび、錆びた自転車の車輪を眺めながら、自分とそれとの関係の中にある絶対的

な本質をつかもうとする、そんな話になるはずだ」が、あてはまるのではないだろう

か [Ballad(2017)102]。さらに踏み込んで論じるならば、この錆びた自転車を前にし

た浜辺の記憶喪失の男とは、発達した資本主義社会において「商品」に囲繞される中

で自己意識に目覚める私たちの日常の比喩にほかならない。商品とは「言表行為」を

物質化した作品にほかならず、この作品との接触によって作動する記号化の作用その

ものこそ、商品空間において目覚める私たちの自己意識なのである。こうした知見を

今日の精神分析の理論に接続することも可能である。自己意識の完全な「消失」と自

己意識の「忘却」とは異なる状態であると仮定してみることは可能であるかも知れな

い。ここに精神分析の概念である「抑圧」や「排除」を適用することで、より精密に

この「中間状態」を分化させて論じることはできるだろう。こうした試みは、最晩年



114

のラカンがジョイスの文学作品を「サントーム」というタームで、症候／適応として

論じたことと通じるはずであり、またジジェクがヘーゲルを「最も崇高なヒステリー

者」と呼ぶこととも通じるだろう [Žižek 2014]。

主要参考文献

＊文献リストは本論考シリーズ共通のものである。

＊論点の上で重要なものについては原典を参照し、原典情報、邦訳文献情報の順に掲

載した。邦訳のみ参照のものは邦訳文献情報を先に掲載している。筆者が翻訳を修正

した場合は都度明記した。

Arendt, Hannah Vita activa oder vom tätigen Leben, 17. Aufl age, 2016.（ハンナ・アーレント『活

動的生』森一朗訳、みすず書房、二〇一五年）

Ballard, J.G. “Which Way to Inner Space?”, Science Fiction Criticism: An Anthology of Essential 
Writings, edited by Rob Latham, Bloomsbury Academic, 2017, pp.101-103.（邦訳：https://
ja.wikipedia.org/wiki/J・G・バラード［2022 年 9 月 27 日アクセス］）

de Man, Paul Aesthetic Ideology, edited with an introduction by Andrzej Warminski, University of 
Minnesota Press, 1996.（ポール・ド・マン『美学イデオロギー』上野成利訳、平凡社

ライブラリー、二〇一三年）

Derrida, Jacques Marges-de la philosophie, Les editions de Minuit, 1972.（ジャック・デリダ『哲

学の余白（上・下）』高橋允昭ほか訳、法政大学出版局、二〇〇七・二〇〇八年）

Hegel, G.W.F. Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften III [Werke 10], Suhrkamp, 1986.
（Enz-III と略記）（Ｇ・Ｗ・Ｆ・ヘーゲル『精神哲学』船山信一訳、岩波書店［改訳版・

単行本］、二〇〇二年）

Hegel, G.W.F. Glauben und Wissen oder die Reflexionsphilosophie der Subjektivität in der 
Vollständigkeit ihrer Formen als Kantische, Jacobische, und Fichtesche Philosophie (Kritisches 
Journal der Philosophie, Bd. II, Stück 1, Juni, 1802) [Suhrkamp, Bd.2].（GW と略記）（Ｇ・Ｗ・

Ｆ・ヘーゲル『信仰と知』上妻精訳、岩波書店、一九九三年）

Hegel, G.W.F. Vorlesungen über die Ästhetik, Berlin 1820/21. Eine Nachschrift, hrsg. von Helmut 
Schneider, 1995 [Hegeliana, Bd.3]. （VA-1820 と略記）（Ｇ・Ｗ・Ｆ・ヘーゲル『美学講義』

寄川条路監訳、法政大学出版局、二〇一七年。本書は一八二〇／二一年のベルリン大

学で行われた最初の美学講義の講義録）

Hegel, G.W.F. Vorlesungen über die Ästhetik I, II, III [Werke 13, 14, 15], Suhrkamp, 1986.（VA-I, 
II, III と略記）（Ｇ・Ｗ・Ｆ・ヘーゲル『美学講義（上・中・下）』長谷川宏訳、作品社、

一九九五・一九九六年）

Hegel-Studien. Bd.26. Nachschriften von Hegels Vorlesungen. Hrsg. von Friedhelm Nicolin und 
Otto Pöggeler, Meiner, 1991.（オットー・ペゲラー編『ヘーゲル講義録研究』寄川条路



115ヘーゲルにおける構想力のポジション

監訳、法政大学出版局、二〇一五年「第６章・主観的精神の哲学講義」（ブルクハルト・

トゥシュリング））

Heidegger, Martin Kant und das Problem der Metaphysik, Gesamtausgabe Band 3, Klostermann, 2. 
Aufl age, 2010. （マルティン・ハイデガー『カントと形而上学の問題』木場深定訳、理

想社、一九六七年）

Husserl, Edmund Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie, 
Erstes Buch, Allgemeine Einführung in die reine Phänomenologie, Sechste Auflage, Max 
Niemeyer Verlag, 2002.（エドムント・フッサール『イデーン Ⅰ—Ⅰ・Ⅱ』渡辺二郎訳、

みすず書房、一九七九・一九八四年）

Jakobson, Roman / Morris, Halle Fundamentals of Language, Mouton & Co., Printers, 2015.（ロ

マーン・ヤーコブソン『一般言語学』川本茂雄監修、田村すゞ子ほか共訳、みすず書房、

一九七三年）

Jameson, Fredric The Hegel Variations, Verso, 2010（フレドリック・ジェイムソン『ヘーゲ

ル変奏』青土社、二〇一一年）

Jameson, Fredric The Ideologies of Theory: Essays 1971-1986, Verso, 2008 [1988].（『のちに生

まれる者へ — ポストモダニズム批判への途 1971-1986』鈴木聡ほか訳、紀伊國屋

書店、 一九九三年）

Kant, Emmanuel Anthropologie du point de une pragmatique, précédée de Michel Foucalt ; 
Introduction à l’Anthropologie de Kant, Paris, Librairie philosophique J. Vrin, 2008. （ミシェ

ル・フーコー『カントの人間学』王寺賢太訳、新潮社、二〇一〇年）

Kant, Immanuel Kritik der reinen Vernunft. Nach der 1. Und 2. Original-Ausgabe hrsg. von 
Raymund Schmidt, 1926, Philosophische Bibliothek, Bd. 37a, Felix Meiner, 1990.（『純粋理

性批判（上・中・下）／プロレゴーメナ』有福孝岳・久呉高之訳、カント全集４・５・

６、岩波書店、二〇〇一・二〇〇三・二〇〇六年）

Kant, Immanuel Kritik der praktischen Vernunft. (Sämtliche Werke. Herausgegeben von Karl 
Vorländer. Band II. Philosophische Bibliothek Bd. 38. 5. Aufl age, 1906.（『実践理性批判・

人倫の形而上学の基礎づけ』坂部恵・伊古田理・平田俊博訳、カント全集７、岩波書店、

二〇〇〇年）

Kant, Immanuel Kritik der Urteilskraft. (Sämtliche Werke. Herausgegeben von Karl Vorländer. 
Band II. Philosophische Bibliothek Bd. 39. 7. Aufl age, 1924.（『判断力批判（上・下）』牧

野英二訳、カント全集８・９、岩波書店、一九九九・二〇〇〇年）

Kant, Immanuel Anthropologie in pragmatischer Hinsicht. (Sämtliche Werke. Herausgegeben von 
Karl Vorländer. Band IV. Philosophische Bibliothek Bd. 44. 7. Aufl age, 1980.（ApH と略記）

（『人間学』渋谷治美・高橋克也訳、カント全集１５、岩波書店、二〇〇三年）

Lacan, Jacques Le transfert (1960-1961), Le Séminaire, livre VIII, Édition du Seuil, 1991.（ジャッ

ク・ラカン『転移（上・下）』小出浩之ほか訳、岩波書店、二〇一五年）



116

Marx, Karl / Engels, Friedrich Die Deutsche Ideologie [1845-1846], Marx-Engels Werke (MEW), 
9 Aufl age 1990.（マルクス／エンゲルス『ドイツ・イデオロギー』廣松渉編訳、岩波

文庫、二〇〇二年）

Nojiri, Eiichi “Negativity, History, and the Organic Composition of Capital: Toward a principle 
theory of transformation of subjectivity in Japan”, Canadian Social Science, Volume 10 
(Number 4) 1—21, 2014.

Sohn-Rethel, Alfred Geistige und körperliche Arbeit : zur Epistemologie der abendländischen 
Geschichte. Rev. u. erg. Neuaufl . Weinheim: VCH, Acta Humaniora, 1989.（アルフレート・

ゾーン＝レーテル『精神労働と肉体労働』寺田光雄ほか訳、合同出版、一九七五年）

Taylor, Charles Hegel and Modern Society, Cambridge University Press, 2015 [1979].（チャール

ズ・テイラー『ヘーゲルと近代社会』渡辺義雄訳、岩波書店、二〇〇〇年）

Vieweg, Klaus Die sanfte Macht über die Bilder—Hegel Philosophische Konzeption von 
Einbildungskraft (lecture at Hosei University), 2008.（クラウス・フィーベーク「像を支

配する柔らかい力：構想力についてのヘーゲルの哲学的構想」赤石憲昭・野尻英一訳

『理想　第六八二号』、二〇〇九年）

Žižek, Slavoj The Most Sublime Hysteric: Hegel with Lacan, Cambridge, Polity Press, 2014.（ス

ラヴォイ・ジジェク『もっとも崇高なヒステリー者 — ラカンと読むヘーゲル』鈴

木國文ほか訳、みすず書房、2016 年）

アウグスティヌス『告白録（上・下）』（アウグスティヌス著作集第五巻 Ⅰ・Ⅱ）宮

谷宣史訳、教文館、二〇〇七年（「告白」と略記、巻・章を「一〇・一七」と略

記 ）(SANCTI AVGVSTINI CONFESSIONVM LIBRI XIII QUOD POST MARTINVUM 
SKUTELLA ITERVM EDIT LVCAS VERHEIJEN O. S. A. Maître de recherche au C. N. R. S., 
TVRNHOLTI, TYPOGRAPHI BREPOLS EDITORES PONTIFICII, MCMLXXXI (CORPUS 
CHRISTIANORVM Series Latina XXVII)

アウグスティヌス『三位一体』（アウグスティヌス著作集第二八巻）泉治典訳、教文館、

二〇〇四年（「三位一体」と略記、巻・章略記同上）(Œuvres de Saint Augustin, 15-16, 
La Trinité, 1955)

アウグスティヌス『創世記注解（１・２）』（アウグスティヌス著作集第一六・一七巻）

片柳栄一訳、教文館、一九九四年（「創世記注解」と略記、巻・章略記同上）(Œuvres 
de Saint Augustin, 48-49, De Genesi ad litteram, 1972)

浅田彰『構造と力 —記号論を超えて』勁草書房、一九八三年

朝妻恵里子「ロマン・ヤコブソンのコミュニケーション論：言語の「転位」」『スラヴ研

究 No. 56』北海道大学スラブ研究センター、一九七 — 二一三頁、二〇〇九年

岡崎和子「記憶論の深まり」北陸大学紀要第二六号、一〇九 — 一二三頁、二〇〇二年

加藤尚武ほか編集『ヘーゲル辞典』弘文堂、一九九二年

クセノポン（クセノフォーン）「ソクラテスの弁明」『ソクラテスの弁明・饗宴』船木英



117ヘーゲルにおける構想力のポジション

哲訳、文芸社、二〇〇六年（E. C. Marchant, Xenophontis Opera Omnia, Tomus 2, Oxford 
Classical Texts, 1921）

クセノポン（クセノフォーン）「饗宴」『ソクラテスの弁明・饗宴』船木英哲訳、文芸社、

二〇〇六年（E. C. Marchant, Xenophontis Opera Omnia, Tomus 2, Oxford Classical Texts, 
1921）

クセノポン（クセノフォーン）『ソークラテースの思い出』佐々木理訳、岩波文庫、

一九七四年

ゴフ、ジャック・ル「中世の人間」、ジャック・ル・ゴフ編『中世の人間 — ヨー

ロッパ人の精神構造と創造力』鎌田博夫訳、法政大学出版局、一九九九年（Sous la 
direction de Jacques Le Goff , L’uomo medievale, Giuseppe Laterza & Figli Spa, 1987）

酒井直樹『過去の声—十八世紀日本の言説における言語の地位』以文社、二〇〇二年

坂口ふみ『〈個〉の誕生—キリスト教教理をつくった人びと』岩波書店、一九九六年

清水光恵「自閉症スペクトラムにおける『私』」（第一六回河合臨床哲学シンポジウム、

二〇一六年一二月一一日、於：東京大学弥生講堂一条ホール）

庄子大亮『アトランティス・ミステリー — プラトンは何を伝えたかったのか』ＰＨＰ

新書、二〇〇九年

新宮一成『ラカンの精神分析』講談社現代新書、一九九五年

『荘子・内篇』金谷治訳注、岩波文庫、一九七一年

デカルト『省察・情念論』（中公クラシックス）井上庄七ほか訳、中央公論新社、

二〇〇二年（Euvres de Descartes; publiées par Charles Adam et Paul Tannery, Tome VII, 
XI）

デニケン、エーリッヒ・フォン『未来の記憶』松谷健二訳、一九九七年［再刊］（Erich 
von Däniken, Erinnerungen an die Zukunft, Econ Verlag GmbH, 1968）

富松保文『アウグスティヌス〈私〉のはじまり』ＮＨＫ出版、二〇〇三年

野尻英一『意識と生命 — ヘーゲル『精神現象学』における有機体と「地」のエレメン

トをめぐる考察』社会評論社、二〇一〇年

バフチン、ミハイル「ドストエフスキー論の改稿に寄せて」『ことば 対話 テキスト』

（ミハイル・バフチン著作集第八巻）新谷敬三郎ほか訳、新時代社、一九八八年（К 
переработке книги о Достоевском. Там же, с. 308-327 [1961]）。初出事情については邦

訳書解説を参照。

広田昌義「想像力の位置 : モンテーニュからデカルトへ 」『一橋大学研究年報 人文科学

研究』一二号、二六七 — 三一九頁、一九七〇年

プラトン「ソクラテスの弁明」『プラトン全集１（エウテュプロン・ソクラテスの弁明・

クリトン・パイドン）』今林万里子・田中美知太郎・松永雄二訳、岩波書店、一九七五年（J. 
Burnet, Platonis Opera, 5 vols., Oxford Classical Texts）

プラトン「饗宴—恋について」『プラトン全集５（饗宴・パイドロス）』鈴木照雄・藤沢



118

令夫訳、岩波書店、一九七四年（J. Burnet, Platonis Opera, 5 vols., Oxford Classical Texts）
プラトン「メノン—徳について」『プラトン全集９（ゴルギアス・メノン）』賀来彰俊・

藤沢令夫訳、岩波書店、一九七四年（J. Burnet, Platonis Opera, 5 vols., Oxford Classical 
Texts）

プラトン「国家 — 正義について」『プラトン全集１１（クレイトポン・国家）』田中美

知太郎・藤沢令夫訳、岩波書店、一九七六年（J. Burnet, Platonis Opera, 5 vols., Oxford 
Classical Texts）

プラトン「ティマイオス —自然について」『プラトン全集１２（ティマイオス・クリティ

アス）』種山恭子・田野頭安彦訳、岩波書店、一九七五年（J. Burnet, Platonis Opera, 5 
vols., Oxford Classical Texts）

プラトン「クリティアス—アトランティスの物語」『プラトン全集１２（ティマイオス・

クリティアス）』種山恭子・田野頭安彦訳、岩波書店、一九七五年（J. Burnet, Platonis 
Opera, 5 vols., Oxford Classical Texts）

ボルヘス、Ｊ・Ｌ『伝奇集』岩波文庫、一九九三年（Jorge Luis Borges, Ficciones, Edit. 
Emecé, 1944）

真木悠介「交響するコミューン」『気流の鳴る音』筑摩書房、一九七七年

正高信男「他者との交流あっての『私』」読売新聞（学びの時評）、二〇〇五年一一月

二一日（月）

松本卓也『人はみな妄想する — ジャック・ラカンと鑑別診断の思想』青土社、

二〇一五年

三木清『構想力の論理（一九三九・一九四八年）』三木清全集第八巻、岩波書店、

一九六七年

村上春樹『ノルウェイの森（上・下）』講談社文庫、二〇〇四年

山田忠彰「ヘーゲルにおける構想力の行方 — ドイツ観念論における展開を顧慮して」

『ヘーゲル哲学研究　第一七号』三六 — 四九頁、二〇一一年

やまだようこ『ことばの前のことば　うたうコミュニケーション』（やまだようこ著作集

第一巻）新曜社、二〇一〇年

米盛裕二『パースの記号学』勁草書房、一九八一年

レヴィナス、エマニュエル『時間と他者』原田佳彦訳、法政大学出版局、一九八六年

（Emmanuel Levinas, Le temps et l’autre, 1948）
ロディス＝レヴィス、ジュヌヴィエーヴ『デカルト伝』飯塚勝久訳、未來社、一九九八

年（Geneviève Rodis-Lewis, Descartes, Biographie (Calmann-Lévi, 1955)

＊本論文は、文部科学省・日本学術振興会科研費 JP17H06336、JP19K21612 の助成

による研究成果の一部である。



119ヘーゲルにおける構想力のポジション

The Position of Imagination in Hegel: 
Critique of the Political Economy of Memory and Imagination, Part III

Eiichi NOJIRIOJIRI

This article is the third (Part III) in a series of six to eight parts. Merging philosophy, 
psychoanalysis, and cultural studies, this series seeks to articulate the relationship between the 
essential nature of Western philosophy’s metaphysical method of dialectics and the structure of 
memory in human beings. Covering Western philosophers from the ancient to modern periods, 
such as Plato, Socrates, Augustine, Descartes, Kant, Heidegger, Hegel, Lacan, Derrida, and 
Jakobson, and quoting social, cultural, and psychopathological materials such as Sarashina Diary 
(the daughter of Sugawara no Takasue in 11c Japan), Funes the Memorious (Jorge Luis Borges), 
Norwegian Wood (Haruki Murakami), 1984 (Apple Computer television commercial), autism 
spectrum disorder, late capitalism, and even the Quest Atlantis boom, this series endeavors to 
elucidate the nature of memory in the neurotypical (NT), or the so-called normal – the majority of 
human beings. It is only in comparison with the so-called abnormal that the so-called normal can 
be defi ned. As a conclusion, the author elucidates that it is the being of “the otherness” that always 
and already permeates the normal and stable functioning of memory, and it is that which frames 
the structure and content of the ego. In other words, this study depicts the heteronomous nature of 
the capability of memory and imagination of typical developed individuals. 

In Part I, I traced the position of the imagination from Augustine to Descartes, and in Part II, 
its position in Kant and Heidegger. In Part III, I will examine Hegel’s theory of the imagination 
with precision. Hegel locates the function of the imagination in the chapter “Psychology” in 
the “Philosophy of Mind” in his Enzyklopädie. Hegel’s theory of imagination builds on Kant’s 
distinction between reproductive imagination and productive imagination, but Hegel transforms 
the productive imagination into an imagination that makes “sign.” 

In Hegel’s psychology, the function of representation follows the reception of sense data 
through intuition (Anschauung). The action of representation has three stages: recall (Erinnerung), 
imagination (Einbildungskraft), and memory (Gedächtnis). Imagination lies between recall 
and memory. The distinction between recall and memory is also unique to Hegel. In recall, the 
sensations received by intuition are made into images and stored in the “shaft” of the mind. Then, 
when the next intuition occurs, the stored images are called up and superimposed. This allows 
the human mind to receive the external world through images of its own. This is the beginning 
of intellectualization. Imagination, as the next higher stage, is the ability to call up images in an 
arbitrary manner, even in the absence of intuitive stimulation. Imagination furthermore functions 
as a productive imagination that produces “sign (Zeichen)” in the next stage. The position of this 
imagination is unique to Hegel. Sign is distinct from symbol. Symbols have sensory characteristics 
– their forms, which express their meanings – whereas signs are representations that have 
meanings independent of their sensory characteristics. Thus, to separate the sensible image from its 
individuality and subsume it in the abstract and general meaning world is to become an intellectual 
mind for Hegel, and such a general system of meanings is what Hegel calls “memory.” Thus, 
memory has nothing to do with personal recollections. In Hegel’s view, imagination thus leads 
human to live in “memory” as a general intelligence.

Keywords: Enzyklopädie; Hegel; imagination; memory; Philosophy of Mind; sign


