
Title ストーリーとしての現実世界 : A. マッキンタイア
『美徳なき時代』にみる物語としての自己と生

Author(s) 佐川, 祥予

Citation 多文化社会と留学生交流 : 大阪大学国際教育交流セ
ンター研究論集. 2023, 27, p. 11-18

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/90840

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



― 11―

『大阪大学国際教育交流センター研究論集　多文化社会と留学生交流』第27号（2023）

＊	 静岡大学国際連携推進機構助教

ストーリーとしての現実世界
―A.マッキンタイア『美徳なき時代』にみる物語としての自己と生―

佐川　祥予＊

要　旨
　本稿は、人間存在の観点から、ナラティヴの性質について検討することを目的としている。
ナラティヴに関しては、研究者によって様々な立場や解釈がなされ、アプローチも多様である
が、本稿では、ナラティヴ研究の核となるようなナラティヴの本質に関わる議論を提示したい。
まず始めに、個人化社会におけるナラティヴの役割について、Z. バウマンを参照しながら論じ
る。次に、今日、学術領域や日常生活において重要な位置を占めているナラティヴについて、
その本質は何かを、『美徳なき時代』（A. マッキンタイア , 1981/2021）を手掛かりに検討してい
く。その検討を踏まえ、最後に、今後のナラティヴ研究に活かせる視点を抽出していく。

【キーワード】ナラティヴ、自己、生、善、共同体

1　はじめに

　日本語教育において、ナラティヴを用いた教室実
践は目新しいものではなく、研究報告においてもナ
ラティヴやライフストーリーといったキーワードを
多く見かける。しかしながら、言語教育のためのナ
ラティヴ研究の理論的基盤づくりが十分に行われて
いるかどうかは疑問である。例えば、人文社会科学
における思想潮流を踏まえながらナラティヴをどの
ようなものとして位置づけるのか、あるいは、教育
という現場でなぜナラティヴを取り入れるのか、と
いった基本的な事項に関する議論を行う土壌が整っ
ていない状況がある。
　本稿は、人間存在の観点から、ナラティヴの性質
について検討することを目的としている。ナラティ
ヴに関しては、研究者によって様々な立場や解釈が
なされ、アプローチも多様であるが、本稿では、ナ
ラティヴ研究の核となるナラティヴの本質に関わる
議論を提示したい。言語教育におけるナラティヴ研
究のあり方について一石を投じ、今後の活発な理論
検討が行われることを企図するものである。

　ナラティヴ・ターン（物語的転回）は、ナラティ
ヴに関心を置いた研究が一つの潮流を形成していっ
たことを示すものである。例えば、質的研究におけ
るナラティヴを用いたエスノグラフィーの登場や、
On Narrative（Mitchell，1981）1）の出版などは、ナラ
ティヴ研究への関心の高まりを示すものである。「ナ
ラティヴ」という用語は学術用語であり、日常的な
表現で言えば、ストーリー／物語／語りのことであ
る。本稿ではナラティヴを、ストーリー／物語／語
りと同義のものとして用いる。
　ストーリーを語るという行為は、具体的に言えば、
諸々の行為を時間軸に沿って配置しながら、意味を
紡ぎ出していくというものである。ナラティヴ研究
のアプローチは、大まかに 2つに分けることができ
る。表現形式に着目するもの（語られたもの）と、
意味付けをして現実を生み出す機能に着目するもの
（語る行為）である。本稿は、後者に注目している。
　私たちの日々の社会生活においても、ナラティヴ
の重要性は高まる一方である。以下、Z.バウマン
（2001、2008）を参照しながら述べる。現在の私たち
は、バウマンが述べているように「個人化」2）した社



― 12―

会を生きている。バウマンは個人化の本質を、所与
とされたアイデンティティが、獲得されるものへと
変化したという点にあると述べている。アイデンテ
ィティは、グローバル化した現代で消えつつある「コ
ミュニティ」の代替物として求められるようになっ
たものであり、それゆえ、安心できる居場所として
の役割を担う。ところが、個人の利益追求を行った
個人化社会においては、他者との絆は途切れ、不安
定な自己を生み出しているため、アイデンティティ
構築の作業は容易ではない3）。バウマンは、人生の
物語を語ることは人生に意味や目的を与える活動で
あるが、同時に、大きな賭けでもあると言う。とい
うのは、個人化社会では、個人は自身の境遇に責任
を負わされているので、そのような基準の下で、自
己を評価してしまう可能性があるからである。社会
の様々な諸要因を切り離して、あるいは、人生とい
うゲームが仕組まれたものではないかと疑うことも
なく人生の良し悪しを決めてしまうことは、硬直し
た生を生み出してしまう。バウマンは、社会学の使
命は、現実の描き方が多様であることを示し、語り
の持つ様々な可能性が排除・剥奪されないようにす
ることであると述べている。
　上記のバウマンの議論では、現代社会における、
ナラティヴとアイデンティティの密接な関係、そし
て、ナラティヴの持つ可変性と柔軟性が指摘されて
いる。　

2　�生としてのナラティヴ―『美徳なき時代』
から

2－1　徳に関する 3つの段階
　今日、学術領域や日常生活において重要な位置を
占めているナラティヴであるが、その本質は何かを
考えてみたい。言い換えれば、私たちは、なぜナラ
ティヴを必要とするのか、という問いに向き合うと
いうことである。ナラティヴをどのように捉えるの
かによって、研究・実践のアプローチも変わってく
るため、このような基本事項の検討は常に継続して
行われるべきであろう。
　この点について、道徳哲学の領域で活躍したA.マ
ッキンタイアの『美徳なき時代』を参照したい。同
書で、マッキンタイアは、諸徳をめぐる議論の中で、
物語として自己を描くことの重要性を指摘しており、
人間の生とナラティヴの根源的な繋がりを示してい

る。人間は「物語を語る動物（story－telling animal）」
であるというテーゼはよく知られているが、そこで
の議論を改めて検討してみると、今後のナラティヴ
研究をより豊かにしていくための様々な視点―例
えば、対話、他者性、協働性、相互行為等―が含
まれているのである。
　徳とは何か。この点について、マッキンタイアは、
次の 3つの段階を経たものが「徳（virtue）」として
認められるという。「実践に内的な諸善（goods inter-

nal to a practice）」であること、また、一人の人間の
人生全体の善でもあること、さらに、人間存在にと
っても善であること、これら 3つの条件を経たもの
が徳である。つまり、まず、個々の実践が諸善をも
たらし、次に、その諸善がその人の人生の目的を生
み出し、そして、個々人の人生にとっての善がその
人の属する共同体・社会と重なり合う、といった一
連のプロセスが求められるということである。各段
階ではそれぞれ、「実践（practice）」、「一人の人間の
生の物語的秩序（narrative order of a single human 
life）」、道徳の伝統に関するテーマがある。もちろ
ん、今日の個人化した社会においては、諸徳の概念
の変化や「実践に内的な諸善」を捉えることの難し
さはあるが、ナラティヴ研究を行う上での重要な視
点も多く、改めて同書を検討することには意義があ
ると考える。

2－2　「実践に内的な諸善」
　マッキンタイアによれば、人は「善（a good）」や
「善そのもの（the good）」を目指して生きており、そ
の過程で、様々な「実践」を行っているという。あ
らゆる個々の「実践」もまた、何らかの善を目指し
たものである。「実践」というのは、「首尾一貫した
複雑な形態の、社会的に確立された協力的な人間活
動」（p.218 / 邦訳 p.230）のことで、規則に則りなが
ら、卓越した能力の発揮が求められるようなものを
指す。例えば、スポーツやチェスの試合、建築、農
業経営、その他、自然科学や人文科学、芸術におけ
る活動も含まれる。これらの日々の実践一つひとつ
には、個々の善があるという。マッキンタイアは、
2種類の善を示している。一つは、実践に付属して
いる外的な善のことで、例えば、名声、富、社会的
地位、権力、といった個人の財産や所有物になるも
のである。もう一つは、その実践を通じてのみ得ら
れる内的な善のことで、例えば、何かの分野で有能



ストーリーとしての現実世界

― 13―

さを発揮することや、新しい技法を生み出すことが
挙げられる。内的な善の特徴として、達成すること
が、その実践を行う共同体にとって善になるという
ことがある。とりわけ重要なのは、後者の「実践に
内的な諸善」であり、これを達成するために必要な
ものが、人間の性質としての徳であると述べている。
徳とは、正義、勇気、正直といったものであり、他
者との関係構築に関わるものである。こうした徳は、
諸々の実践における内的な善を支えるだけでなく、
私たちの人生をも支えているのだ。この点について、
次に見てみよう。

2－3　物語としての自己
　マッキンタイアは、様々な個々の実践における善
という段階から、次に、個人の人生全体における善、
自分にとっての善、というように、徳に関する議論
を展開する。諸徳は、私たちの個人生活を維持する
ものでもある。
　私たちは、自己の存在を成立させるために、統一
した生を求めている。ここで鍵となるのが、物語で
ある。マッキンタイアによれば、個々の人の生の統
一性は、その人の持つ人生の物語の統一性に拠って
いるという。つまり、人生の物語の描き方は、その
人の人生をどのように捉えるかということと連動し
ているのである。私たちは、「人間にとっての善き生
（the good life for man）」を求めて、「物語的な探究
（narrative quest）」を進める。　
　物語は、予測不可能性と目的論的性格の双方を持
っているという。

　実際、何らかの未来のイメージによって形成さ
れていない現在というものは存在しない。そして
未来のイメージとは常に、テロスの ―  あるいは
多様な諸目的や諸目標の ―  形で現前していて、
それに向かって現在の時点で私たちは進んでいる
か進み損ねているかいずれかなのだ。（…中略…）
私たちは何が次に起こるか知らないが、にもかか
わらず私たちの人生は、未来に向けて投影される
ある種の形をもっている。（p.250 / 邦訳 p.264）

　不確実な状況の中で、未来に向けて私たちが歩む
ことができるのは、「人間にとっての善き生」を目指
しているということがあるからだろう。目指してい
く方向があることで、不安定な現在においても、未

来をイメージすることができるのである。
　マッキンタイアは、物語的な自己は、人格の同一
性に関して、次のような特徴を持っていると述べて
いる。一つは、誕生から死までの時間の流れを生き
る歴史を持った主体であるという点である。それは、
自己の人生の過去の行為や出来事について、「申し開
きができる（accountable）」ということであり、人格
の同一性を示すような理解可能な物語を開示できる
ということを示している。もう一つは、他者に対し
ても、申し開きを求めることができるという点であ
る。個々人は自分の物語の主役であると同時に、他
者の物語の登場人物でもある。互いに相手の申し開
きを求めることで、互いの思惑を知ることができ、
物語を構成していくことができる。物語的な自己に
おける同一性の議論においては、個々人が申し開き
を行う責任を担っていると言える。

2－4　生きられている物語
　私たちの自己の物語は、「誕生－生－死を〈物語の
始め－中間－終わり〉として連結させる」（p.239 / 
邦訳 p.252）ものである。
　私たちは、ある人の同一の行動を様々に表現する
ことができる。例えば、「彼は何をしているのか」の
問いに対しては、「文章を書いている」「著書を完成
させている」「テニュアを取ろうとしている」といっ
た答えが可能である。どのような答えを選ぶのかは、
個別具体的な歴史的背景を有する「舞台（setting）」
において、行為者がどのような意図をもってその行
為をしていたのかということと関係している。長期
的な意図を捉えれば、そこに含まれる短期的な意図
も理解可能となる。例えば、テニュアの獲得を目指
すという将来的な長期的意図があるのであれば、文
章を書いているという現在の状況も理解できるよう
になるのである。
　ここで重要となる概念は「理解可能性（intelligibil-

ity）」である。

　ある出来事（occurrence）を行為として同定する
とは、典型的な事例にあっては、その出来事を、
人間の行為者の意図、動機、情念、目的から理解
可能な仕方で流れ出るものとして見ることができ
るようなタイプの記述のもとで同定することなの
である（p.243 / 邦訳 p.256）



― 14―

　ある人の行為の理解可能性を支えているのは脈絡
である。その行為がなぜ行われたのか、ということ
を行為者に求めれば申し開きができるはずであり、
他者はそのようなものとして行為を捉えている。も
しも、それができなければ、人々の間には戸惑いが
生じ、他者を理解できなくなるのである。つまり、
行為を脈絡から切り離すということはできないとい
うことを示している。
　このように、様々な行為は物語として捉えうるも
のであるが、この点について、さらに見ていきたい。
　マッキンタイアは、日々の会話や相互行為も、物
語であると述べている。

　私たちは、文学的叙述に対してと同じく、会話
をいろいろなジャンルに割り当てる。たしかに会
話はきわめて短いものではあっても劇的作品なの
であり、その参加者たちは俳優であるだけでなく、
その共同脚本家でもある。そうして彼らは意見を
同じくしたり異にしたりして、自分たちの作品の
様式を決めていくのだ。というのも、会話にはち
ょうど芝居と小説のようにいろいろなジャンルが
あるというだけではなく、会話には文学作品と同
じく、始めと中間と終わりがあるからである。
（p.245 / 邦訳 p.258）

　例えば、「とりとめのない口論」「悲劇的な誤解」
「互いを支配しようとする闘争」「些細な噂話のやり
とり」等のような会話のジャンルがあり、そうした
会話の劇を私たちは生み出し、演じている。話が始
まり、山場を迎え、次第に収束していくといった流
れがあるが、また、脱線や副筋（subplots）も織り込
まれるなど、複雑な構成の劇となる場合もある。一
つひとつの発話は、劇という物語の進行に合わせ、
物語上で行われているのである。

　ところで、以上のことが会話について言えるな
らば、それはまた、必要な変更を加えれば、戦争、
チェスの試合、求愛、哲学の演習、家族の夕食、
ビジネスマンの契約交渉についても、つまり人間
の相互行為（human transaction）一般についても言
えるのである。というのは、会話とは広く理解す
れば、人間の相互行為一般の形態をとるからであ
る。（p.245 / 邦訳 p.258）

　私はこうして、特殊的には会話、一般的には人
間の相互行為という両者を、演じられた物語（en-

acted narratives）として提示しているのだ。物語と
いうものは、歌い手や著述家が順序をそれに付与
するまでは語りの順序などもたなかった出来事を、
詩人、劇作家、小説家が考えをめぐらすことから
生まれてくるものではない。物語という形態は偽
装でも装飾でもない。（p.245 / 邦訳 p.259）

　物語というと、その形式に着目するあまり、内容
をひとまとまりにして伝えるものをイメージしがち
である。しかし、マッキンタイアが述べているよう
に、人の生を物語としてとらえるのであれば、様々
な日常の行為や発話は、一連の人生の物語における
行為と位置付けるということができるのである。さ
らに、会話がなされているのは、人々の相互行為過
程においてであるから、そうした様々な相互行為も、
物語であると言うことができる。

　物語という形態が他者の行為を理解するのにふ
さわしいのは、私たちすべてが自分の人生で物語
を生きているからであり、その生きている物語を
基にして自分の人生を理解するからである。物語
は、虚構の場合を除けば、語られる前に生きられ
ているのだ。（p.246 / 邦訳 p.259）

　ここで示されていることは、私たちの人生は、そ
れ自体が既に物語なのであって、物語化されること
を待っている何かではない、ということである。現
在、今進行中の物語のただなかに、私たちは存在し
ている。つまり、人間の生は「何の秩序もないバラ
バラな諸行為」から成っているのではないというこ
とだ。もしも、秩序もなくバラバラな行為をしてい
るのであれば、何らかの未来をイメージすることも
できず、今ここで、どのように振舞えば良いのかも
わからなくなってしまうだろう。物語というパース
ペクティヴを持っていることが、安定した日々の生
活の維持に繋がっている。

2－5　共同体の一部としての自己
　最後に、マッキンタイアの徳に関する 3つ目の段
階に触れておこう。マッキンタイアは、個人が「人
間にとっての善き生」を目指すという話から、さら
に、共同体や伝統という文脈における徳についても



ストーリーとしての現実世界

― 15―

論じていく。
　そもそも、「人間にとっての善き生」とは、時代や
社会によって異なるので、個人だけで追求できるも
のではない。環境が、何が善き生なのかを規定して
いる。また、私たちが生まれた時から担っている様々
な社会における役割を考えてみても、そうした役割
が、私たちが何を行うべきかを方向付けていること
がわかる。善い人生か善くない人生か、成功した人
生か失敗した人生か、といった判断の基準は、自己
を取り囲む社会の環境の中にある。私たちは、家族・
都市・民族等の共同体の一員であり、個々人の物語
は、共同体の物語の中に埋め込まれているのである。
つまり、自己は、共同体の伝統の担い手であり、歴
史の一部でもあるのだ。

3　まとめにかえて

　以上、マッキンタイアの『美徳なき時代』を見て
きたが、その物語論のエッセンスをまとめ、今後の
ナラティヴ研究への展望を述べたい。
　まずは、ナラティヴ・モードとの接点についてで
ある。　人生を物語として捉えるという視点は、ナラ
ティヴ・モード（Bruner，1986 / 1998）による認識
の在り方を具体化したものであると言える。ナラテ
ィヴ・モードとは、パラディグマティック（論理科
学的）・モードと並列して存在する私たちの2つの思
考様式である。パラディグマティック・モードは、
形式的で経験的な証明の仕方で真理を立証していく
際の思考様式であり、抽象的で体系立てられたもの
を志向する。一方、ナラティヴ・モードは、検証可
能性を求めるものではなく、一定の筋をもって迫真
的に真実味を生み出していく際の思考様式であり、
具体的な人の意図や行為を時間と空間の中で位置づ
けること、つまり、日常性を志向するものである。
人は、行為者の意図を捉えたり、様々な行為を意味
のある理解可能なものとして解釈したりするナラテ
ィヴのスキルを持っており、子どものころから無意
識にそうしたスキルを発達させていく。通常とそう
でないものを見分け、自分にとって、納得のできる
物語へと仕立てていくのである。ナラティヴ・モー
ドという生来的ともいえる認知のための様式につい
て、その役割を、人間の生や道徳の観点から検討し
ていくことで、ナラティヴの機能に関する議論を新
たな角度から行うことができるだろう。

　次に、「実践に内的な諸善」についてである。これ
をそのまま現代の社会に取り入れていくことには難
しさがあるものの、「実践」に関する議論は興味深い
ものがある。他者が介在する「実践」を通じ、個人
が経験を得て、その経験が共同体に還元されていく、
といった視点は、共同体への参加・関わりという観
点で、実践共同体（Lave & Wenger，1991 / 1993）を
彷彿とさせる。共同体において、知識や熟練した技
術というのは個人に属しているのではなく、共同体
内で分散的に共有されている。個人と共同体の関わ
りや共同体自体の変容を考える際に、その背後にあ
る私たちの意識や志向を合わせて論じていくことが
できると考える。
　物語が、予測不可能性と目的論的性格という相反
する 2 つの性質を有しているという点については、
2つの語り方のスタイルとの関連を指摘できる。語
るという行為には、2つの語り方があるとされてい
る。一つは、秩序づけられた世界を目指す「定着し
た物語」であり、もう一つは、既存の物語を壊し変
容させる「生成する物語」である（吉田，2003）。「閉
じられた語り」と「開かれた語り」とも呼ばれてい
る（鳶野，2003）。これらは、理念的なものではな
く、このような語りを臨床現場で用いたものとして、
「ドミナント・ストーリー」と「オルタナティヴ・ス
トーリー」がある（Epston & White，1992 / 2014）。
そもそも、このような 2つの語りのスタイルが要請
される背景には、私たち人間が、秩序ある社会的世
界を創り出し、確固たる現実を現前させ、また、与
えられた現実世界を自らの内に取り込み社会化して
いくという、外在化・客体化・内化といった社会構
成のプロセスを絶え間なく行っているということが
ある（バーガー，2018、バーガー＆ルックマン，
2003）。私たちの人生は、不安定であるし、安定して
いるとも言えるのである。物語るという行為の柔軟
性は、私たちに、予測不可能な事態に対峙していく
ことを可能とし、また、異質なものを取り除き明確
な目的を持って結末を見据えていくことをも可能と
するのである。
　また、会話や相互行為一般を物語として捉えると
いうアイディアは非常に示唆的である。言語教育に
おけるナラティヴ研究の手法に、有益な観点を提供
するだろう。物語としての体裁の有無が物語かどう
かを決めるのではなく、物語というパースペクティ
ヴで行為を眺めることを提案しているのである。つ



― 16―

まり、今ここで繰り広げられる日常の様々な行為・
発話はどれも、物語という世界を制作する行為だと
いうことである。この点については、近年の、語り
のプロセスの重視という文脈で新たな視点を与えて
くれるであろうし、また、物語るという行為が内包
している 2 つの領域である「Taleworld」と「Story-

realm」（Young，1987）の概念とも関係している部分
である。
　最後に、バフチンの対話原理と関連している点も
指摘しておきたい。マッキンタイアは、物語的自己
の歴史的な主体性に関して、その主体の申し開きに
関する責任を論じていた。他者との相互の申し開き
行為は、各々の人生物語の制作には欠かせない。互
いを理解可能なものとしなければならないという要
請が働いている。物語的自己というものは、自己の
内側に閉じたものではなく、むしろ、外へ、他者へ
開かれたものである。つまり、他者との対話が必要
とされているのである。バフチンは、すべての発話
には「宛名」があり、必ず誰かに向けられたもので
あること、また、発話それ自体にも作者がいるとい
うことを指摘している。私たちは能動的に応答しな
がら他者と向き合う。こうしたことは、私たちの人
間存在を支えるものであり、また、そのようにする
責任があると言えるだろう。さらに、マッキンタイ
アは、会話の様々なジャンルと会話の流れをつかむ
能力について論じていたが、これは、バフチンの言
うところの「ことばのジャンル」と密接に関連した
テーマである。私たちは、発話の一端を聞くことで
もって、その発話の流れを見据えて、結末さえも予
測することができる。私たちは、発話者の意図や狙
いを読み取り、適切なジャンルの選択を行うという
メタ・コミュニケーションスキルを水面下で発動さ
せているのである。だからこそ、能動的な応答が可
能となるのである。ナラティヴと対話の関係を検討
していく上で、言葉のジャンルというのは有力な手
掛かりとなるだろう。

注
1）	 同書は、文学、歴史学、文化人類学、心理学、言
語哲学等の様々な執筆者がかかわっており、ナラテ
ィヴ研究が学際的性格を持つものであることがわか
る。J.S.ブルーナー（1991）は同書がひとつのパラダ
イムシフトのきっかけとなったことを指摘している。
2）	 バウマン（2001）は、「私」が「公」を覆っている
現代においては、個人と集団が結び付いて私的幸福

と公的幸福が得られる場所、そして、共通の大義や
公正な社会に向き合う市民としての能力を取り戻す
場所として、公共広場（アゴラ）という発想が必要
であると述べている。
3）	 格闘する個人の孤独や苦しみを一時的に和らげて
くれるのものとして「かけ釘共同体（不安を引っ掛
けるかけ釘の周りに集まった集団 peg communities）」
や「クローク型共同体（劇場で舞台を共に鑑賞する
が、公演後は興奮も冷め、クロークのコートを着て
日常に戻っていく集団）」といったものがあるが、流
動的で短命な共同体である。

参考文献
Bakhtin, M.M.,（Vološinov, V. N.）（1986）. Marxism and the 

Philosophy of Language. Translated by Matejka, L. and 
Titunik, I. R., Harvard University Press.　バフチン, M. 
M.，北岡誠司訳（1980）『言語と文化の記号論』新
時代社．

Bakhtin, M.M., （1986）. The problem of speech genres in 
Speech genres & other late essays. Translated by McGee, 
V. W., University of Texas press，pp. 60－102.　バフチ
ン， M.M.，佐々木寛訳（1988）「ことばのジャンル」
新谷敬三郎他訳『ことば対話テキスト』新時代社，
pp. 113－189．

バウマン, Z.，森田典正訳（2001）『リキッド・モダニ
ティ』大月書店．

バウマン, Z.，澤井敦他訳（2008）『個人化社会』青弓社．
バーガー, P.L.，薗田稔訳（2018）『聖なる天蓋』筑摩書房．
バーガー, P.L.，ルックマン, T.，山口節郎訳（2003）『現
実の社会的構成』新曜社．

Bruner,J.S.,（ 1986 ）. Actual Minds, Possible Worlds. Cam-
bridge, Harvard University Press.  ブルーナー, J. S.，田
中一彦訳（1998）『可能世界の心理』みすず書房．

Bruner,J.S.,（ 1990）. Acts of Meaning. Cambridge, Harvard 
University Press. ブルーナー, J. S.，岡本夏木他訳
（1999）『意味の復権―フォークサイコロジーに向
けて』ミネルヴァ書房．

Bruner, J.S.,（ 1991）. The narrative construction of reality. 
Critical Inquiry, 18，pp. 1－21．

Epston, D., and White, M.,（ 1992 ）. A proposal for a Re－
authoring Therapy: Rose’s Revisioning of her Life and a 
Commentary. In Therapy as Social Construction. SAGE 
Publications Ltd. pp. 96－115.  エプストン, D.，ホワイ
ト, M.，野口裕二他訳（2014）「書きかえ療法 ―  人
生というストーリーの再著述」『ナラティヴ・セラピ
ー―  社会構成主義の実践』遠見書房，pp. 103－137．

Lave, J., & Wenger, E.,（1991）. Situated Learning: Legitimate 
Peripheral Participation. Cambridge University Press.  
レイヴ, J，ウェンガー, E.，佐伯胖訳（1993）『状況
に埋め込まれた学習 ―  正統的周辺参加』産業図書．



ストーリーとしての現実世界

― 17―

Mitchell., W. J. T., ed.（1981）. On Narrative. University of 
Chicago Press. 

MacIntyre., A.,（ 1981 ）. After Virtue. University of Notre-
dame Press.  マッキンタイア, A.，篠﨑榮訳（2021）
『美徳なき時代』みすず書房．
鳶野克己（2003）「生の冒険者としての語り―物語の
もう一つの扉」矢野智司他編『物語の臨界―「物

語ること」の教育学』世織書房，pp. 183－211．
Young,K.G.,（1987）.Taleworlds and Storyrealms: The Phe-

nomenology of Narrative. Dordrecht, Martinus Nijhoff．
吉田敦彦（2003）「沈黙が語る言葉―出会いと対話と
物語」矢野智司他編『物語の臨界―「物語ること」
の教育学』世織書房，pp. 213－247．



― 18―

Abstract

Real worlds as story
―Self and Life as Narrative based on A.MacIntyre’s After Virtue―

SAGAWA, Sachiyo

	 This paper aims to examine the nature of narratives from the perspective of human existence. There are various 

viewpoints and interpretations of narratives by researchers, and there are various approaches. In this paper, I 

would like to present a discussion on the essence of narratives, which is the core of narrative research. First, I 

discuss the role of narratives in the individualized society with reference to Z. Bauman. Next, I will examine 

what is the essence of narratives, which occupy an important position in academic fields and daily life today 

based on After Virtue (A. MacIntyre, 1981/2021). And finally, we will extract perspectives that can be used in 

future narrative research.


