
Title 現代のフェティシズム現象と自己物語 : 萌え要素の
受容と消費を例に

Author(s) 丁, 思文

Citation 大阪大学言語文化学. 2023, 32, p. 19-34

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/91155

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



19

現代のフェティシズム現象と自己物語
―萌え要素の受容と消費を例に―＊

丁　思文＊＊

キーワード：自己物語論、フェティシズム、萌え要素

弗朗索瓦·利奥塔在《后现代状况》一书中提到，在后现代社会中，原本具有普遍适用

性的宏大叙事失去效用，与此相对的有限的、个性化的微观叙事将会繁荣。在此基础上，

日本的批评家大塚英志提出了“物语消费论”，即御宅族等群体通过对于商品中物语的碎

片的消费，获得重组、再造物语的暂时性体验，以此来弥补宏大叙事缺失带来的“饥饿感”。

但在此之后，同样作为批评家的东浩纪在《动物化的后现代》一书中对于大塚英志的“物

语消费论”进行了反驳，认为御宅族的消费与传统的商品拜物教不同，现在的御宅族已经

放弃了对于作品中物语的消费，而已经转向对于其中的符号、数据进行动物性的消费。对

于大塚英志与东浩纪之间的分歧，笔者认为，“物语消费论”并非已经消失，而是跟随时

代背景的发展“物语消费论”的形态与构造发生了较大变化。据此，本论文从自我叙事的

角度出发，以萌元素为例，讨论关于萌元素的先行研究的不足，并论证御宅族的对于萌元

素的消费同样是一种拜物教行为这一论点。在此基础上，讨论以对于萌元素的消费为代表

的，以“物语”为消费对象的新型现代消费的形态。

本论文的第一章首先论述了论文的问题意识与研究目的。第二章中，本论文以宗教学、

马克思主义经济学、精神分析三个领域中的拜物教行为的研究成果为主要参考，并参照了

田中雅一等现代日本学者的拜物教研究的著作，最终以“以某一现实世界中的具象的物来

作为替代品，用来否认所追求之物的不在场”的“双重否认”特质是拜物教行为的共有特

征这一结论。第三章中，以御宅族对于萌元素的消费行为及萌元素的形成过程作为例证，

以三浦展的“永久志向”作为理论参考，提出了在宏大叙事已经解体的今天，御宅族希望

通过将自己抽象的自我叙事与具象化、商品化的萌元素结合起来，来提升自我叙事的承认

度和存在的合理性，并以此萌元素为中心来创建共有相同叙事的亚文化群体这一观点。第

四章中，笔者通过比较第三章中论述的御宅族对于萌元素的消费与大塚英志提出的“物语

消费论”，突出了在物语消费研究中大塚英志所欠缺的拜物教理论与自我叙事视角的重要

地位，并将第三章的论述一般化，概括性论述了当今社会物语消费的样态与轮廓。第六章

中，对于本论文的研究内容进行了总结，并对于这一课题今后的研究方向进行了展望。

大阪大学言語文化学　Vol. 32　2023

*  现代的拜物教现象与自我叙事―以萌元素的接受与消费为例（丁　思文（DING Siwen））
**  大阪大学大学院人文学研究科言語文化専攻博士後期課程



20 現代のフェティシズム現象と自己物語

1. 問題提起と研究目的
最初に消費行為を一つのフェティシズム現象として論じたのは、カール・マルクスで

ある。彼は、『資本論』の中で、資本主義社会では、人間と人間の関係がモノとモノの

関係として現れ、商品や貨幣自身が価値を持っているとした。資本主義社会においての

人間関係や人間の労働が商品や貨幣によって疎外され、人間が商品や貨幣を崇拝するこ

とを、マルクスは「フェティシズム」と名付けた 1。それから、多くの学者が商品の物神

性をめぐって議論を重ねた。資本主義社会である現代社会において、商品は自立的な様

態のように見られ、消費者たちは商品にある記号価値に屈従し、現代の消費はフェティ

シズムの相貌を呈していると考えられた。

とりわけ文化産業としてのアニメーション産業は、フェティシズムの相貌を呈してい

るのではないかと考えられる。現代日本のアニメーション業界において、アニメーショ

ンに関するグッズの販売は、アニメーション制作資金の主たる源泉となっている。キャ

ラクターのフィギュアやグッズに対するオタクの偏愛や消費は、アニメーション業界の

基盤を支えていると言える。さらに踏み込んで見てみると、東浩紀が『動物化するポス

トモダン』で論じたように、今のオタクは、作品の世界観や設定を消費するのではなく、

萌え要素というキャラクターの断片を偏愛する一面がある。この点から、萌えはフェティ

シズムに似た様相を呈しているとみなすことも可能かもしれない。

アニメーションなどの文化産物の消費と受容について、評論家の大塚英志は『定本 

物語消費論』で「物語消費論」という論説を提起した。ジャン＝フランソワ・リオター

ルが提示した大きな物語の失墜と小さな物語の乱立というポストモダンの現状を背景と

して、大塚は、消費者たちがメディアや商品を通して流通する「微分化」した物語を受

容し、それを手がかりに「物語」を再構成し、この擬似的な創作体験によって、大きな

物語の失墜がもたらした物語への飢餓が埋め合わされることを論じた。

しかしながら、東浩紀は大塚の「物語消費論」を時代遅れの論説として扱った。東が

提示した「データベース消費論」は広く受け取られ、大塚の「物語消費論」を代替する

論説であると考えられた。東は、『動物化するポストモダン』の中で、今のオタクたち

は「大きな物語を捏造する」ことを放棄し、物語の受容より薬物依存者のように感情的

な満足を最も効率よく達成してくれる萌え要素の方程式を求めると論じた。今のオタク

文化はフェティシズムと似たような様相を呈しているのではないかと先に述べたが、東

の議論をさらに突き詰めて見ていくと、東は、オタクの行動原理は、薬物依存のように

動物的に・生理的に受容するものだと論じている。内面的な心理と関係がないとなると、

1 カール・マルクス（1867=2005）『資本論』第一巻上（今村仁司、三島憲一、鈴木直訳）、筑摩書房、
pp.110-112.



21丁　思文

それはフェティシズムとは言えないように思われる。従って、東のこの議論は、「萌え」

がフェティシズムであることを否定することになると考えられる。

東のこの論に対して、筆者は一つの疑問を持っている。大きな物語の失墜という背景

は変わらないのに、なぜ消費者たちは「大きな物語を捏造する」ことを放棄し、物語へ

の欲求が弱まるのだろうか。むしろ、消費者は物語の消費を止めるのではなく、物語消

費のかたちが変化するのではないか。

この問題を考えるために、オタク文化研究に限定せず、他の分野の消費と物語に関す

る先行研究も参照すると、他の研究分野では、物語の概念を拡大し、生産者側が作り上

げる物語にとどまらずそこに自己物語を加えている研究も見られる。例えば、三浦展

（2005）は、消費者たちがモノを選ぶ、モノを消費するという行為を通して、「自分らし

さ」という自己に関する物語を構築する、と指摘する。三浦は、「若者は消費を通じて、

たとえ擬似的にであれ、自己を確認し、自己を表現し、アイデンティティを確立したか

のようにふるまうことができたのである」と述べている。また、本柳亨（2006）は、大

きな物語が失墜した社会において、消費を通じて、自己物語を創造して表出し、モノと

の対話を前提としてモノローグ的に自己物語を産出している、と述べている。このよう

に見ると、近年の物語と消費に関する研究には、自己物語論との結びつきが見て取れる。

こうした先行研究から考えを進めていくと、オタクたちが受容する商品を物語と結び

ついているものとして扱いつつ、そこに自己物語論の視点を加えるようにして、今のオ

タク文化における物語消費のかたちを描き出せるかもしれない。また、そのような商品

としての物語に物神性を発見でき、それが新たなフェティシズムのかたちであると言え

るかもしれない。

本論文では、2006 年以降現在にいたるまで見られる、萌え要素を偏愛して、日本の

アニメや漫画に没頭するアニメオタク（以下はオタクと略す）を対象とする。2006 年

での『涼宮ハルヒの憂鬱』というアニメーションの放送を皮切りに、オタクに対するイ

メージやオタクのライフスタイルも大きく変化した。それ以降のオタクたちは、自分が

オタクであることを隠すのではなく、YouTubeなどの動画サイトにダンス動画をアッ

プロードしたり聖地巡礼したりする行為によって、積極的にオタクとしての自己を表現

する。さらに、インターネット上で趣味によって集まってサブグループを作り、自発的

に流行を作り上げることもある。この時期のオタクの心理や行動を考察し、萌え要素の

消費と受容を例として、上記の問題を論じてみたい。

こうした問題を論じるために、以下の研究目的を掲げる。

（1）萌え要素を例に、従来の議論の不十分な点を示し、萌え要素はフェティッシュであ



22 現代のフェティシズム現象と自己物語

ると言えることを論じる。

（2）その結果として、物語と結び付いている商品を対象とし、自己物語論に立脚し、フェ

ティシズム論をも見通すことになる新たな現代消費論の輪郭はどのようなものになるの

か考察する。

本論文は「フェティシズム」を本題にして、フェティシズム論の先行研究を整理しな

がら、フェティシズムの特徴を確認する。その上で、自己物語論を参照しながら、ポス

トモダン社会における新たなフェティシズム現象について考究し、自己物語と関係づけ

られたフェティシズム―「物語論的フェティシズム」－という現象を論じる。本論文の

第三章までで、萌え要素への偏愛という現象を「物語論的フェティシズム」の一例とし

て議論し、萌え要素に対する考察を通して「物語論的フェティシズム」の形を把握する。

第四章で、「物語論的フェティシズム」に関する論述を総合的に展開し、オタク文化に

とどまらず、より広い視野で「物語論的フェティシズム」という構造が現代消費でどの

ように機能しているのか、その見通しを述べる。

2 「フェティシズム」とは何かの確認
第一章で述べたように、東の議論は、萌えを動物的なもの捉えるので、フェティシズ

ムであることを否定することになる。東は、「フェティッシュに耽溺する性的な主体」（す

なわちフェティシスト）を「無意識な人間」と見做して、動物的とは考えないからであ

る 2。萌えがフェティシズムであることを否定してきたもう一人の評論家の斎藤環は、

フェティッシュには必ず他者に認められる何らかの「実体性」があると論じた 3。彼らの

論説が間違っているとは言えないとしても、東も斎藤もフェティシズムという現象の全

体性を捉え切れていないように思われる。

そうなると、萌え要素が新たなフェティシズムであるかどうかという問題を論じるた

めに、「フェティシズム」という言葉が指し示すものを明確にしておく必要があるだろう。

「フェティシズム」は最初にド・ブロスが宗教学、人類学の分野の学術用語として提起し、

それから様々な分野に広がっていった。日常生活でも、何かを偏愛する行為が「フェチ」

と呼ばれることがよくある。「フェティシズム」という学術用語の濫用で、フェティシ

ズムとはいったいどのような意味なのか、ますますあいまいになっている。そのような

濫用を避けるために、より一般的に、時代や分野を問わず、どのフェティシズムにも備

わる固有の特徴を整理しなければならない。そのために、まず従来のフェティシズム論

2 東浩紀（2001）『動物化するポストモダン―オタクから見た日本社会』講談社、p.129.
3 斎藤環（2014）『キャラクター精神分析―マンガ・文学・日本人』ちくま書房、p.225-227.



23丁　思文

での言葉の使われ方を確認したい。

2.1 これまでのフェティシズム論

従来のフェティシズム論は、様々な分野に関わるが、主要な分野には、宗教学、（マ

ルクス主義）経済学、精神分析の三つがある。

はじめてフェティシズムが一つの学術用語として提示され、「物神崇拝」の意味が与

えられたのは、フランスの思想家シャルル・ド・ ブロスが 1760 年に発表した『フェティ

シュ諸神の崇拝』においてであった。アフリカの沿岸の黒人たちが、神体化された生物

や無生物を崇拝の対象とし、生物や無生物などの自然物を、聖なる力を持つものと想定

される「護符（フェイティソ）」として崇拝の対象とした行為を、ド・ブロスは「フェティ

シズム」と名付けた 4。それ以来、フェティシズムは「物神崇拝」の意味を持つ学術用語

として宗教学、人類学の学問分野に定着した。宗教学や人類学の先行研究によると、原

始人は原始社会の過酷な環境に適応するために、いたるところにあるものに聖なる力が

あると想定し、そのものを信仰することによって、守られているという安心感を求める。

そして、その代理物（フェイティソ）をめぐるグループや氏族が成立し、その氏族の中

で本物の安心感や庇護を得る。

経済学でのフェティシズム論は、第一章で述べたマルクスの『資本論』（第一巻第一

章の第四節）に端を発している。マルクスの理論によると、商品は本来、人間労働の産

物であり、人間の労働によって価値づけられる。つまり、商品としてのモノ自身は、「使

用価値」だけを持ち、人間の労働がなければ「交換価値」を持たない。だが、資本主義

社会において商品＝モノは本来「交換価値」を持たないという事実を隠し、商品に労働

者から独立した「生命力」を与えられる。それで、労働者と商品の地位が逆転し、商品

は自然に価値があるものとなり、労働者は疎外される。労働で商品に価値をつけるので

はなく、労働で価値ある商品を手に入れることになってしまう。

精神分析でのフェティシズム概念は、ジークムント・フロイトがアルフレッド・ビネ

の研究から受け継いだもので、あるモノや身体の部位などがエロティックな相貌を呈し、

性的欲動の対象として性的興奮を引き起こすことと理解される。フェティシズムという

逸脱や倒錯の要因として、フロイトは、去勢恐怖を考えていた。フロイトによると、男

の子は母親がペニスを持っていないということを発見する。もし母親が本当にペニスを

持っていないのなら、母親はかつて必ず去勢されている、ということを想像する。そし

て、自分もいつか去勢されるかもしれないと恐れる。この去勢恐怖を克服するために、

4 シャルル・ド・ブロス（1760 ＝ 2008）『フェティッシュ諸神の崇拝』（杉本隆司訳）法政大学出版局、p.11.



24 現代のフェティシズム現象と自己物語

母親のペニスの代替物を想像する。この代替物がフェティッシュである。

以上のように、この三つの分野のフェティシズムには、あるもの（神の庇護、交換価

値、母のペニスなど）の不在を埋め合わせるために、現実世界にあるものを聖なる力が

宿っていると見て、そのものを礼拝するあるいは偏愛するという共通した特徴がある。

2.2 「二重の否認」

また京大人文研の研究グループが 2009 年から 2014 年にかけて発表した『フェティシ

ズム研究』という 3巻本のシリーズがあり、これらにおいて、通文化的かつ研究領域横

断的に現代社会における多様なフェティシズムが研究されている。

編者の田中雅一は、第一巻『フェティシズム論の系譜と展望』の序章と第二巻『越境

するモノ』の序章において、フェティシズムが共有している特徴として、「二重の否認」

を提起した。田中によると、フェティッシュは、どのような領域のものであれ、不在で

あるはずのものの代理である。まずは、フェティシストにとって必ず、あるものが「不

在」という状態になる。その「不在」が、最初の否認である。フェティシストはこの「不

在」という否定を認めようとせず、現実に存在している何らかの「オリジナル」を意識

し、「オリジナル」を参照した上で不在の代替物を見つけ出して、「不在」という状態を

拒否することになる。この拒否が第二の否認である。この二重の否認が、フェティシズ

ムの主要な構造と考えられた。田中は、宗教学、（マルクス主義）経済学、精神分析の

三つの分野の例を、以下のような表に整理している。

不在 代替物 オリジナル
性的フェティッシュ 母のペニス ハイヒールなど ペニス
宗教的フェティッシュ 神の存在 神像など 人間
商品フェティッシュ 交換価値 貨幣など 金・銀

図 1 5

本稿では、従来のフェティシズム論の中核を比較的うまく言い当てていると判断され

るため、田中グループが提起した「二重の否認」という概念を、フェティシズムに共通

する特徴として踏襲しておくことにしたい。この「二重の否認」という捉え方に基づき、

萌え要素がフェティシズムであるかどうかという問題を第三章で議論する。

5 田中雅一編（2014）『越境するモノ』（フェティシズム研究 2）京都大学学術出版会、p.7.



25丁　思文

3 萌え要素に結びつく自己物語
本章では、議論の対象を萌え要素に転じる。東らの萌え要素に関する議論を踏まえ、

オタクの萌え要素に対する受容を考察し、萌え要素とオタクの自己物語の関係性を探る。

そこから、第二章で述べた「二重の否認」によって、萌え要素への偏愛はフェティシズ

ムであることを論ずる。

3.1 オタクの萌え要素に対する消費と受容

萌え要素とオタクの自己物語の関係を論述する前に、「萌え要素」という用語が指し

示すものは何か、そして、それはどのように受容されるのか、という二つの問題を確認

しておきたい。

「萌え要素」について、東は以下のように述べている。

これらの要素が、それぞれ特定の起源と背景をもち、消費者の関心を触発するため独特

の発展を遂げたジャンル的な存在であることには注意してほしい。（中略）消費者の萌

えを効率よく刺激するために発達したこれらの記号を、本書では、以下「萌え要素」と

呼ぶことにしよう。萌え要素のほとんどはグラフィカルなものだが、ほかにも、特定の

口癖、設定、物語の類型的な展開、あるいはフィギュアの特定の曲線など、ジャンルに

応じて様々なものが萌え要素になっている。（東 2001：66-67）

東の捉え方は少しあいまいなので、その補充として、本節では、2013 年放送された

『デート・ア・ライブ』というアニメーションのなかの五河琴里というキャラクターを

例にとり、五河琴里というキャラクターにあるいくつかのの萌え要素を分析する。たと

えば、「ピンク色の髪」という萌え要素は、常に表裏があるという性格の象徴とみなされ、

五河琴里というキャラクターの二重人格と合致する。「リボン」と「ツインテール」と

いう二つの萌え要素は、常に元気な性格と少女性を表象し、「妹系」というタイプのキャ

ラクターによく使われる。この二つの萌え要素は、五河琴里が主人公の妹という設定と

一致する。「サイハイブーツ」という萌え要素は、常におとなしい性格と強気な性格を

象徴し、五河琴里が秘密組織のリーダーであるという身分を表現する。東が述べたよう

に、五河琴里の萌え要素はほとんどグラフィカルなものであり、何かの意味を指し示す

「消費者の萌えを刺激する記号」である。

では、それらの記号はどのように受容されるのか。萌え要素は、最初は偶然、あるい

は恣意的に使われるかもしれないが、その後はある特定の意味に対応して使われる場合

が多い。あるキャラクターの人気が高くなると、オタクたちが自然に使う萌え要素と、



26 現代のフェティシズム現象と自己物語

そのキャラクターの性格や経歴とが結び付き、ワンセットの関係となる。後続のアニメー

ション制作者たちはそのことを利用し、萌え要素でキャラクターの特徴を表象する。そ

れが繰り返されることで萌え要素にはある特定のイメージが定着する。つまり、萌え要

素はもともと物語性を持っていないかもしれないが、その定着したイメージで意味付け

され、「小さな物語」と結び付いている意味素となる。それで、生産者は、萌え要素と

意味の対応関係に基づいて、データベースのなかから適切な萌え要素を選び、シンプル

に組み合わせてキャラクターを作る。オタクたちも、萌え要素と意味の対応関係によっ

て好きなキャラクターを便利に検索する。こうしたかたちで、オタクは萌え要素の受容

を通じて、萌え要素と結び付いている物語を効率よく受容できるようになる。

また、宇野（2008）が述べた通り、オタクたちは単に萌え要素を受容するだけではな

く、好みの萌え要素やキャラクターをアピールすることで、「同好」が集まるようになる。

その萌え要素やキャラクターというトーテムをめぐってサブグループが成立し、相容れ

ない他のサブグループを排除することを目指し、原始人の部族闘争のような状況になっ

ていく。このことは、第二章で述べた原始人がトーテムを礼拝し、トーテムによって氏

族を形成し、その中で安心感や庇護を得ることと似ている。

3.2 「永遠志向」を持つオタク

では、前節で述べた、オタクたちが萌え要素と結び付いている物語を受容すること、

そして萌え要素によってサブグループをつくることは、どのように理解されるべきだろ

うか。

この問題を考えるために、ここでは、三浦（2005）が提起した「永遠志向」という考

え方を援用したい。三浦によると、新しいものや物語より、すでに存在しているものや

物語のほうが消費者の認知度も好感度も高い。それについて、三浦は海外高級ブランド

志向を例として挙げている。海外高級ブランド志向の人たちは、「自分らしさ」という

自己物語を語るよりは、高級ブランド品が生み出す永遠性という強力な物語に依存し、

その物語を利用して自己をアピールする。オタクは高級ブランド志向の人たちと異なる

ところがあるが、筆者は、オタクの萌え要素に対する消費も永遠志向に当たるのではな

いかと考えている。つまり、オタクたちは既存の萌え要素と結び付いている物語を利用

し、より強力な自己物語を得られるのではないか。

三浦の「永遠志向」も、大塚や東のオタク文化に関する議論も、リオタールのポスト

モダンに対する認識から発展した考えである。リオタールは『ポスト・モダンの条件』

という著作で、「ポストモダン社会」と呼ばれる現代社会において、大きな物語が解体

され、人々は小さな物語という自己言説に支えられて生き続けていく、と考えた。大き



27丁　思文

な物語が機能していた時代には、「キリスト教の教徒としての私」、「日本人としての私」

などの自己表象の物語は常に大きな存在につながり、安心感を手に入れることができて

いた。しかし、ポストモダンの場合、一つだけと考えられた大きな物語と異なり、無数

の小さな物語が乱立している現代社会では、自分が持つ小さな物語には存在の自明性が

欠けている。そのため、自分が持つ小さな物語の拠り所を探し、自己物語の承認度を高

めようとする欲求が生まれる。「永遠志向」も、その欲求を満たす一つの方法であろう。

また、ポストモダン時代の時代的な要因以外に、以下に述べるオタクの自己表象物語

の二つの特徴のために、オタクの小さな物語の存在の自明性はさらに欠けてしまうと考

えられる。

まず、オタクの小さな物語は幻想的な傾向がある。たとえば、「ハイソックス」とい

う萌え要素が表象する「強気な女性に憧れる」物語や、「異世界」という萌え要素が表

象する「努力せずに成功したい」物語などは、基本的に私的な幻想であり、現実世界で

は認められにくい傾向がある。

さらに、オタクの小さな物語は、社会的価値観によって理想的な自我を目指して成長

する自己発達の物語ではなく、今の個性的な自我のアイデンティティを示す自己表象の

物語である。例を挙げると、「よい大学に合格するために努力している私」、「弁護士を

目指している私」、「家族との絆を大切にする私」などの自己物語は、個人の行動によっ

て一貫性を維持できるし、他者や社会からの承認や肯定を得られやすいだろう。それと

比べれば、オタクの自己表象物語は常にサブグループの趣味や嗜好をめぐって構築され、

アピールしても他者から理解してもらえないことがある。

以上のように、オタクの持つ小さな物語には承認を得られにくく、他者に表出しにく

いという難点がある。この困難を解消するために、オタクは自分の小さな物語を萌え要

素に寄りかからせ、自己物語を萌え要素をめぐる物語と結びつける。オタクにとって、

自ら抽象的な小さな物語を語るより、すでに認められたものに依存し、商品としての萌

え要素やキャラクターを拠り所として自らの小さな物語を表出するほうが承認を得られ

やすい。このことは、三浦の言う「永遠志向」と共通していると考えられる。

ここでは、上述の仮説に見合う例として、「合法ロリ」という萌え要素の例を取り上

げたい。「合法ロリ」というのは、見た目や姿は幼女だが、設定の年齢は十八歳を超え

るキャラクターである。オタクには、ある程度小児性愛の傾向がある人が少なくないか

もしれないが、「小児性愛」を小さな物語として有している場合、現実世界の法や規範

に触れる恐れがあり、他者からの承認や理解を得られにくいだろう。そのようなことで、

「おとな」という設定が付いていれば、見た目は依然として幼女でも、結果的に、現実

世界の法や規範に触れる恐れは軽減され、彼らの物語は「合法ロリ」という萌え要素に



28 現代のフェティシズム現象と自己物語

変わって自由に流通することができる。

3.3 萌え要素に関するデータベース形成の流れ：自己表象物語の具象化

本章の第二節の議論が成り立つ土台は、オタクの自己表象物語が萌え要素をめぐる物

語と結びついているということである。では、この二つの物語は本当に結び付いている

のか。もしそうなら、自己表象物語はどのようにして萌え要素と陰で結びついているの

か。この問題を考えるために、先に萌え要素に関するデータベース形成の流れを論じた

い。筆者は、この流れを図 2（図の中央の部分が作品レベルを表している）で表している。

まず、矢印①が表すように、生産者側がある作品を作り出す。そして、受容者側がこ

の作品を消費する（矢印②）。この段階では、生産者側も受容者側も、萌え要素を通し

て作品を認識するということはない。のちに萌え要素のものと見なされる属性も、恣意

的に付随しているだけで、固定的な意味素を持っておらず、それぞれの萌え要素にはま

だ物語性はない。

矢印③は、二次創作を表す。ある作品が人気になると、受容者側から二次創作の作品

が大量に創られる。二次創作の創作者たちは原作の基礎の上に、登場人物の人気のある

属性を重視しながら、自分なりに作品を調整し、その属性に好みの小さな物語を賦与す

る。この段階から、萌え要素とオタクの小さな物語は結び付いている。

二次創作という仕事が繰り返され、属性に対するイメージが作品のファンの中で定着

すると、萌え要素の「前身」（点線）が形成される。生産者側がこのことに気づくと、

二次創作を通して形成されたイメージを参考にし、効率よく人気のあるキャラクターを

作ることができる。そうした理由によって、アニメの創作者たちは、受容者と二次創作

から、属性に対するイメージや属性に与えられる物語を回収し、属性と意味との対応関

係によってキャラクターを作り、最後にそれを受容者側に投下する（矢印④と矢印⑤）。

つまり、そこから、オタクの小さな物語は萌え要素の一部として認められ、萌え要素と

図 2



29丁　思文

いう商品はオタクの小さな物語の拠り所になる。

この対応関係をカテゴリーで表していくと、東浩紀の言う「データベース」になる。

受容者側も、好みの萌え要素を受容し消費することを通じて、自己を表出する（矢印⑥）。

ついに、生産者側も受容者側も属性と意味の対応関係を認め、「萌え要素」（真ん中の実

線）という記号が誕生する。

以上は、オタクの自己表象物語に姿が与えられ、抽象的な考えから具象的なモノにな

る変化である。「可愛い妹がいる生活」や「異世界への冒険」などのオタクの幻想は、「ツ

インテール」などの形がある属性とつながり、抽象的な考えから具象的なモノになる。

この流れはオタクの幻想的な自己表象物語が具象性を得るプロセスでもあり、キャラク

ター製品のようなモノが実現することで自己表象物語が他者から一定の承認を得るプロ

セスでもある。

3.4 フェティッシュ、萌え要素と自己物語

本章の最後では、本章の第二節と第三節の議論を踏まえつつ、第二章第二節の田中グ

ループの研究に倣って萌え要素とフェティッシュの関係を議論する。そこからさらに、

本章の第一節で記述したオタクの萌え要素に対する消費行動を解釈する。

まず、田中の「二重の否認」を参照すると、本稿の議論は、以下の図 3のようにまと

められる。

不在 代替物 オリジナル
萌え要素という

フェティッシュ

承認を得られる

自己物語
萌え要素など

（商品にある）ほかの

承認を得られた物語
図 3

小さな物語が乱立している社会では、オタクたちが持っている幻想的な自己表象物語

は他者から承認を得られにくい傾向がある。オタクにとって、「承認を得られる自己（表

象）物語」は不在物である。

オタクたちは、ほかの消費行動（例えば高級ブランド品に対する消費）を参照し、自

ら自己物語を語るより、商品にある物語を利用するほうが承認を得られやすいというこ

とに気づく。そのため、オタクたちは、自分の小さな物語を萌え要素やキャラクターに

寄りかからせ、二次創作などでオタクの自己表象物語を萌え要素をめぐる物語と陰で結

びつける。本章の第一節で述べたように、オタクにとっては、萌え要素を通じて萌え要

素と結び付いている物語を消費するという受容のかたちになる。



30 現代のフェティシズム現象と自己物語

それだけでなく、本章の第一節で述べたように、オタクたちは、自らの小さな物語と

結びついている萌え要素やキャラクターをアピールすることを通して、「同好者」が集

まるようになり、その萌え要素やキャラクターをトーテムとして、同じ物語を共有して

いる「氏族」を形成する。その結果、一部の人から承認を得られ、自分の小さな物語は

単なる幻想ではなく、現実世界にも拠り所がある物語になる。この行為は、宗教的な意

味でのフェティシズムと相似し、カルチュラル・トライバリズムと言えるだろう。

このように考えると、萌え要素への偏愛は、第二章で確認したフェティシズムの「二

重の否認」という特徴に合致している。したがって、萌え要素への偏愛はフェティシズ

ムと見なしてよいのではないだろうか。

4. 物語に対する消費：自己物語論とフェティシズム論の視点から
4.1 大塚の「物語消費論」に対する議論

物語に対する消費を議論する時に、大塚の「物語消費論」は避けて通れない。大塚は、

『見えない物語―<騙り >と消費』の中で、自らの想定する「物語消費」を以下のよう

に整理している 6。

1.   送り手は「物語」の全容を受け手に示さない。あくまで「物語」を微分化した形で受

け手に示す。ここで「微分化」というのは例えば一本のストーリーを一節ごとにバラ

バラにするという意味ではない。断片を単純に順序だてて並べていけば一本のストー

リーになるという形ではなく、あくまでもストーリーを想起させるあるシチュエー

ションやキャラクターに関する情報を無秩序に、総合しただけではストーリーが構成

できない情報として示すことを「微分化」という。

2.   受け手はこの微分化された情報を手がかりに「物語」を再構成するわけだが、それは

擬似的な創作である。情報は不完全であるから、欠落した部分を含めた全体を、与え

られた断片を根拠に想像＝創作しなくてはならない。

3.   「物語消費」における消費の動機付けは、この創造の快楽、「物語」を創り出すことへ

の衝動である。人は他者の作り上げた「物語」を一方的に受容するのではなく、自ら

もまた「物語」を語りたいと欲している。しかし、無の状態から「物語」を創造する

のは一定の才能が必要であり、一般の消費者には不可能である。しかし、「物語」の

断片が示された時、その枠組み＝世界の中で擬似的に「創作」を行うことは比較的容

易である。

6 大塚英志（1991）『見えない物語―<騙り >と消費』弓立社、pp.11-12.



31丁　思文

4.   「物語消費」とは、消費者に擬似的な「物語」の「創作」を体験させ、その過程もし

くは全体が何らかの形で消費行動としての側面を持っている場合をいう。

第三章で述べた萌え要素に対する物語消費と上述の大塚の物語消費とを比較すると、

いくつか異なるところがある。

1.   大塚が述べた「物語」は創作された「ストーリー」であり、作品の設定や内容という

ものである。だが、萌え要素に関する「物語」はその「ストーリー」だけではなく、

現実世界に定位する受容者の「自己物語」にも関わる。

2.   大塚の「物語消費論」において、消費者は微分化した物語しか受容しないが、物語の

断片自体は価値を持たず、消費者は全体としての物語を求める。大塚があげた「ビッ

クリマンシール」の例を見れば、一枚だけのシールはただ物語の一部であり、すべて

のシールが揃わないとその物語を理解できない。しかし、萌え要素に関する物語消費

においては、萌え要素という断片自体が物語であり、意味を持っている。また、萌え

要素の消費者は、全体としての物語を望まない。同人誌を例としてあげれば、同人誌

はつねに特定の嗜好を持つ受容者に向けられ、同人誌の作者は一つまたはいくつかの

萌え要素を選び、それをめぐって物語をつくる。たとえば、「大嘘」という同人誌作

家の作品は、ほぼキャラクターの足の魅力を示すためにつくられる。その場合には、

物語全体がおまけになり、断片としての萌え要素こそが中心になる。

3.   大塚が描き出した物語の消費者は、与えられた「枠組み」の中で、物語の断片を根拠

に想像＝創作し、全体としての物語を復元するために擬似的な創作を体験する。つま

り、その消費者たちが楽しむのは、「物語の創作者としての快楽」である。しかし、

萌え要素の消費者は、自らが物語を創るより、欲求を効率的に満足させるために、完

成した物語をそのままフェティシズム的に受容する。萌え要素の消費者にとって、萌

え要素そのものが性的フェティッシュと似たようなものである。また、本論文が論じ

た、萌え要素の自己表象物語の承認度を高める機能も重要である。つまり、萌え要素

の消費者は、東が述べたように、自らゆっくり物語をつくるよりは、萌え要素を利用

して効率よく自分の欲求を満たすことを選ぶ。

以上のように、大塚は「大きな物語の失墜がもたらした物語への飢餓」や「擬似的な

物語創作を体験する」などの考え方を提起したが、さらに一歩前に進み、物語消費論と

自己物語論、フェティシズム論との関係性を論ずることはしなかった。そういうところ

に大塚の物語消費論の弱みがあると考えられる。次の節では、この自己物語という新た



32 現代のフェティシズム現象と自己物語

な視点に立って、物語を消費するという現代のフェティシズム現象について、筆者の仮

説的な考え方をまとめておきたい。

4.2 物語論的フェティシズム：自己物語と現代消費

先の第一節で述べたように、大塚の物語消費論には自己物語という観点が欠けている。

では、自己物語という視点に立つと、物語に対する消費という現代のフェティシズム現

象はどのように捉えられるのだろうか。

ポストモダン社会では、社会全体が共有していた大きな物語が失墜したと言われる。

その結果として、無数の小さな物語が生まれるが、小さな物語が乱立している社会は、

誰でも自由に自己物語を語れる理想的な社会では決してないだろう。小さな物語が氾濫

している現状、そして、繰り返されている平凡な日常、その中で自分の個性を表す自己

物語を創出することは困難であると想像される。また、大きな物語が失墜すれば、社会

が分断化すると考えられる。そうなると、物語を共有している他者を探し出しにくくな

り、自己物語の聞き手の不在という問題も深刻になるだろう。自己と他者や社会との繋

がりが希薄化し、自己の生の価値が揺らぐとなると、アンソニー・ギデンズが『モダニ

ティと自己アイデンティティー』で提起した「存在論的安心」、すなわち、自己が認識

した通りの社会に立脚できるという信頼感が脅かされ、不安状態に陥りやすくなると考

えられる。

以上のように素描してきたポストモダン社会においては、一般的に人は、自己物語に

対する他者からの承認を得て、自己物語の拠り所をつくりたいという欲求をもつのでは

ないだろうか。本論文で論じてきた萌え要素というかたちで提供される物語の要素はそ

の一つの大きな例となるわけだが、商品に対する消費が、作り上げられる自己物語の一

つの拠り所となっていくのである。もしそうなると、この欲求を狙って、資本主義シス

テムは「小さな物語の生産者」という役を演じ、商品生産にともなって大量の物語を生

産する、という見方もできるかもしれない。消費者は、このような商品と商品にある小

さな物語を消費することを通じて、連続した自己を確保し、安定的な自己物語を維持す

ることができる、と本柳（2006）は論じている。先に見た萌え要素の例では、消費者が

そのような物語を利用して自己を表象すると考えた。しかし、そのような自己表象物語

を維持するためには、絶えずその物語と結び付いている商品を消費しなければならない

だろう。そうは言っても、消費者にとっても、そのような商品を消費すると、手間がか

からずに効率的に物語に対する欲求を満たすことができるというメリットがあると思わ

れる。

ギデンズによれば、前近代社会に機能していた「親族システム」や「地方共同体」が



33丁　思文

弱体化すれば、別の「存在論的安心」を作り出す装置が必要である（Giddens, 1991＝

2005: 81-89）。筆者は、商品の消費をめぐって成立するサブグループは、このような装

置の一つであると考える。本論文の第三章で論じたように、商品に対する消費を通じて、

同じ小さな物語を共有する空間が作られ、その空間にいれば自己物語にとって拠り所が

あるという安心感が生まれるのではないだろうか。

しかし、こうなったときには、人は自らの個性的な人生経験や人間関係を考えずに、

作られたものによって自己を表出し、作られたものによって他者を認識する危険も生ま

れるのではないか。さらには、第三章第一節で書いたように、作られたものによって「仲

間」と「敵」を区別するようになると、SNSで「敵」を攻撃するようにもなるだろう。

あるいは、現実の社会問題よりも、資本主義システムによって作られた記号的なデータ

ベースの方に注意を払うようになるのかもしれない。商品が人間関係を遮断し、モノの

データベースが現実世界を遮断し、人間がモノと、モノをつくる資本主義システムに屈

従するようなれば、そこにフェティシズム現象が生じることになる。

以上のような仮説的な見通しを検討していこうと思うと、そこに自己物語という視点

がないと、現代の物語消費の本質を認識できず、物語に対する消費がフェティシズム現

象であることも捉えられないことになると推察される。そしてまた、フェティシズム論

という視点がないと、現代の物語消費現象にある難点を発見できないことになると予想

される。

5 総括と展望
本論文は、オタクの萌え要素に対する消費と受容を例として、従来の物語消費論に欠

けているものを議論し、物語消費という現代の消費の様態により近づくことを試みた。

この論文の視点に立てば、自己物語を媒介として、従来の物語消費論と従来のフェティ

シズム論をつなぎ合わせることになるだろう。

本論文で扱った問題の背景は、承認されない小さな物語の氾濫であり、資本主義シス

テムの大量生産と現代消費社会の問題である。そうしたより一般的な問題をこれから

探っていかなければならない。オタク文化という文脈に限定されず、より広い視界で物

語消費の構造を具体的に探究することが今後の課題である。

参考文献
東浩紀（2001）『動物化するポストモダン―オタクから見た日本社会』講談社.

アンソニー・ギデンズ（1991 ＝ 2005）『モダニティと自己アイデンティティー―後期近

代における自己と社会』（秋吉美都・安藤太郎・筒井淳也訳）ハーベスト社.



34 現代のフェティシズム現象と自己物語

宇野常寛（2008）『ゼロ年代の想像力』早川書房.

大塚英志（1991）『見えない物語―<騙り >と消費』弓立社.

大塚英志（2001）『定本 物語消費論』角川書店.

大塚英志（2012）『物語消費論改』角川書店.

斎藤環（2014）『キャラクター精神分析―マンガ・文学・日本人』ちくま書房.

田中雅一編（2009）『フェティシズム論の系譜と展望』（フェティシズム研究 1）京都大

学学術出版会.

田中雅一編（2014）『越境するモノ』（フェティシズム研究 2）京都大学学術出版会.

シャルル・ド・ブロス（1760=2008）『フェティッシュ諸神の崇拝』（杉本隆司訳）法政

大学出版局.

ジークムント・フロイト（1927=2010）「フェティシズム」『フロイト全集 19』（石田雄

一訳）岩波書店.

ジャン＝フランソワ・リオタール（1979=1989）『ポスト・モダンの条件―知・社会・言

語ゲーム』（小林康夫訳）水声社.

カール・マルクス（1867=2005）『資本論』第一巻上（今村仁司、三島憲一、鈴木直訳）

三浦展（2005）「消費の物語の喪失とさまよう『自分らしさ』」、浅野智彦編著『若者と

アイデンティティ』，日本図書センター，pp. 346-364.

本柳亨（2006）「消費社会と自己物語―モノローグ化する消費」『社学研論集』Vol. 8、

早稲田大学大学院社会科学研究科、2006 年 9 月、pp. 25-39.


