
Title 「あなた」か「おまえ」か : 18世紀ドイツの夫婦の
呼称についての言説を例に

Author(s) 吉田, 耕太郎

Citation 待兼山論叢. 文学篇. 2020, 54, p. 1-19

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/91376

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



「あなた」か「おまえ」か
― 18世紀ドイツの夫婦の呼称についての言説を例に―

吉 田　耕 太 郎

キーワード：ドイツ／18世紀／友情論／愛情論／家庭・家族

はじめに

「最近よく耳にする、結婚した間柄においてもSieを使い続けることについ

て、いくつか述べておくことは必要であろう」。1）これは 1787年に出版され

たモード雑誌からの引用、最近の夫婦には、敬称の Sieで呼びあう者たちも

いると、新しい言語現象について報告した記事からの引用である。

現代のドイツ語理解によれば、Sie は敬称、du は親しい相手への親称であ

る。とすれば、この流行現象は、夫婦という関係のなかに、親しさよりも、

よそよそしさを装うことが流行りつつある、という報告なのだろうか。

家族・家庭の歴史をあつかった研究では、18世紀後半から 19世紀にかけ

て、恋愛感情で結びついたカップルの結婚が登場してくると指摘されること

が多い｡ つまり、家系の存続や、家業の継続のために結婚するのとは異なり、

相互に愛しているという感情を理由に結婚することが新興の市民の新しい理

想的な結婚として認められてきたというのだ。「おまえ（dir）に告白しなけ

ればならないことがある。おまえ（dir）に伝えたい、いや伝えなければな

らないことを、しばらく前から胸のうちにとどめておいたのだが、これまで

できずにいたんだ」。これはゲーテの『親和力』の冒頭、双方の困難をのり

こえ恋愛結婚を遂げたエドゥアルトが妻シャルロッテに語りかけている場面

の引用だ。もちろん、親密な夫婦は親称の duで語りかけている。とするな

1



らば、なぜSieという呼称が夫婦間で使われるようになったのであろうか｡

本稿の目的は、夫婦の呼称に関連した史料を手がかりに、18世紀後半の

夫婦関係の言説がどのように変化してきたのかを検討することにある。別の

言い方をするならば、恋愛結婚の登場時期として説明されてきた 18世紀後

半に、夫婦間の関係は、どう語られてきたのかを具体的に考察してみたい。

Sieとdu

まず本稿が扱う 18世紀後半の呼称について、アーデルンクの辞書の記載

を確認しておきたい。Sieについては、敬意を示す呼称と定義されている。

他方、duは、親密さを表現する点においては、兄弟姉妹、夫婦、仲の良い

友達、それから心を許した飲み仲間の間での呼称と定義されている。このよ

うな定義からすれば、Sieと duの使い分けは、今日の単語の意味とほぼ同じ

ということになる。またアーデルンクは、duには、呼びかけた相手に対す

る侮蔑を含意することがあると付記していた。とすれば、duではなく Sieを

使うという風潮の背後には、夫婦が互いに蔑視したり、一方が優越になるよ

うなアンバランスな関係をやめ、互いに尊敬しあうような関係を尊重するよ

うな傾向があったということになるのだろうか。

冒頭に引用した雑誌記事は、夫婦が Sieで呼びあう流行について、気にな

る読者は、『「おまえ」ではなく「あなた」』（1786） 2）という書籍を読むよう

にと、勧めている。タイトルからもわかるように、この書籍は、夫婦間で、

duではなく Sieでもって呼びあうことの必然性を論じたものであった。また

学術的な議論を積み重ねた論考というよりも、一般読者を対象とした厚めの

パンフレットと呼べるようなものであった。

このパンフレットでも、duおよびSieという呼称が有する含意については、

アーデルンクの辞書で確認したものとほぼ同じ、つまり Sieは敬意を表す敬

称として理解されている。3）それでは、なぜ夫婦で Sieと呼びあうことが必然

的なのか。

2



「あなた」か「おまえ」か

趣味の洗練とSie

このパンフレットを読んでみると、「文化は相反する状態をもたらすもの

だ。習俗が洗練してくると、他方で驚くような粗野がひきおこされることも

ある」 4）と、文明史の枠組をつかって議論が組み立てられていることに、混

乱してしまうが、このパンフレットは、当時の文化はかなり発展していると

いう、18世紀後半の人々の共通理解を前提とするものであった。パンフレッ

トの説明によるならば、新旧の文芸にも精通し、心地よく洗練した表現、純

化した言葉、精神を快活にする表現を使うようになった時代であり、趣味の

洗練（Ra�nement des Geschmacks）は、夫婦の幸福にとってもまた、本質

的な要素となっている。5）「このような文明化した世界において、Sie は敬意

を表明する格好の語、社交界（Societät）においても、無視できない程に優

れたものとして認められている呼称」 6）と説明されることになる。つまり、

18世紀後半に生きた人々にとって、Sieはこの時代の文明の発展度合のひと

つの指標であり、この呼称を、夫婦間でも使用するのが当然ではないかと、

パンフレットは訴えているのだ。

それに反して、duには、洗練していない軽蔑的なニュアンスを持つ語と

いう否定的なレッテルが、与えられることになる。「du は、子どもたちの間、

兄弟たちの間、卑しい人たちの間での呼称だ。ないしは、ほんの少しの敬意

さえも示すことが許されない相手に対してだけ使うものだ。例えば、duは、

主人が奴隷に向かって使う表現だ」。7）だからこそ、このパンフレットの著者

は、結婚するまでは、文句も言わず、お互い Sieと呼びあっていたカップル

が、結婚するとすぐさま Sieという呼称を唾棄し、いままで使ったことのな

いような、あの汚らしい duを使いはじめることは、まったくもって認めら

れないと強く反論することになる。8）

もちろん、パンフレットの著者は、duが親密さを表現することも了解し

ている｡「夫婦間の関係は、隠し事のないものであって、けっしてよそよそ

3



しくあってはならない」というまっとうな反論を想定して、親密さは、「お

まえは、弱い女という生き物で、私の支配下にある、私はおまえの気持ちな

ど関係なく、自分のしたいようにする」という夫の一方的な優位の表明にほ

かならないと解説する。夫婦間の親密さがはらむ、妻に対する夫の優位や横

暴さがここで批判されているとまとめることができるだろう。9）

このような議論から整理してみると、『「おまえ」ではなく「あなた」』は、

duという呼称のもつ蔑称的な意味をとりあげ、そこに夫による妻の軽視と

いう夫婦の不平等な人間関係を批判していると言えるだろう。他方、洗練さ

れた呼称としての Sieには、夫婦の平等な関係性が込められていると読みと

ることができるだろう。

確かに、『「おまえ」ではなく「あなた」』には、男女の平等が説かれてい

ると結論づけることができるのだが、Sieにジェンダーの平等性の含意を読

み込み過ぎてしまうと、Sieという呼称の背後に流れ込んでいるそれ以外の

歴史的かつ文化的な要因が隠れてしまうことになる。そこで、マウヴィロン

の『男性と女性』（1791） 10）から、当時の夫婦間の平等の議論について確認

してみることにしたい。

夫婦の関係

マウヴィロンの『男性と女性』は男女の、とりわけ夫婦間の平等を説いた

著作として知られているが、そもそも、エルンスト・ブランデスが「女性

の規定ならびに女性の能力」について論じた『女性について』（1787） 11）へ

の論駁書として出版されたものであった。ブランデスは、「柔和さ、繊細さ、

依存性、軟らかくも深い感受性こそが女性の規定である」 12）という前提か

ら、女性を心的にも身体的にも弱く、自分自身はおろか、家庭もまともに指

揮することのできない存在として位置づける。さらに「自然はわれわれ男性

には抵抗する強さを、女性には付き従う優しさを与えた」 13）と、女性が男性

に従うことの正当性を主張し、「男性は女性を作り上げなければならず［…］

4



「あなた」か「おまえ」か

結婚することによってはじめて、男性の手によって、女性は作り上げられる

ことになる」 14）として、女性を、男性の介在によって完成される存在、つま

り女性だけでは不完全であると定義した。

このブランデスの主張に対して、マウヴィロンは、「人間と動物との間に

ある本質的な違いが、男性と女性との間にあるのだろうか」 15）と切り返す。

確かに女性は、政治的な事柄は扱うことができないし、戦争において指揮

官は言うまでもなく兵隊もつとまらないし、芸術や学問の領域でも男性ほ

どの業績はあげることはない。しかし、これらの例は男女の本質的な差異

（Verschiedenheit）を示すものではなく、あくまでも程度（Verhältnis）の違

いでしかない。16）つまり男性の方が女性よりも、政治、戦争、学問芸術には

より向いているということでしかない。もちろん男性は女性よりも腕力があ

るかもしれないが、自然によって与えられた男女の心的な能力に違いはない

というのだ。17）

マウヴィロンが、男女の平等について強く主張したことはわかるが、ここ

で着目したいのは、マウヴィロンによる夫婦の関係についての議論である。

男女の平等を説くマウヴィロンにとって、「結婚とはふたりの自由な存在の

間で執り行われるべきものである」｡18）しかしマウヴィロンは、たとえばベル

リンの啓蒙知識人たちがキリスト教権威を批判して論陣をはったような、19）

結婚を自由な個人が取り結ぶ契約行為として説明しない。「結婚がつねに愛

情であり、愛情がつねに結婚である」ような夫婦の結婚が、最善のものにな

ると、20）夫婦を結びつけるものは、契約ではなくあくまでも愛情であるとマウ

ヴィロンは主張している。

マウヴィロンは、理想の結婚状態を説明するために、夫婦の関係を、「夫

も妻も互いに愛している場合。夫は愛しているが妻はもう愛していない場

合。愛情が友情または敬意へと変わっている場合。夫は妻をもはや愛して

おらず、ただ共通の利害でもって一緒にいる場合」 21）の 4つのケースに整理

して検討する。ここに、妻が愛しているが夫が愛していない場合がないのは

何故か、という疑問もでてくるが、夫婦の双方の愛情が続いている状態、愛

5



情が一方通行になっている状態、夫婦間の関係が愛情から友情や敬意へと変

わっている状態、夫婦間のうちに愛情はなく家系、財産、生業の存続といっ

た目的のために結婚が継続している 4つの場合が考えられているといいかえ

ることができるだろう。

ここであらためて愛情によって結ばれた最高の結婚を重ね合わせてみる必

要がある。第 4の共通の利害で結びついた結婚は論外であり、第 2の一方通

行の愛情もまた最善の結婚とはならない。またマウヴィロンによれば、「第

一の双方の愛情によって結びつくケースは非常に稀なことだ」 22）と説明す

る。というのも、愛情はたやすく猜疑心にかわってしまうからだ。愛情はつ

ねに満たされた感情でなければならず、少しでも満たされないことがあると

破綻してしまうからだというのだ。多分、相手の愛情に疑念が生じたり、他

の人に対して愛情をいだいてしまったり、夫婦が絶えず双方の愛情をそそい

でいることが確認できなくる状態のようなものを考えているのだろう。そし

てマウヴィロンが、愛情によって結びつけられた結婚として理解していたの

が、第 3のケースであった。なぜなら、「愛情が、非常に親密な友情や敬意

へと変わることで、相手への敬意が保たれる限りにおいて、猜疑心は起こら

ない」 23）からだ｡

ここで Sieという呼称が、夫婦の平等とは異なる意味合いをもっていたこ

とが明らかになる｡ 夫婦で Sieと呼びあう現象の背後には、夫婦という関係

を、友情や敬意という感情で結びついていることを説明しようとする同時代

の言説を反映されていたと言えるのだ。

友情の系譜

しかし、夫婦の関係を友情でもって説明することに、どのような意味が

あったのだろうか。西洋の近代化のプロセスのなかで、友情は、過度な価

値を読み込まれた概念であったといえる。友情の世紀ともよばれた 18世紀、

伝統的なキリスト教倫理、身分制といった社会秩序を維持するシステムが緩

6



「あなた」か「おまえ」か

みはじめた。同時に人の移動の加速、教育の浸透をばねに、社会階層の流動

化がはじまると、個人化（Individualisierung）が進むというのが社会学的な

通説 24）であろう。こうした個に分裂した人間が、新たな絆として求めたの

が、友情であった。

18世紀の友情概念について体系的な研究を発表したラッシュは、友情に

は、感情に働きかけることで人々を結びつける側面があることに着目し、友

情に 19世紀の国民国家の成立の原動力までも読み取っていた。25）また友情に

同性愛のニュアンスが込められていたことを指摘する研究もある。しかしこ

こで確認しておきたいのは、友情の公的な性質だ。18世紀に参照された友

情論は、ルネサンス以降に再発見された古典古代の友情論であった。26）何ら

かの利益や楽しみを得るための人間関係は友情とはいえない。互いの徳を高

めあう人間関係、その意味で、相手のうちに自分を見いだすことができるよ

うな、同じ考え方をもつ対等な身分の者同士の関係を友情と定義したアリス

トテレスにはじまり、27）その議論を下敷きとして、徳を有する者の間でのみ、

友情が成立すると定義したキケロの友情論が 18世紀も参照されていた。キ

ケロもまた、友情でむすびついた人物たちは互いの徳を高めると説いてい

る。人間はひとりでは最高の善に到達することはできない、だからこそ「友

は、最高善を互いに促進する、最善の同伴者である」。28）古典古代の友情論を

参照することで、18世紀の人々が引き継いだのは、友情によって獲得され

るこの善が、個人的なものではなく、他者の善とも一致しているという意味

で、正義や正当性を求める公共の善であったという点だ。29）すぐあとでクリ

スチャン・ヴォルフの道徳論を紹介するが、友情は個人的つまり私的なもの

ではなく、公的な領域つまり政治的な性格を帯びた人間関係であった。ラッ

シュが指摘したように、友情というものが、キリスト教的な倫理がゆるみ、

社会の流動化がすすむなかで 18世紀において、社会的な規範として再び参

照されることになった理由も友情のこうした性格にあったといえるだろう。

7



紐帯としての友情

確かに友情が、共同体の絆として参照されたとはいえ、やはり友情を夫婦

間に持ち込むことは新しい現象であったと考えられる｡ 18世紀初頭のクリス

チャン・ヴォルフの議論をたどってみることにしよう。ヴォルフもまた、公

共善と結びついた古典古代の友情論の系譜を引き継いでいるといえる。他者

の幸せを自らの幸せであるかのように感じる人は、他者を自分自身であるか

のように愛することになる｡30）そして他者に愛情を抱くことによって、人間

は、他者の幸福をできるかぎり促進しようと動かされることになる｡31）このよ

うに人々は互いに愛情でもって結びつき、できるだけ多くの人が、完全性に

到達することが可能だとヴォルフは論じている。ここで完全性という術語が

使われているが、これは人間が与えられた能力を完全に開花している状態、

あらゆる誤謬を捨て去り、最高の善を手に入れている状態のことだ。また

ヴォルフはここで愛情という言葉をつかっているが、この愛情は、対等な人

物が互いの善を促進しあうという古典古代の友情の定義と重なりあうもので

ある。

こうした紐帯としての友情を認める一方で、ヴォルフは、夫婦を最小の共

同体とみなしており、次のように定義している。

社会の成員は、社会の公共善を促進するよう義務づけられている。結婚状

態の目的は、子どもを作ることであり、子どもを育てることである。結婚状

態の善とはそれゆえ、夫婦が、子どもを産み育てるのに必要なものを、障害

なく入手できるかどうかに依存している。そしてまた、夫婦自身と子どもが

衣食に足りており、財産を蓄えるに十分であることにあるとされる。物質的

な側面に加えて、互いが愛することで喜びも楽しみも得ることが 32）できる

と、33）愛もまた夫婦にとって必要不可欠なものとヴォルフは論じている。し

かし、夫婦間の愛は、互いの幸福を促進しあうような友情としての愛情とは

異なっている。「理性ある女性は、男性によろこんで支配権をゆだね」、逆に

8



「あなた」か「おまえ」か

「女性は、男性よって，幸せな状況にしてもらえる、女性は男性を幸せを与

える者（Wohltäter）として認識している」。34）このようにヴォルフは、夫婦の

関係を、不均衡な関係として理解していた。このようにヴォルフの主張を整

理してみれば、友情というものは、道徳的な価値を担いつつ社会の紐帯とし

て機能していたが、家庭という一番小さな共同体にはあてはまらないもので

あったといえる。

むしろ友情を（夫婦よりも大きな）共同体の紐帯として論じる言説は、当

時一般的に受けいられれた議論であったと言わなければならない｡ ドイツに

限らずヨーロッパでは、新大陸の情報が蓄積されることで、比較文明史な視

点から、社会の歴史的変化を記述する歴史書が多数出版されるようになった

が、これらの著作のなかで論究されたのが共同体の起源であった。ホッブズ

に代表されるような、人間の闘争状態を調停するための社会契約でもって共

同体の起源を語るのとは異なり、プーフェンドルフ以降のドイツの言説が繰

り返し強調していたのが、太古の人間の社会性（socialitas）であった。35）こ

の社会性の核にあるのが友情、つまり「友情は、人間の社会性の表現」 36）と

いうことになる。イザーク・イゼリンは、新大陸の野蛮な習俗を、ヨーロッ

パの太古の状態とみなし、こうした野蛮な状態であっても、彼らの間にみら

れる友情と信頼については、感動を呼び起こすいくつもの逸話が報告されて

いると書き留めていた。37）このように友情が、文明史的な視点から、人間社

会を通底する紐帯の役割を果たしていると考えられていたことを考慮にいれ

るとするならば、18世紀後半に、わざわざ夫婦の間の友情について語られ

るようになった理由を探ってみなければならないのである。

愛情と友情のパラドクス

マウヴィロンは、夫婦間の愛情が友情へと変化している結婚状態が最高で

あると主張していたが、夫婦間の愛情と友情とを対比させた言説が残されて

いる。やはり 18世紀から発刊されていたモード雑誌に「愛情、結婚、友情

9



のパラドクス」 38）と題された短編が、1803年に発表されていた。この短編

では、結婚する夫婦のなかで、愛情と友情とが相反するような関係にあるこ

とが指摘されている。

「友情は、上質のライン河畔産のワインで、ほどよく身体を温め、活力を

与え，快活にしてくれる。年月が過ぎれば過ぎるほど、力強く、気分を良く

してくれるものだ。［…］他方の愛は、吹き上がるシャンパンのようなもの

であり、火や炎を近づければ燃え上がる」。シャンパンに火がついたのかど

うかわからないが、長い時間をかけて熟成するワインが身体に与えるおだや

かな効果と、吹き上がるシャンパンとが対比させられている。同様に、「友

情は、しとやかな生娘と踊るメヌエットであり、高揚することもなく、また

踊り疲れることもなく、この生が終わるまで踊り続けることができるような

ものだ。反対に、愛情は、エコセーズ、ワルツ、ジャンプのようなもので

あって、びっくりするほど興奮させ疲労させる。健常な胸と足が必要だ」。

愛情がひとときの激しさであるのにたいして、友情には、起伏はないものの

楽しさが長く持続する点が、強調されているといえるだろう。これ以外に

も、この記事には、友情と愛情とが軽妙な比喩でもって対比させられてい

る。しかし重要なのは、愛情または友情のどちらか一方を高く評価するよう

な意見が述べられていない点だ｡「結婚は、私たちを、気付かせることなく

困惑させる場所に着地させるパラシュート（Fallschirm）のようなもの」と

締めくくられているように、夫婦は、友情と愛情という異なる二つの感情に

よって結びつけられていることが主張されているといえるだろう。

ふたつの愛情−クルージウス

「愛情、結婚、友情のパラドクス」は、一般読者を想定した雑誌記事で

あったが、クリスティアン・アウグスト・クルージウスは、夫婦間の友情と

愛情を、倫理学の問題として扱っていた。キリスト教倫理学を説くクルージ

ウスにとって、共同体を結びつける絆は、あくまでもキリスト教の隣人愛で

10



「あなた」か「おまえ」か

ある。隣人愛は、神に対する愛を、同じように神を愛しているキリスト教徒

へと拡大したものであり、39）無理強いされた愛や、他の目的や利益のための

愛は、隣人愛ではないものとして否定されている。40）

クルージウスは、このような隣人愛と、愛欲つまり性欲と重なるような

夫婦間のセクシュアルな愛情とを、区別する。人間が人間を増やす生殖

（fortzeugen）は、神が望んだ目的であり、したがって、人間だけでなく動

物にも等しく与えられた欲（Trieb）である。41）子を作り養育することは、最

も大変で最も時間のかかるものであるからして、42）むしろ義務として、夫婦

が引き受けるものだ。43）

このように夫婦の義務を説明したうえで、性欲つまり生殖と重なる愛情を

クルージウスは、愛欲的な愛情（venerische Liebe）と名付け、44）隣人愛に相当

する道徳的な愛（moralische Liebe）と区別する。この区別を論拠に、クルー

ジウスは、子の養育という義務のために夫婦は結びつくのではなく、道徳的

な愛情によって結びつかなければならないと主張する。道徳的な愛情は変化

することなく永続する。それゆえ「婚姻状態とは、心から親密な友人をもつ

ための永続する最も良い方法である」。45）隣人愛という前提に立つならば、夫

婦の関係は友であることが理想であると、クルージウスは主張するのだ。

長くなるが、クルージウスの言葉を引用しよう。「このようにふたつの愛

情を区別することによって、私たちは、結婚のふたつの目的ついて、完全な

る説明を与えることができる。結婚は、二つの異なる性別からなる人間の共

同体という状態であるのだが、そのひとつの目的は、子をつくりそして養育

することにある。それとは別に、結婚は、親密なる友情そしてその友との心

地のよい社交とを目的としている。歳をとったふたりが、婚姻状態の目的の

ひとつを遂行できなくなったとしても、ふたりは結婚した状態を破棄するこ

とにはならない。というのも、ふたりはもうひとつの目的のために助けあっ

ているからであり、このもうひとつの目的の方が、ふたりにとっては、はる

かに必要なものなのだから」。46）

11



伝統的な結婚からの距離

上述のようなクルージウスの主張が、キリスト教社会のなかで伝統的に認

められてきた結婚の定義を修正するものであったと、私たちは結論づけるこ

とができるだろう。伝統的な結婚観とは、産めよ増やせよという聖書の言葉

にしたがった、子を産み育てる制度としての結婚である。とりわけ禁欲が説

かれたキリスト教社会においては、「自制することができないのならば、結

婚するがよい」（7:9）という『コリント人への第一の手紙』の言葉に論拠と

して、性欲に突き動かされ不品行を犯すよりは、夫婦として互いの欲を満た

した方がよいと推奨された。

もちろん夫婦の間でも、禁欲は徹底されており、土曜日と日曜日、四旬節

の禁欲にはじまり、妊娠期間および出産後の一定期間の禁欲、許容される性

交時の体位などの細かな規定があった。47）「結婚生活においてもなお夫婦の性

交は、神を讃えるために極めてストイックにおこなわれなければならず、子

供をうむためにのみおこなわれるべきものとなる。秩序ただしく営まれる性

交は動物的なものではない」 48）と、阿部謹也は伝統的な結婚のありようをま

とめているが、結婚という社会制度は、性欲と禁欲とのバランスをとるため

の解決策であったともいえるだろう。

このような伝統的な結婚の目的と照らし合わせてみると、クルージウス

は、生殖活動ではなく、隣人愛によって友情を育む点に、結婚の目的を認め

たと言えるだろう。ただし、結婚に隣人愛のみを認めるクルージウスの主張

を突き詰めてみると、生殖のためだけに性交を許可してきた、結婚の禁欲の

装置としての機能が失われてしまう。クルージウスも、この点には配慮して

おり、夫婦以外での無軌道な性交や、ポリガミーは当然のことながら認めて

はいない。49）もちろん言及されてはいないのだが、同性愛も認めてはいない

だろう。

友情かそれとも愛情か、という夫婦の関係の語りが、夫婦のどのような問

12



「あなた」か「おまえ」か

題へ回答であったのだろうか。一般読者を対象とする大衆雑誌『シレジアの

小論集』 50）には、まだおむつをしたふたりの息子の父（結婚して 4年目）を

名乗る匿名の男性が、夫婦にとっては、子をつくることに加えて、夫婦間で

友情を育むことによって、夫婦の絆はさらに強固になるという主旨の記事を

寄せている。

この著者も、生殖活動によって人類を増やすこと（die Fortp�anzung des 

menschlichen Geschlechts）が結婚の第一の目的である、というキリスト教の

伝統的結婚観に理解を示している。51）しかし、「夫婦が幸福になることよりも、

子作りの方が重要だとする主張には、容易に納得できないと」、52）伝統的な結

婚の目的から距離をとり、夫婦が互いに幸福を得ることが、結婚においては

重視されなければならないと反論する。夫婦が幸福を得るには、真の友情が

必要であり、この友情を維持するための最適な方法が、結婚である。この著

者は、夫婦の間で、まず第一に友情を育まれることが必要だと結論づける。53）

夫婦間の友情を理解するための手がかりとして、ここで取り上げたいの

が、著者が引き合いに出している、歳をとった夫婦の例だ。歳をとった夫婦

には、自然な推察からして、子どもをつくるという目的を失っている、し

かし、だからこそ、ふたりは真正なる婚姻状態としてとどまっている。54）と

いうのも、子をつくらない夫婦にとっても、夫婦間の友情は、互いの徳を高

め、慰めを与えてくれるものであるからだ。子を作らないからといって離婚

してしまう夫婦は、友情があたえてくれる美しい瞬間をも失ってしまうこと

だろう。55）

さらに、この歳をとった夫婦の例は、18世紀後半の夫婦のおかれた身体

的かつ社会的な条件を、理解する手がかりもあたえてくれる。そもそも健康

状態や医療水準が現在とは異なっていたのであるから、ここで言われる歳を

とった夫婦としてどの年齢層が念頭におかれているの不明だ。例えば、この

記事では、歳を取った 20組のカップルで、子どもが作れないのは 1組にす

ぎず、それは若い世代のカップルにおいて同じ割合だと、56）歳をとったこと

で子どもを作る能力がなくなったといわれているわけでもない。

13



むしろ結婚生活上の変化、つまり結婚生活に子を養育していない時期もあ

るということが、この記事から読み取ることができるだろう。子作りとは異

なる結婚の目的が論じられている背景には、妊娠が繰り返されていた時代か

ら、バースコントロールの技術が普及しつつある時代への変化もよみとるこ

とができる。57）そしてまた、1770年代以降、気候も徐々に温暖になり、食料

生産が安定し、生活状況も好転、健康状態が良好になり寿命が伸びてきたこ

とも考慮にいれるべきかもしれない。

例えば、いかにして長生きをするかを説く養生訓のような著作が出現して

きたこともまた、当時の寿命の伸長に呼応した現象であったと言える。フー

フェラントの養生訓 58）は、生を受けた人間の半数が 20歳までになくなって

しまう時代に考察された理論であり、生まれた時点で与えれた生命力をいか

に浪費せずに生きていくかという持久戦を説くものであった｡ こうした生命

力の節制を心がける上で、性欲は生命力を浪費するものとして位置づけられ

ていた。「すべての強い排出作用、たとえば（必要な状況ではないのにおこ

なわれる）瀉血、強い下剤の服用、汗をかくほどに身体を温めること、性交

（Beyschlaf）など、これらは、いくらか力を消耗し、体質を乾燥させる」。59）そ

して「人間は、たしかに常に子どもをつくることができる状態にあるが、動

物のように強制されてはいない。女性の月経の周期は、人間が動物的な性欲

の奴隷状態から解き放ってくれるものである」 60）と、人間には性交によって

生命力の消耗を防ぐための機構がそもそも備わっているとフーフェラントは

指摘している｡61）このような議論を考慮するならば、性欲を取り除いた夫婦間

の友情は、生命力を維持するためのものであったといえるかもしれない。

最後に

古典古代の友情は、私利を求めるものではなく、共同体の善を求めるため

の手段であるという点で、公的な絆であったといえる。しかしマルギット・

エックホルトが示唆しているように、公的な領域と私的な領域の間の線引き

14



「あなた」か「おまえ」か

がおこなわれつつあった時代において、私的な家庭のなかで友情が語られる

ことによって、友情がそもそも志向してきた善もまた、公的なものから私的

な家庭的な善へと変質したと理解しなければならないだろう。夫婦間で語ら

れる友情は、古典古代の友情を参照しているとはいえ、もはや家の外の、公

の空間にはつながっていないともいえる。

こうした友情の変質を示す別の例として、兄弟性をあげることができるか

もしれない。本稿が論じてきた時代、フランスでは革命がおこり、あたらし

公の空間にはフラテルニテという理念がかかげられた。フラテルニテとは、

当時の仏独辞典をひいてみれば、兄弟性 Brüderscha�、つまり同胞または文

字通り、兄弟的なつながりのことを意味するジェンダー的な含みをもった表

現であった。もちろんドイツにおいてフランス革命の理念はそのまま受容さ

れたわけではなかったが、この言葉がどのような人間集団の間で使われたの

かといえば，伝統的にはツンフトをはじめとする職業集団に属する者のあい

だで、さらにボヘミア兄弟団やそれを引き継いだヘルンフート教団のような

宗教的なセクトの間で、そしてなにより、この当時では、フリーメーソンを

はじめとする各地に設立された結社組織のなかで、つまり選ばれた仲間たち

を呼びあう呼称であった。つまりドイツでは、やはり分断化された集団内で

の呼称であったといえるだろう。

そしてまた、Sieと対比されていたduはどうなったのか。本稿では、duに

ついて論じることはしなかったが、歴史家ミヒャエル・マウラーが、教会の

説教に言及しつつ指摘するように、duは、人と人とのより親密な人間関係

として、たとえば直接相手の心とのつながりをもつような精神的な関係性の

語りとなる。62）しかしだからこそ、duによる強いつながりは、かならずしも

夫婦という枠内にはおさまりきらないものであったという側面もある｡ 本稿

の冒頭で引用したゲーテの『親和力』の主人公エドゥアルトが、愛情を追求

するがあまり、夫婦関係を破綻させたように。この duについては、稿をあ

らためて論じることにしたいが、夫婦間の呼称の変化には、18世紀後半に

起こった人間関係の変容が刻み込まれていると言えるだろう。

15



［注］

1） Journal des Luxus und der Moden, Weimer 1787 (November), S.371.
2） [Anon.], Sie über Du, oder Erörterung der Frage: in wie weit die Sprache des gefälligen 

Umgangs auch in der Ehe beizubehalten sey?, Frankfurt und Leipzig 1786.
3） A.a.O., S.11.
4） A.a.O., S.1.
5） Vgl. A. a. O., S.27.
6） A.a.O., S.13.
7） A.a.O., S.8f.
8） A.a.O., S.14.
9） Vgl. A.a.O., S.29.
10） Jakob Mauvillon, Mann und Weib nach ihren gegenseitigen Verhältnissen geschildert, 

Leipzig 1791.
11） Ernst Brandes, Ueber die Weiber, Leipzig 1787.
12） Brandes, a.a.O., S.46f.
13） Brandes, a.a.O., S.89.
14） Brandes, a.a.O., S.90.
15） Mauvillon, a.a.O., S.20f.
16） Vgl. Mauvillon, a.a.O., S.23.
17） Vgl. Mauvillon, a.a.O., S.35.
18） Mauvillon, a.a.O., S.342.
19） Vgl. Günter Saße, Die Ordnung der Gefühle, Darmstadt 1996, S.16f
20） Vgl. Mauvillon, a.a.O., S.342.
21） Mauvillon, a.a.O., S.287.
22） Mauvillon, a.a.O., S.287.
23） Mauvillon, a.a.O., S.288.
24） Vgl. Lothar Pikulik, Frühromantik, 2.Au�., Berlin 2000, S.60f.
25） Wolfdietrich Rasch, Freundschaftskult und Freundschaftsdichtung im deutschen 

Schri�tum des 18. Jahrhunderts, Halle 1936.
26） Wolfgang Adams, Freundschaft und Geselligkeit im 18. Jahrhundert, in: Horst 

Scholke (Hg.), Der Freundschaftstempel im Gleimhaus zu Halberstadt, Halberstadt 
2000, S.9-34.

27） 例えば、アリストテレス『ニコマコス倫理学』1155b33-1156a23を参照のこと。
28） Vgl. Cicero, De Amicitia, XXII, 83.
29） Vgl. Joachín Silva Soler, Freundschaft als Offenbarung. Gott wollte zu uns wie zu 

16



「あなた」か「おまえ」か

Freunden sprechen, in: Margit Eckholt, �omas Fliethmann (Hgg.), Freunde habe ich 
euch genannt, Berlin 2007, S.15-38; hier S.34f.

30） Vgl. Christian Wolff, Vernünfftige Gedancken von der Menschen Thun und Lassen, 
Halle 1720, §775.

31） Vgl. Wol�, a.a.O.,§776.
32） Christian Wolff, Vernünfftige Gedancken von dem gesellschaftlichen Leben der 

Menschen und insonderheit dem gemeinen Wesen, Halle 1721, §52.
33） Vgl. Wol�, a.a.O., §65.
34） Wol�, a.a.O., §59.
35） 18世紀初頭の言説の簡単な見取り図を提供している論文として、以下のものをあ

げておく。Michael Kempe, Geselligkeit im Widerstreit: Zur Pufendorf-Kontroverse 
um die socialitas als Grundprinzip des Naturrechts in der Disputationsliteratur in 
Deutschland um 1700, in: Jahrbuch für Recht und Ethik, Berlin 2004, S. 57-70.

36） Jon Helgason, Schri�en des Herzens, Göttingen 2012, S.178f.
37） Isaak Iselin, Über die Geschichte der Menschheit, 2. Au�., Zürich 1768, S.224.
38） Paradoxien über Liebe, Ehe und Freundscha�, in: Zeitung für die elengante Welt, 203 

(21.Dez.1807), Sp. 1620.
39） Vgl. Christian August Crusius, Kurzer Begriff der Moraltheologie, oder nähere 

Erklärung der practischen Lehren des Christenthums, 2. �., Leipzig 1773, S.1514.
40） Vgl. Crusius, a.a.O., S.1519 od. 1529.
41） Crusius, Anweisung vernünftig zu leben, Darinnen nach Erklärung der Natur des 

menschlichen Willens die natürlichen Pflichten und allgemeinen Klugheitslehren im 
richtigen Zusammenhänge vorgetragen werden, Leipzig 1744, §547.

42） Crusius, a.a.O., §551. ただし初版にはない文言である。本稿執筆のため参照でき
た 1767年に出版された第 3版で確認した。子育てが義務であることを強調するた
めのものであろう。

43） Crusius, a.a.O., §551.
44） Crusius, a.a.O., §562.
45） Crusius, a.a.O., §562.
46） Crusius, a.a.O., §563.
47） ジョセフ・ギース／フランシス・ギース『中世ヨーロッパの結婚と家族』講談社 

2019, p.92.
48） 阿部謹也『西洋中世の愛と人格』講談社2019, p79.
49） Crusius, a.a.O., §564.
50） [Anon.] Sollte im Ehestande die Zeugung der Kinder, und die freundscha�liche Liebe 

sich wie Hauptzweck und Nebenzweck verhalten? in: Schlesische Sammlung kleiner 

17



auserlesener Schri�en, 1.�., Breslau und Leipzig 1754, S.401-436.
51） [Anon.], a.a.O., §2 u. §16, 29.
52） [Anon.], a.a.O., §2.
53） [Anon.], a.a.O., §3.
54） Vgl. [Anon.], a.a.O., §20.
55） Vgl. [Anon.], a.a.O., §21.
56） [Anon], a,a.O., §22.
57） 18世紀後半をテーマとした記述ではないが、以下の研究をあげておく。Robert 

Jütte, Lust ohne Last, München 2003, S.90f.
58） Christoph Wilhelm Hufeland, Die Kunst, das menschliche Leben zu verlängern, Jena 

1797.
59） Hufeland, a.a.O., S.490.
60） Hufeland, a.a.O., S.367.
61） だからこそ、マスターベーションは、男女ともに、自然にかなった性交の限度を

こえた害を招くものと位置づけられる。Vgl. Hufeland, a.a.O., S.242.
62） Michael Maurer, Über >du< und >Sie< um 1800, in: Andrea Heinz, Jutta Heinz, 

Nikolas Immer (Hgg.), Ungesellige Geselligkeit, Heidelberg 2005, S.193-205; hier 
S.202f.ただしマウラーの研究は、アイヒェンドルフの小説における duと Sieの使
用法を分析するもの。

（文学研究科准教授）

18



SUMMARY

Sie oder Du:
eine kulturhistorische Analyse von der Anrede von Ehpaaren im 18.Jahrhundert

Kotaro Yoshida

In diesem Aufsatz wird die Beziehung von Eheleuten im 18. Jahrhundert 
diskutiert. Eine Analyse der gegenseitigen Anreden in historischen Dokumenten 
bildet die Grundlage der Argumentation und auch auf die historischen Faktoren 
werden berücksichtigt. In der zweiten Hälfte des achtzehnten Jahrhunderts 
wurde die Rolle der Gefühle in menschlichen Beziehungen stärker betont. Das 
Konzept der Liebesheirat war eine Folge dieses Trends. Gleichzeitig wurde aber 
auch behauptet, dass sich Paare idealerweise mit „Sie“ anreden sollten. In den 
historischen Dokumenten, in denen diese ehelichen Beziehungen beschrieben 
wurden, wurde Freundscha� und nicht Liebe als Ideal betrachtet. Die Freund-
scha� hat ihren Ursprung in der Freundscha�stheorie der klassischen Antike, 
die auf Aristoteles und Cicero zurückgeht. Freundschaft implizierte aufgrund 
ihrer auf die Antike zurückgehenden Bedeutung Gleichberechtigung, in diesem 
Fall den gleichen Status von Ehemann und Ehefrau. Gleichzeitig zielte jed-
och das Konzept einer Freundschaft zwischen Mann und Frau bzw. zwischen 
Eheleuten auch auf die Möglichkeit einer ehelichen Beziehung ab, die sich von 
dem traditionellen Zweck der Ehe in christlichen Gesellscha�en, nämlich Kind-
er zu zeugen und aufzuziehen, unterschied. Dies entspricht der Unterscheidung 
zwischen sexueller Liebe und seelischer Liebe. Insbesondere während eines 
Zeitraums im Ehestand, in dem es nicht notwendig war, Kinder zu gebären und 
aufzuziehen, entsteht das Konzept der Ehe als Freundscha� und der seelischen 
Liebe.

19


