
Title ネルゾンの播いた種

Author(s) 寺田, 俊郎

Citation 臨床哲学のメチエ. 2002, 10, p. 25-31

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/9140

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



25

Métier of the Clinical Philosophy

ネルゾンの播いた種
バーミンガムに集まったソクラテス者たち

寺田俊郎

パートA

７月２９日（月）

1.基調講演：トーマス・マイアー「グロー

バリゼーションの時代における民主主義

の刷新」

　要点だけ言うと、グローバリゼーショ

ンの時代においても、あるいはそれだか

らこそ、価値観の構築が重要であり、価

値観の構築には顔の見える対話が必要で

あるが、顔の見える対話の最も理想的な

形態はソクラティク・ダイアローグであ

る、ということになる。質疑で最も印象

に残るのは、次の二つである。（１）問題

は個々人の価値観ではなくシステムでは

ないのか。（２）宗教間の対話を考慮に入

れることが重要ではないのか。

　（１）の質問は、こんな講演があるのな

らこの学会の出席をキャンセルしたいく

らいだという挑戦的な言葉で始まった。

たとえば、環境をまもらなければならな

いという価値観では、多くの人が一致し

ている。問題は、社会のシステムとしてそ

れができないことにある、と。マイアーの

答えのポイントは、私には掴めなかった。

　（２）の論点について、マイアーは、た

とえば日本でアジア地域の人々と会合を

もったとき、基本的な政治的価値につい

て宗教抜きで論じあえた経験を引合いに

出して答えていた。私の感想としては、

ソクラティク・ダイアローグが公共の場

での言論を通じて価値を探究するという

側面をもちうることは確かだが、それを

政治状況と直接結びつけようとするマイ

アーの議論には、まったく共感できない。

後で個人的に質問したところ、マイアー

は自分自身ではソクラティク・ダイア

ローグをファシリテートすることはない

そうだ。PPAは政治部門とSD部門とに分
かれていて、自分は政治部門にもっぱら

携っているということだ。彼の中では、

政治とソクラティク・ダイアローグは事

実として分裂していながら、理念として

結合しているように感じた。ネルゾンの

伝統そのままに（ネルゾンは自分の弟子

たちに社会民主党かさもなくば共産党に

入党することを命じていた）、マイアーは

ドイツ社民党の幹部であるが、残念なが

らその事実に由来する固定的な図式とい

うか、哲学的に自由でない発想を感じた。



26

臨床哲学のメチエ

2. ワークショップ：ドロシー・モア＆

ギーゼラ・ラウパハ＝シュトレー「利他

主義、倫理、報い、報酬：第三セクター

の葛藤」

　「第三セクター」というのは、ここでは、

政府と企業（市場）の間という意味では、

日本でいう「第三セクター」と同じだが、

具体的には市民のボランティア活動を指

す。今回の総合テーマの一つである。

　ワークショップでは、まず、導入とし

て、参加者各人のボランティア経験を発

表することが求められ、何人かが経験を

語った（テーマに直接関係なさそうな話

が多い。事前にレジュメを読んでいない

のか、それとも英語を母語としない人が

多いからか。）その後で、ボランティアと

それに対する報酬をめぐる、イギリスの

例とドイツの例が紹介された。イギリス

の例では、有給の職員とボランティアの

扱いの差が焦点となり、ドイツの例で

は、ソクラティク・ダイアローグのファ

シリテータが伝統的にボランティアで

あったことが強調された。残念ながら、

ボランティア活動と報酬というもっとも

重要な問題には深入りせず、次のゲーム

に移っていった。（作業を少し詰め込み

過ぎ。）そのゲームとは、一人一人に片手

一杯のコインが配られ、そのコインを自

分の好きなように参加者に分配し、さら

に一人一人からコインを自分の好きなよ

うにもらうというものである。お金を受

け取る人々の態度には様々な態度があ

り、お金をもらうより与えることに喜び

を感じる人々がずっと多いといったこと

を実感するためのゲームだったようだ

が、あまり面白いとは思えなかった。

3.ペーパー：本間直樹＆堀江剛：「ソクラ

ティク・ダイアローグにおける偶然性と

必然性」

　聴衆が多く、発表者の二人は緊張して

いたように見えたが、よく準備された資

料を使って整然と進められた。タイトル

が抽象的で、討論しにくいのではないか

と心配していたが、ドリース・ボエレの

核心をついた質問を皮切りに、活発な議

論が起こり、たいへん面白かった。

　最も印象に残った議論は、発表者の用

意した資料を短い時間の間に分析した参

加者が提起したもので、そこに載せられ

ている対話の連鎖が一定の必然性をもっ

ているように見えるのは、実は日本的な

規範を背景にしているからではないか、

というものだった。実はこの問を私は瞬

時には理解できず、不毛な文化論に陥る

悪しき問いと勘違いして不用意な反論を

してしまったが、後で冷静に考えてみる

とSDの本質に関わる問いである。すなわ
ち、SDで遡及的抽象によって明るみに出
されるのは、実は多くの場合偶然的な判

断や価値でしかないのではないか、そし

て、それに気づくことがソクラティク・ダ

イアローグのいいところではないか、と

いうことである。そうすると、逆に、ソク

ラティク・ダイアローグにおける「必然

性」とは何かということになる。硬派の

ドイツ人の中には、「必然性とは他に可能

性がないということだ。言葉を厳密に使

うべきだ。」などと不満を述べる人もあっ

たが、事柄の本質を見ない批評であろう。

 とにかくいいセッションで、最終日に論

文発表を控えた私は大いにプレッシャーを

感じ、発表が終わるまであまり夕方のビー

ルを楽しむことができなかった。



27

Métier of the Clinical Philosophy

4.ワークショップ：ゲール・プラウダ＆

ピーター・リックマン「公共のための哲

学：哲学における対話の批判－－ワーク

ショップの方法を用いて」

　すっかり顔なじみになったフランスの

プラクティショナー、プラウダが、哲学

カフェ形式で行ったセッション。といっ

ても、ただのフリーディスカッションで、

あえて哲学カフェ形式を強調する意味は

あったのだろうか。

 面白かったのは、リックマンの主張、

「哲学の形式は対話だけでなく体系でもあ

る」である。対話は哲学の重要な形式だ

が、体系という形式ももたねばならない

ということを、プラトンが「国家」で対

話のみならず体系的叙述という形式を

とったことを引き合いに出して力説して

いた。古風なプロフェッサーの風格がに

じみ出ていて興味深かったが、いろいろ

疑問を感じて質問してみた。哲学カフェ

のような対話をどう評価するのか？体系

の多様性は認めるのか？－－答えは、対

話も哲学の形式である、ただ、そこで留

めておくべきではない、また、体系は哲

学する一人一人がつくればよい。その他、

哲学者の社会的役割が主なディスカッ

ションのテーマになった。

７月３０日（火）

1.基調講演：ピーター・リックマン「公

民社会と自由」＆ウ－ゴ・ヴライサヴ

リェリッチ「科学的イデオロギーの終焉

と大学の再社会化」

　リックマン曰く「大学教授は学会に出

かける。そして、たとえばヴェニスのよ

うなすてきなところで、旧交を温めたり、

討論をしたり、性的な冒険をしたりす

る。」要は学問の自由（大学の自由）は大

切だということだが、これはご愛嬌であ

る。印象に残ったのは、司会のベアーテ・

リティヒ（昨年大阪に来た）の 'civil so-
ciety'と 'civic society'の違いに関する見
解である。'civic society'は個人の権利を
基底とする社会であり、ロック的な自由

主義の社会であるのに対して、'civil so-
ciety'は個人の権利の擁護だけでなく、個
人の自発的な社会参加をも含めた広い概

念である、ヨーロッパの議論ではそう

なっている、とリティヒは説明した。

　私は逆の理解をしていた。civil society
の方が国家の権力から個人の権利を擁護

するというニュアンスが強く、civic so-
cietyの方が、公民的な徳を備えた個人が
理性の公的使用を通じて社会構築に参加

するというニュアンスをもっていると

思っていたのである。（ここまでの記述

も、'civil society'を「市民社会」、'civic
society'を「公民社会」という風に区別し
て表記している。）今回の学会のテーマ

に、civi l  society ではなく敢て civic
societyが用いられていたのも、そのため
だと理解していた。第３セクターつまり

NPOなどの自発的活動が構成する公民社
会。だが、今回のテーマも、リティヒに

言わせれば、主催者が概念の区別に無頓

着なために曖昧なテーマになっているに

過ぎない。しかし、civil/civic societyの
理解はこれでいいか？

2.ワークショップ：ケレム・アクバス＆

サビル・ユセソイ「イスラムと共同体に

おける他者との対話」

　中止になった。イスラム圏でSDをやろ



28

臨床哲学のメチエ

うとしているトルコ人のワークショップ

だったので、大変楽しみにしていた。残

念だった。

3.ペーパー：ギーゼラ・ラウパハ＝シュ

トレー「公民社会における民主主義的な

目標に対するソクラティク・ダイアロー

グの寄与」

　ヘックマンに直接教えを受け、ネルゾン

の伝統にも造詣が深いラウパハ＝シュト

レーの発表を、一度聞いておきたかった。

　発表の主旨は、ソクラティク・ダイア

ローグは、常に民主主義的な社会の構築

と密接に結びついていた、ということで

ある。しかし、話を聞く限り、その結び

つきは事実的な結びつきであり、決して

内的な連関ではない。そして、その事実

的な結びつきは、ネルゾンの個人的信念

によってつくられたものだ。たとえばナ

チスに対してどのように対処するかとい

うような政治的問題について SDを行い、
結論を出していたというが、それは、ネル

ゾンが政治にコミットしなければならな

いという個人的な信念をもっていたから

である。しかも、すでに述べたように、社

会民主党か共産党かという極端な選択を

弟子たちに突きつけていたのだ。そして、

そのような事実的な政治への強い志向が

あったからこそ、SDは今日まで生き残っ
たのだともいえる。哲学的対話の方法と

して、というよりも。そのことは、たとえ

ばネルゾンの学校で学んだ人々とSDをし

ているとよく分かる。彼女ら（女性しか生

き残っていない）の発言は、往々にして、

個人的な意見というより、社会民主主義

の立場から見た状況の解釈である。

　というわけで、ネルゾン学派と政治と

の連関に関する歴史的事情は学べたが、

SDと民主主義、政治、公共圏との内的連

関については考えは進まなかった。した

がって、感想としては初日のマイアーの

基調講演と同じようなものである。最後

に堀江さんがラウパハ＝シュトレーに問

うた「政治教育はSDではカバーできない
領域を含むのではないか？」は今から思

えば当然の問いであった。

７月３１日（水）

1.基調講演：フェルナンド・レアル「倫

理、経済、第三セクター」

　主旨は、第三セクターは倫理的にまっ

とうな意図をもっていればそれでよしと

いうわけではなく、経済の世界のように

それなりの結果を出さなければならない、

というもの。質疑は、自分の発表の準備

のため欠席した。

2.ペーパー：拙論「日本の公民社会にお

いてソクラティク・ダイアローグはどの

ように機能しうるか？」

　本間さんや堀江さんほど SDの経験が
ないので、今まで私が経験した数回のSD
と教室で学生たちと試みた SDとをもと
に、SDが公共の場での対話の姿勢を培う
道具として有効であることを主張し、さ

らに、「合意」について思弁を展開した。

「合意」は、（１）対話が真理の探究であ

ることに関するいわばメタ合意、（２）対

話の内容に関する合意、（３）対話の進行

に関する合意、これら三つに分けて考え

なければならない。

　（１）は不可欠であり、（３）は自律的

な志向の訓練のために重要であるが、

（２）は必ずしも必要ではない。参加者の

意見、ものの見方、志向のパラダイムな



29

Métier of the Clinical Philosophy

どの相違がはっきりしさえすれば、その

相違を保ったまま対話を続けていくこと

はできる。たとえ事実的な合意に至った

としても、それが仮説に過ぎないことを

銘記することが大切である。質疑は活発

かつ好意的であり、合意の問題について

反応もあって嬉しかったが、ほとんどの

やりとりが文化論に終始してしまったこ

とは、少し残念だった。国際学会だから、

それはそれでいいのかもしれないが。

　司会のイダ・ジョングスマは1999年の

オクスフォード以来の知り合いであり、

朗らかにかつ注意深くセッションを取り

仕切ってくれて助かった。ネルゾン批判

を少し織りまぜたのだが、後で堀江さん

＆本間さんのセッションの司会をしてい

たキース・ハモンドが、一緒に聞いてい

た同僚と思わず顔を見合わせたといって

いた。ネルゾンの信奉者がいるところで

はやってはいけないことのようだ。

パートB

７月３１日（水）～８月１日（木）

　２日間のソクラティク・ダイアロー

グ：はじめはリーニ・サランの「他者に

対する責任に限界はあるか」に出ていた

のだが、ディータ・クローン＆キルステ

ン・マルムクゥイストの「ソクラティク・

ファシリテーション入門」に移った。

　はじめはファシリテータ修行中の人の

みを対象とするものと勘違いして、興味

を引かれつつ敬遠していたのだが、誰で

も参加できることが分かり、しかも、日本

の同僚が誰も参加していないことに気づ

いたので、急遽サランの了解をとって変

更した。クローンとマルムクィストに、こ

のセッションは我々にとってとても大事

なので、途中ではあるが入れてもらいた

い旨伝えると、ちょうどあなたの発表か

ら生じた問いをめぐって話し合っていた

ところなので、あなたはもうこのセッ

ションの一部だと言われて、面くらった。

私が逸した最初の一時間のあいだ、参加

者はSDに関する様々な疑問を紙に書いて
はり出し、ファシリテータの二人がそれ

に答えるということをやっていたようだ。

　私の発表から生じた問いとは、おそら

く「ソクラティク・ダイアローグにおい

て合意と真理との間には必然的な関係は

あるのか？あるとすれば、それは何か？」

というものだ。そこに貼り出された問い

は、まさに我々が日本でSDをやろうとし
て感じることと大きく重なっていた。

ファシリテータは対話に介入してはいけ

ないのか、いつ、どこまで介入していい

のか、例は一つでなければいけないのか、

哲学書の一節を導入にしてはいけないの

か、SDファシリテータのどこがソクラテ
ス的なのか、云々。遅刻した私が聞くこ

とができたのは、クローンが「ファシリ

テータはただ交通整理のためにそこに

立っているわけではない」という答えだ。

おそらく、質問はファシリテータの介入

に関するものだろう。

　ファシリテータは SDを支配しはしな
いが、当然ある程度のコントロールをす

る。それは「舵取り(steering)ではない」
と繰り返しいっていたのは、対話の方向

づけをするわけではないということだろ

うが、やはり、要所要所である方向を念

頭において舵取りをするのではないか。

そこで引合いに出されていたのは、おそ

らく中岡先生の発表で出された日本人学

生の事例であった。中岡先生の発表は、



30

臨床哲学のメチエ

すでに参加者たちがそれに拠って議論を

するところの共有財産になっていたわけ

である。「動物をただ面白いからといって

殺すことは別に悪いことではない」とい

う結論に誰も異議を唱えなかった場合ど

うするか、という事例である。クローン

の答えは、もう一度考え直すように促す

ことはできるというものだった。それで

も結論が変わらなかったら？それはどう

することもできない。

　続いて、ヘックマンの「6つの教育的方

策」が紹介された。

１、（ファシリテータ／テュータ）は、検

討される事柄について個人的な意見を開

示しないことによって、参加者自身の注

意を、彼ら自身の推論する能力に向けな

ければならない。

２、テュータは、学生が具体的な現実に

しっかり根をおろすようにさせなければ

ならない。そして、一般的な洞察へと進

んでいく間、常に具体的なものへのかか

わりに意識し続けるよう、注意を払わな

ければならない。

３、討議を明晰な思考の助けとして目一

杯活用せよ。

４、目下検討されている事柄に焦点を合

わせること。

５、構成。チュータが討議を生産的な道

具になるよう舵取りをすることは、構成

の一部である。

　続いて、SDの実演をするグループと観
察するグループとに分かれて、「寛容の限

界はどこにあるか？What is the limits of
tolerance?」というテーマで対話が行われ
た。ファシリテータはクローン。クロー

ンは、間の取りかたがうまい。また、も

ちろん時間節約のためだが、例の中のこ

の文に注目してみてはどうか、という提

案も行う。途中で中断して観察披露と質

疑応答。いろいろあったが、三つだけあ

げておくと、（１）何を書き留めるかはど

うやってきめるのか？－－合意形成に必

要なステップを書き留める。（２）ファシ

リテータの提案はやはり操作ではない

か？あるいは「インプット」ではない

か？－－それはあくまで「形式」面で

あって「内容」面ではない。（３）英語が

母語でないことはコミュニケーションに

どのように影響するか？（３）の質問に

はやはり意気消沈させられた。英語を母

語とする人から見れば、変な英語が飛び

交う対話ではあっただろうが、私の目に

は、英語を母語としない人々が行う対話

としては、コミュニケーションは申し分

なく成り立っていた。それほど高い要求

がなされるとすれば、私は英語でのSDに
はとても参加できない。

　途中で、参加者の一人がファシリテー

タをやってみたいと言い出して、クロー

ンと交代した。進取の精神を誉める声や、

別の角度から観察する機会になったと評

価する声もあったが、私は、混乱を招い

ただけだと思う。もう少しクローンの進

行で対話が進むのを観察していたかった。

そう本人に告げる勇気はなかったが。

　セッションの終わりに再び最初に貼り

出した問いに帰っていった。我々にとっ

てヒントとなることが多かったので、や

や詳しく書き留めておく。

（１）SDをどのように終了するか？－－
３０分ほど自由に話し合う。ファシリ

テータに「答え」（！）を聞くこともある。

（２）例は一つしかダメなのか？－－ヘッ

クマンは複数の例を認めていた。



31

Métier of the Clinical Philosophy

　

（３）SDをどのように学校に応用する
か？－－週末に有志を集めて行うことも

あるし、「プロジェクト週間」（ドイツの

「総合学習」のようなものか？）に行うこ

ともある。生徒は興味をもつ。－－これ

に対して、参加者からは、生徒の自尊心

を育てるのに有効だとの声。（これには

私も同感。）また、クローンは、テーマに

ついてよく知ることの必要性に言及し

た。テーマについてよく知らないと、狭

い方向づけをする怖れがあるからだ。そ

こで、事前にブレーンストーミングをす

ることもあると言う。（やはりファシリ

テータは内容にかかわるのではない

か！）

（４）みんなが理解できる哲学のテキス

トは出発点にならないのか？－－具体例

に戻ることを条件に、それもよい。この

テキストに関わる具体例は何か？を大切

にする。では、新聞記事ではどうか？－

－新聞記事では、その事件についての経

験を探究できない。個人の経験を探究す

ることはとても大切。

（５）介入はどこまで許されるか？－－

グループがうまく進んでいける助けにな

る範囲で。

（６）SDに適した問いは何か？－－哲学
的な問いか数学的な問いのみ。心理学的

な問いはよくない。

（７）対話の内容を外部に話してもよい

か？－－よい。

なかなか有意義なセッションだった。

　次の「1 日で行う SD」として、ライ
ナー・ロスカとメヒトヒルド・ゴルト

シュタインの「公的生活に参加する義務

はあるか？」に参加した。ダイアローグ

は様々な理由でうまくいかず、残念だっ

た。

　学会終了後、スコットランドへ小旅行

した。テーマは「スコットランドの啓

蒙」。グラスゴー大学図書館にも、エディ

ンバラ大学図書館にも、残念ながらスミ

スやヒュームの常設展示や特設蔵書はな

かったが、ハモンドが教えてくれた、グ

ラスゴーでスミスの後任だった哲学者

ジャーディーンの「哲学教育のアウトラ

イン」（エディンバラ大学図書館の貴重

本コーナーにあった）を調べることがで

きた。また、スコットランド哲学のドイ

ツでの受容に関するアンソロジー

（ヒュームやスミスやリードのドイツ語

訳の選集）も見つけた。（マールブルク大

学出身の比較的若いカント学者ハイ

ナー・クレメの編集だから別にスコット

ランドでなければ見られないものでもな

いが、その存在がわかってよかった。）グ

ラスゴー大学の書店でWhy Scottish Phi-
losophy Mattersという本を買って、エ
ディンバラから北海を眺めつつロンドン

へ向かう列車の中で読んだ。「スコットラ

ンドの哲学」といえる伝統がたしかに存

在するという主旨だが、やはりその記述

はドゥンス＝スコトゥスから始まる。「鋭

利博士」とあだ名され、その名にスコット

ランド出身であることが記されているこ

の高名な哲学者のことを、スコットラン

ドを歩き回っている間すっかり忘れてい

た。恥ずかしい。

（てらだとしろう）




