|

) <

The University of Osaka
Institutional Knowledge Archive

. Der transzendentale Beweis der Sittlichkeit bei
Title pione

Author(s) |[Irie, Yukio

Citation |[Philosophia OSAKA. 2006, 1, p. 13-22

Version Type|VoR

URL https://doi.org/10.18910/9224

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir. library. osaka-u. ac. jp/

The University of Osaka



Philosophia OSAKA No.1, 2006 13

Yukio IRIE (Osaka University)

Der transzendentale Beweis der Sittlichkeit bei Fichte'

Johann Gottlieb Fichte hat einen epochalen Beweis der Sittlichkeit in seinem Buch ,,Das System
der Sittlichkeit* (1798) gemacht. Kants Sittenlehre setzte das moralische Gesetz als ,,Faktum der
Vernunft* voraus und untersuchte, was das moralische Gesetz sein muss, wenn es besteht.
Demgegentiber setzte Fichtes Sittenlehre das Bestehen des Selbstbewusstseins voraus und
bewies eine Annahme eines Prinzips der Sittlichkeit als eine Voraussetzung des Bestehens des
Selbstbewusstseins. Wir konnen diesen Beweis , transzendentalen Beweis* nennen. Hier wollen

wir zuerst den Beweis erklaren und ihn dann betrachten.

A Deduktion des ,,Prinzips der Sittlichkeit* in dem ,,System der Sittlichkeit* (1798)

Im ersten Hauptsiick mit dem Titel ,,Deduktion des Prinzips der Sittlichkeit“ hatte er den
transzendentalen Beweis gemacht. Wir konnen den Beweis in die vier Schritte einordnen.
(1) Der erste Schritt ist die Bekundung des Plans, ,,das Prinzip der Sittlichkeit* aus ,,dem
hochsten absoluten Prinzip® der ,,Ichheit* zu deduzieren.
(2) Der zwiete Schritt ist die Erklarung, dass das Wesen der Ichheit ,,eine Tendenz zur
Selbsttatigkeit  ist.
(3) Der dritte Schritt ist die Betrachtung des Inhalts der Tendenz.
(4) Der vierte Schritt ist die Betrachtung der Form des Bewusstseins der Tendenz.

Wir erkldren zuerst jeden Schritt eingehend.

1 Der erste Schritt

Der Absatz mit dem Titel ,,Vorerinnerung zu dieser Deduction® 2 konstruiert den ersten Schritt

' Dieser Aufsatz ist eine umgeschriebene Ubersetzung des ersten Kapitels des zweiten Teils meines Buches
Studien zur praktischen Philosophie des deutschen Idealismus (Kohbundoh Verlag, Tokio, 2001). Ich
danke Prof. Liitterfelds und Frank Miiller fiir Thren Rat bei der Ubersetzung und Verbesserung meines
Aufsatzes. Dieser Text wurde im Kolloquium ,,Japanische Fichte-Forschung Heute* am 15. Juni 2005 am
Philosophie-Department der Ludwig-Maximilians-Universitdt Miinchen vorgetragen.

% J.G.Fichte-Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, Hrsg. von R. Lauth u. H.
Gliwitzky, Frommann,1964- (fortan, FGA), I-5, S. 33-37, J.G.Fichtes Werke, hrsg. von 1. H. Fichte, Gruyter,
1845-1846 (fortan, FW), IV, S. 13-18.



14 Yukio IRIE

des Beweises. Fichte schildert zuerst ,,die moralische oder sittliche Natur® des Menschen wie

folgend:

,»Es wird behauptet, daB im Gemiithe des Menschen sich eine Zunétigung dussere,
einiges ganz unabhingig von dusseren Zwecken zu thun, schlechthin, bloss und lediglich,
damit es geschehe; und einiges, ebenso unabhdngig von Zwecken ausser ihm, zu
unterlassen, bloss und lediglich, damit es unterbleibe. Man nennt die Beschaffenheit des
Menschen [...] die moralische oder sittliche Natur desselben iiberhaupt. (FGA, I-5, 33,
FW, 1V, 13)

Wir kdnnen uns nach Fichte zu der moralischen Natur auf zwei Weisen verhalten. Im ersten
Verhalten findet der Mensch diese ,innere Zundtigung® als Tatsache in seiner
Selbstbeobachtung und bleibt bei der Tatsache als solcher stehen. Das ist dasselbe wie der
Kantische Standpunkt, dass er das moralische Gesetz als ein Faktum der Vernunft annimmt und
sich entschliesst, die Freiheit als dessen Seinsgrund anzunehmen. Demgegeniiber hatte sich
Fichte mit solcher ,,factischen Erkenntinis* (FGA, I-5, 33, FW, IV, 14) nicht befriedigt, sondern
er hatte eine ,,genetische® (ibid.) Erkenntnis verlangt. Er versuchte das moralische Gesetz aus der
Ichheit abzuleiten. Die Ichheit ist das, ,, was alle Frage nach einem héheren Grunde schlechthin
ausschlie3t”, weil sie auf einer ,,EntschlieBung oder ,,Glauben‘ beruht. Wir betrachten dazu den

zweiten Schritt.

2 Der zweite Schritt

,Der erste Abschnitt™ des ersten Hauptstiicks (FGA, I-5, 37-45, FW, 1V, 18-29) konstruiert den
zweiten Schritt des Beweises. Um den Begriff der ,,Ichheit™ klar zu machen,wird die folgende

Aufgabe gestellt.

»Aufgabe. Sich selbst, bloss als sich selbst, d.i. abgesondert von allem, was nicht wir
selbst ist, zu denken.” (FGA, 1-5, 37, FW, IV, 18)

Die drei Lehrsétze werden als Erfolge der Ausfiihrung dieser Aufgabe gestellt und bewiesen und

ein ,,Resultat™ wird daraus deduziert.

Der erste Lehrsatz:
,Ich finde mich selbst, als mich selbst, nur wollend.“(FGA, I-5, 37, FW, IV,18)
Der zweite Lehrsatz:
,»das Wollen selbst ist nur unter Vorausetzung eines vom Ich verschiedenen denkbar.*



Der transzendentale Beweis der Sittlichkeit bei Fichte 15

(FGA, 1-5,41, FW, 1V, 23)
Der dritte Lehrsatz:

,Mithin muss ich, um mein wahres Wesen zu finden, jenes fremdartige im Wollen
wegdenken. Was dann {ibrigbleibt, ist mein reines Seyn.” (FGA, 1-5,42, FW, IV, 24)

Resultat:

,,Der wesentliche Charakter des Ich, wodurch es sich von allem, was ausser ihm ist,
unterscheidet, besteht in einer Tendenz zur Selbstthétigkeit um der Selbstthétigkeit
willen (FGA, I-5, 45, FW, 1V, 29)

Der Beweis des ersten Lehrsatzes ist einer der wichtigsten Teile im Ganzen des Beweises

der Sittlichkeit. Der Beweis dieses Lehrsatzes besteht aus dem folgenden Syllogismus.

Der Obersatz:

,,Der Charakter des Ich ist der, dass ein Handelndes und eins, worauf gehandelt wird,
Eins sey, und eben dasselbe.” (FGA, 1-5, 40, FW, 1V, 22)

Der Untersatz:

Nun ,,soll das gedachte, objective, bloss fiir sich, und ganz unabhdngig von Denken, Ich
seyn, und fiir Ich erkannt werden; denn es soll als Ich gefunden werden.* (ibid.)

Der Schlusssatz:

,Sonach miisste im Gedachten [...] eine Identitdt des handelnden und des behandelten
stattfinden.” das ist ,,ein reelles Selbstbestimmen seiner selbst durch sich selbst. Ein
solches aber ist nur das Wollen* (ibid.)

Dieser Beweis ist wichtig fiir seinen Beweis der Sittlichkeit. Aber das ist schwierig und
kann nicht genug sein, weil wir den Dogmatismus nicht widerlegen kénnen. Also hatte Fichte

den letzten Grund auf dem Glauben aufgebaut.

»Wenn man sich nun doch entschliesst, diese Erscheinung [d.h. die Absolutheit des
Wollens] [...] fiir unsere einige Wahrheit zu halten, [....] so geschieht dies nicht zufolge
einer theoretischen Einsicht, [....] sondern zufolge eines praktischen Interesse: ich will
selbststédndig seyn, darum halte ich mich dafiir. Ein solches Fiirwahrhalten aber ist ein
Glaube. Sonach geht unsere Philosophie aus von einem Glauben, und weiss es.“ (FGA,
I-5, 43, FW, 1V, 25f))

Fihtes Philosohie ist ,,bodenlos fiir den Dogmatist. (ibid.)

3 Der dritte Schritt

Der zweite Abschnitt des ersten Hauptstiicks (FGA, I-5, 46-53, FW, IV, 29-39) konstruiert den

dritten Schritt des Beweises. Durch die bisherige Untersuchung zeigte es sich, dass der



16  Yukio IRIE

wesentliche Charakter des Ich die ,,Tendenz der Selbstthatigkeit™ ist. Es wird hier betrachtet, wie

einem Ich sein wesentlicher Charakter bewusst wird. Die Antwort dazu ist folgend:

»Indem [...] das Ich jene Tendenz zur absoluten Thétigkeit als sich selbst anschaut, setzt
es sich als frei, d.h. als Vermdgen einer Causalitit durch den blossen Begriff
[Zweckbegriff].“ (FGA, I-5, 51, FW, 1V, 37)

Hier hat er die Definition der transzendentalen Freiheit von Kant angenommen.

,Die Freiheit ist, nach Kant, das Vermdgen, einen Zustand (ein Seyn und Bestehen)
absolut anzufangen. Dies ist eine vortreffliche Nominal-Erklarung.* (FGA, I-5, 52, FW,
v, 37)

Nach Fichte kann ein Ding nicht eher sein, als seine Natur, d.i. der Umfang seiner

Bestimmungen. Dagegen sagte er folgendes iiber das Freie.

,»Das Freie soll seyn, ehe es bestimmt ist, — ein von seiner Bestimmtheit unabhéngiges
Daseyn haben.” (FGA, I-5, 51, FW, 1V, 36)

Fichtes Auffassung der Freiheit ist der des Existentialismus sehr &hnlich.

4 Der vierte Schritt

,Der dritte Abschnitt des ersten Hauptstiicks konstruiert den vierten Schritt. Die Form des
Bewusstseins der Tendenz wird hier betrachtet. Dafiir wird die folgende Aufgabe gestellt.

,»Zu sehen, auf welche Weise das Ich seiner Tendenz zur absoluten Selbstthitigkeit, als
einer solchen, sich bewusst werde. (FGA, 1-5, 54, FW, IV, 39)

Die Losung dieser Aufgabe besteht aus der Erklarung der drei Sétze.

Der erste Satz:

,,1)Die gesetzte Tendenz dussert sich nothwendig als Trieb, auf das ganze Ich.” (FGA, I-5,
54, FW, 1V, 40)

Nach Fichte ist die Ichheit die Identitdt des Subjektiven und des Objektiven oder die Identitét des
Wissens und des Seins. Diese Identitét ist auch ,,das ganze Ich* oder ,,Subjekt-Objekt* genannt.

Aber wir kdnnen diese Identitit als solche nicht denken, weil wir in dieser Identitit Subjekt und



Der transzendentale Beweis der Sittlichkeit bei Fichte 17

Objekt unterscheiden miissen, um sie zu denken. Deswegen wird diese Identitdt ,,X* oder ,,eine
leere Stelle des Denkens® genannt. Wenn wir sie denken, haben wir nur ein einseitiges
Verstdndnis. Dabei wird diese Tendenz zur Selbstthitigikeit als ,,ein Trieb* auf das ganze Ich

erfasst.

Der zweite Satz:

,»2) Aus dieser Aeusserung des Triebes erfolgt keinesweges ein Gefiihl.” (FGA, I-5, 57,
FW, 1V, 43)

Nach Fichte ist das Gefiihl ein ,,Vereinigungspunkt des Objektiven im Ich und des Subjektiven
im Ich, jedoch nur insofern das Subjektive als abhéngig vom Objektiven betrachtet wird. (Vgl.
FGA, I-5, FW, IV, 43) Aber im Trieb zur Selbsttitigkeit gibt es keine Abhédngigkeit zwischen
dem Subjektivem und dem Objektiven. Folglich entsteht kein Gefiihl aus diesem Trieb.

Der dritte Satz:

,»3) Es erfolgt aber aus der Aeusserung des Triebes notwendig ein Gedanke.” (FGA, I-5,
58, FW, 1V, 45)

a)Fichte hatte zuerst iiber die Form dieses Gedankens folgendes gesagt. Ein bestimmtes Denken
ist normalerweise entweder durch duBlere Dinge oder durch ein anderes Denken bestimmt.
Dieses ist der Fall, wenn ein Urteil aus anderen Urteilen durch den Schluss deduziert wird, und
jenes ist der Fall, wenn ein Urteil aus Wahrnehmungen oder Erfahrungen entsteht. Aber hier
findet keiner von beiden Féllen statt. Dieser Gedanke ist ,,absolut durch sich selbst bedingt und
bestimmt™“ und er ist ,ein erstes, umittelbares Denken“.(FW, IV, 46) oder “intellectuelle
Anschauung” (FGA, I-5, 60, FW, IV, 47)

b)Zunicht hatte Fichte Folgendes tiber den Gehalt des Gedankens gesagt: Das ganze Ich ist
undenkbar und wir kénnen uns deshalb nur durch die wechselseitige Bestimmung des
Subjektiven und des Objektiven an die Bestimmtheit des ganzen Ich anndhern.

Wenn das Subjektive durch das Objektive bestimmt wird, dann entsthet ,.ein beharrliches
unveridnderliches Denken oder ,,ein gesetzlich nothwendiges Denken®, weil das Wesen des
Objektiven ein absolutes und unverédnderliches Bestehen ist. Dagegen, wenn das Objektive
durch das Subjektive bestimmt wird, wird damit der Begriff der Freiheit gesetzt. Das Prinzip der
Sittlichkeit wird durch diec Zusammenfassung dieser beiden Seiten, d.h. des gesetzlich

notwendigen Denkens und der Freiheit gegeben. Es lautet folgend.

“Das Prinzip der Sittlichkeit ist der notwendige Gedanke der Intelligenz, dass sie ihre
Freiheit nach dem Begriffe der Selbststindigkeit, schlechthin ohne Ausnahme,



18  Yukio IRIE

bestimmen solle.” (FGA, I-5, 69, FW, IV, 59)

,,Der Inhalt dieses Gedankens ist, dass das freie Wesen solle” (FW, IV, 60)

Soweit dieser Beweis. Im Folgenden wollen wir diesen Beweis betrachten.

B Betrachtungen iiber den Beweis der Sittlichkeit

1 Transzendentaler Charakter des Beweises der Sittlichkeit

Es trifft noch nicht den Grund der Wahrheit des Gedankens, dass der Gedanke in uns liegt.
Fichte suchte deshalb eine genetische Erkenntnis: wieso ein moralischer Gedanke aus der Ichheit
entsteht.

Am Anfang dieser Deduktion hatte Fichte den ersten Lehrsatz ,,Ich finde mich selbst als

wollend” bewiesen. Danach hatte er folgendes geschrieben.

,.Der Satz: sich finden, ist sonach absolut identisch mit dem sich wollend finden; nur
inwiefern ich mich wollend finde, finde ich mich, und inwiefern ich mich finde, finde ich
mich notwendig wollend.” (FGA, 1-5, 40, FW, 1V, 22)

Nach der ganzen Deduktion kdnnen wir Folgendes sagen: der Satz: sich finden, ist identisch
mit dem sich frei sein sollend finden; nur inwiefern ich mich frei sein sollend finde, finde ich
mich, und inwiefern ich mich finde, finde ich mich notwendig als frei sein sollend.

Das ist das Resultat der genetischen Erkenntnis. Aber, wenn wir auch einen Mechanismus
der Entstehung des Gedanken wissen, ist es noch nicht der Beweis der Wahrheit des Gedankens.
Es erklért nur eine Ursache der Entstehung des Gedankens, noch nicht den Grund der Wahrheit
des Gedankens.

Wenn wir aus einem Tatsachenurteil ,,Ich bin frei“ das Werturteil ,,Ich soll frei sein®
ableiten wiirden, dann wiirden wir einen ,,naturalistischen Fehlschluss® machen. D.h., wenn das
Ich auch frei ist und ohne Freiheit nicht bestehen kann, kénnen wir aus einem solchen
Tatsachenurteil die Vorschrift ,,Ich soll frei sein® nicht ableiten.

Aber Fichtes Argument ist ein bisschen geschickter. Der deduzierte Satz lautet:

,,Jch finde mich selbst als frei sein sollend*

Dieser Satz iiber das Finden ist nicht ein Werturteil, sondern nur ein Tatsachenurteil. Aber wenn

dieses Tatsachenurteil wahr ist und ich ein Selbstbewusstsein bin, dann muss ich mich selbst als



Der transzendentale Beweis der Sittlichkeit bei Fichte 19

frei sein sollend finden und den Gedanken, dass ich frei sein soll, notwendig annehmen. Dieser
Gedanke, dass ich frei sein soll, ist ein Werturteil. Das ist der Punkt. Das Annehmen dieses
Gedankens wird hier als eine transzendentale Bedingung fiir das Bestehen des
Selbstbewusstseins deduziert. Wir konnen diese Deduktion ,,transzendentalen Beweis® nennen.
Fichte hatte selbt gesagt, dass diese Deduktion ,nicht dogmatisch, sondern
transcendental-idealistisch® ist. Er hatte selbst diesen besonderen Charakter des Beweises klar

bemerkt. Das zeigt sich aus den folgenden Sitzen.

Der Endzweck ist ,nachzuweisen, daBl, wenn iiberhaupt ein verniinftiges Wesen
angenommen werde, zugleich angenommen werde, dass dasselbe einen solchen
Gedanken denke. (FGA, I-5, 61f., FW, IV, 49)

,Dieser Gedanke ist eigentlich nicht ein besonderer Gedanke, sondern nur die
notwendige Weise, unsere Freiheit zu denken.” (FGA, I-5, 61, FW, IV, 49)

An dieser zweiten zitierten Stelle hatte Fichte als Randbemerkung in seinem eigenen Buch

geschrieben: ,,Dies ist sehr bedeutend*

2 Ein Problem der Deduktion

Fichtes Deduktion des Prinzips der Sittlichkeit ist epochal. Aber es gibt einige Probleme. Das
wichtigste Problem ist darin, dass die Deduktion des Sollen in dem ,frei sein sollend*
undeutlich ist.

Das Prinzip wurde durch eine Vereinigung der beiden Seite, d.i. des gesetzlich notwendigen
Denkens und der Freiheit deduziert. Aber warum lautet das Prinzip nicht: ,,Ich bestimme meine
Freiheit nach dem Begriff der Selbststindigkeit”, sondern, “Ich so// meine Freiheit nach dem
Begriff der Selbststindigkeit bestimmen. Fichte hat diese Vereinigung noch einmal am Ende der
Dedukution erértert.

»Sonach wiirdest du Selbststindigkeit, und Freiheit als Notwendigkeit gesetzt haben; was
ohne Zweifel sich widerspricht, [...] Du musst sonach dies Festgesetztsein so gedacht
haben, dass das Denken der Freiheit dabei doch auch moglich blieb. Deine Bestimmtheit
war eine Bestimmtheit der freien Intelligenz; eine solche aber ist ein notwendiges Denken
(durch die Intelligenz) der Selbststéndigkeit, als Norm, wonach sich selbst frei zu
bestimmen sie sich anmuthete.* (FGA, I-5, 63, FW, IV, 51f.)

Wenn wir Freiheit als Notwendigkeit setzen, sagen wir:



20  Yukio IRIE

,Ich bin notwendig bestimmt, frei zu sein.*

Aber das ist natiirlich widerspriichlich. Wenn man auch den Satz durch den Satz ,Ich bin
bestimmt, frei zu sein®, ersetzt, ist dieser Satz immer noch widerspriichlich, weil die Freiheit
selber nicht in uns entspringt, sondern als eine gegebene Bestimmtheit gedacht wird. Oben hatte
Fichte dagegen geschrieben: ,,das Freie soll sein, ehe es bestimmt ist“ (FGA, I-5, 51, FW, 1V,
36). Die Freiheit ist nicht als unser Wesen oder unsere Bestimmtheit gegeben, sondern als etwas,
was erst sein soll. Wir kdnnen die Freiheit nur als Norm denken. Deshalb lautet das Prinzip der
Sittlichkeit:

,,Ich soll meine Freiheit nach dem Begriffe der Selbsstiandigkeit bestimmen.*

Das ist die Deduktion des Sollens von Fichte. Also ist die folgende Kritik an Fichtes Sittenlehre
falsch: ndmlich die Kritik: Warum miissen wir dem moralische Gesetz, dass wir frei sein sollen,
folgen, wenn wir schon frei sind? Fichte hatte dagegen oben geschrieben, dass dieses moralische
Gesetz ist eine ,,notwendige Weise, unsere Freihheit zu denken®. (FGA, I-5, 61, FW, IV, 49)

Aber diese Erkldrung scheint unzureichend. Denn auch eine Freiheit als ,,Norm* oder als Sollen,
worin das Wesen des Menschen gedacht wird, widerspricht unserer selber gesetzten Freiheit.
Um dieses Problem zu 16sen, miissen wir eine andere Weise als die des theoretischen Denkens

der Freiheit wihlen.

3 Eine mogliche Interpretation

Wir mochten hier den Gedanken der Freiheit und damit das Prinzips der Sittlichkeit als eine Art
des ,,praktischen Wissens® interpretieren. ,,Das praktische Wissen® ist ein Begriff, den Elizabeth
Anscombe in ihrem Buch mit dem Titel ,Intention* vorgeschlagen hatte. Wenn man gefragt
wird: ,,Was machst du?“, dann kann man sofort ohne Beobachtung und ohne Schlieen
antworten: z.B. ,Ich koche Kaffee”. Anscombe hatte solches Wissen vom eigenen Handeln
»praktisches Wissen genannt. Das praktische Wissen ist das Wissen, das ohne Beobachtung
und ohne SchlieBen sofort eintritt. Es ist ein {ibersinnliches unmittelbares Wissen. Also kénnen
wir das praktische Wissen eine ,,intellektuelle Anschauung* nennen.

Dieser Charakter des praktischen Wissens ist mit dem des Gedankens des Prinzips der
Sittlichkeit in Ubereinstimmung. Das Bewusstsein der Freiheit ist immer in unseren wirklichen
Handlungen gegeben. Deshalb miissen wir das Bewusstsein der Freiheit in Beziehung auf das

praktischen Wissen denken.



Der transzendentale Beweis der Sittlichkeit bei Fichte 21

Das praktische Wissen ist natiirlich ein empirisches Wissen wie ,,Ich koche Kaffee“. Doch
anders ausgedriickt hat es die Form: ,.Ich setze mich selbst als frei so und so (Kaffee-kochend)
wollend®. Das ,,s0 und so* bezeichnet einen empirischen Inhalt. Wenn wir das ,,so und so* aus
,,0 und so wollend“ abstrahiert haben, haben wir die Form: ,,Ich setze mich selbst als frei
wollend®. Das ist dasselbe Verfahren, das Fichte in der obigen Deduktion gemacht hat. Mit
diesem Verfahren konnen wir aber die apriorische Struktur des praktischen Wissens gewinnen.

Aber das ist nicht zureichend fiir den Beweis der Sittlichkeit. Dafiir miissen wir hier weiter
die Struktur: dass ich mich selbst als frei sein sollend setze, gewinnen. Wenn wir sie gewinnen
kénnen, dann besteht die ,,Norm‘, mich selber frei zu bestimmen, als eine von mir selber
gesetzte Norm.

Im Folgenden mochten wir diese Interpretation im Hinblick auf der Erkldrung des

Selbstbewusstseins erldutern.

4 Eine Erklirung des Selbstbewusstseins

Wie Dieter Henrich darauf hingewiesen hatte, besteht das Selbstbewusstsein nur durch die
Als-Struktur, wie ,,das Ich setzt sich selbst als etwas.“ Aber das ist noch nicht genug fiir die
Entstehung des Selbstbewusstseins, weil dieses ,,Etwas® ein Allgemeines ist.

Z.B., wenn auch Ich ,,wollend* oder ,,frei sein sollend* sein mag, haben andere Iche auch
solche Bestimmtheit. Etwas anderes als eine allgemeine Bestimmtheit (Begriff) ist ndtig, damit
ich wissen kann, dass ich nicht jenes Wollende, sondern dieses Wollende bin. Was ist das?

Dies hat Hermann Schmitz in seinem Buch ,,Die entfremdete Subjektivitit beantwortet;

ihm zufolge leistet das die intellektuelle Anschauung.

,»Ich kann keinen Schritt tun, weder Hand noch Fuss bewegen, ohne die intellectuelle
Anschauung meines SelbstbewuBtseins in diesen Handlungen; nur durch diese
Anschauung weiss ich, dass ich es tue, nur durch diese unterscheide ich mein Handeln
und in demselben mich, von dem vorgefundenen Objekte des Handelns.” (,,Die zweite
Einleitung der Wissenschaftslehre®, FGA, 1-4, 217, FW, 1, 463)

Aber was ist diese intellektuelle Anschauung? Wir konnen diese intellektuelle Anschauung
als eine Art des ,,praktischen Wissens* denken. Das Selbstbewusstsein ist moglich nur in der
Form: ,,Ich setze mich selbst als so und so wollend” und es liegt als ein praktisches Wissen in

einer Handlung.



22 Yukio IRIE

5 Zum Schluss Verschiedenheit zwischen Kant und Fichte

Zum Schluss mochten wir auf eine Verschiedenheit zwischen Kant und Fichte hinweisen. Wir
konnen diesen transzendentalen Beweis der Sittlichkeit nicht bei Kant finden. Wieso? Weil das
der Philosophie Kants widerspricht. Kant hatte drei Anlagen des Menschen, d.h. ,,Anlage fiir die
Tierheit”, ,,Anlage fiir die Menschheit und ,,Anlage flir die Personlichkeit in seinem Buch
,,Die Religion innerhalb der Grenzen der blolen Vernunft* (1794) unterschieden. Die Anlage fiir
die Tierheit bezieht sich auf die physische und blo3 mechanische Selbstliebe.Und die Anlage fiir
die Menschheit bezieht sich auf die physische, aber doch vergleichende Selbstliebe, wozu
Vernunft erfordert wird. Deshalb gehdren die Vernunft und das Selbstbewusstsein zu dieser
Anlage. ,,.Die Anlage fiir die Personlichkeit ist die Empfanglichkeit der Achtung fiir das
moralische Gesetz,, Kant hat klar gesagt, dass die Personlichkeit aus der Menschlichkeit allein

nicht deduziert werden kann.

»~Man kann diese [Personlichkeit] nicht als schon in dem Begriff der vorigen
[Menschheit] enthalten, sondern man muf} sie nothwendig als eine besondere Anlage
betrachten.” *

Wenn auch Kant das obige transzendentale Argument der Sittlichkeit von Fichte gekannt
haben wiirde, hitte er es nicht angenommen. Wenn er es angenommen hétte, hitte er seine
Erkenntnistheorie in der ,,Kritik der reinen Vernunft zuriicknehmen miissen, weil sie bei der
Erklarung der Erkenntnis einen moralischen Willen nicht erwéhnt. Kant hatte das Dasein des
moralischen Gesetzes als Faktum der Vernunft vorausgesetzt. Nach Kant ist die genetische
Erkenntnis des Faktums aus dem Selbstbewusstsein ein Ubersteigen des menschlichen
Erkenntnisvermogens.

Dieser epochale Versuch von Fichte ist bisher leider iibersehen worden. Ein Grund dafiir ist
wahrscheinlich, dass Hegel Fichtes Sittenlehre dhnlich wie diejenige Kants verstand und dieses

Versténdnis einen groen Einfluss gehabt hat.

© 2006 by Yukio IRIE. All rights reserved.

3 Kant’s gesammelte Schriften, hrsg. von der Kéniglich Preussische Akademie der Wissenschaften, Berlin,
Druck und Verlag von Georg Reimer, 1910—, Bd. VI, S. 26.





