
Title ドイツ啓蒙主義研究 第20号（冊子）

Author(s)

Citation ドイツ啓蒙主義研究. 2023, 20

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/92460

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



 

 

ドイツ啓蒙主義研究 ２０ 

 

Forschungen zur deutschen Aufklärung Nr. 20 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ドイツ啓蒙主義研究会 
 

２０２３ 

 



 



ドイツ啓蒙主義研究 ２０ 
 

 

 

目   次 
 

 

 

ユング＝シュティリングの「熱狂」評価（承前）      ・・・・・・・・・・・（長谷川 健一）・・・ 1 

―『テーオバルトあるいは熱狂者たち』（1784/85）におけるテルステーゲン評価を手がかりに― 

 

はじめに 

１ ユングから見たテルステーゲン 

２ テルステーゲン評価と「熱狂」 

３ テルステーゲン批判とその背景 

４ テルステーゲン信奉者への批判とその背景 

おわりに 

 

 

 

ミルトンから見て取る虚飾的表現と絵画的表現        ・・・・・・・・・・・ （福田 覚） ・・・  21 

― 文学論争の再考にむけて(4) ― 

 

１ 論争状態へ 

２ 虚飾を批判するゴットシェートの詩論 

３ 虚飾批判の背景にある合理的なファーベルの理念 

４ スイス派のミルトン擁護に見られる詩の素材選択の問題 

５ 詩的な自由の擁護と絵画的表現の理念 

６ 詩の本質は絵画なのか 

７ 「真実らしさ」の位置付けの違い 

８ 結論に代えて――「不合理な虚飾的表現」と「自由な絵画的表現」 

 

 

 

野生児をめぐる１８世紀の緒言説 ２ ― 動物と人間の顔 ― ・・・・・・・・・・・ （吉田 耕太郞）・・・ 51 

 

はじめに 

１ 手がかりとしての動物 

２ 動物の感情 

３ 感情というパズル 

４ 感情という空虚 



 



 

─ 1 ─ 

 

ユング＝シュティリングの「熱狂」評価（承前） 

―『テーオバルトあるいは熱狂者たち』（1784/85） 

におけるテルステーゲン評価を手がかりに―  

 

 

長谷川 健一 

 

 

はじめに 

 

ユング＝シュティリング（1740—1817，以下ユングと略記）の長編小説『テーオバルトあ

るいは熱狂者たち』（1784/85）（以下『テーオバルト』と略記）には、架空ではなく、実在

した人物としてゲルハルト・テルステーゲン（1697—1769）が登場する。テルステーゲンは

18 世紀ドイツ文学史に残した数々の優れた宗教詩でその名を知られ、彼が作詞した賛美歌

（「主のみまへにて」Gott ist gegenwärtig1等）は世界中で親しまれている。あくまで平信徒

であったが、その敬虔な信仰を通じて 18 世紀ドイツ北西部ニーダーラインとその周辺地

域に持続的な影響を及ぼし、現在では「ドイツにおける改革派の敬虔主義において最も重

要な人物」2の一人とみなされている。ユング自身もその影響から無縁ではなかった。 

両者の人生には 29 年の重なりがあるが、直接の交流があったという記録は残されてい

ない。しかし、ユングとテルステーゲン信奉者との間には少なからぬ交流があった。ただ

し、その関係は決して良好なものとは言えなかった。ユングが開業医として過ごした時期、

すなわちエルバーフェルト時代（1772—1778）に味わった、深い苦しみと苦い体験の一因は、

まさに彼らとの関係に由来するものだったからである3。本論文で考察対象とする『テーオ

バルト』はユングがエルバーフェルトの地を離れてから数年後に刊行された作品となる 4。

テルステーゲンとその信奉者の記述に割かれた紙数は多くはないが、当時のユングの問題

意識がここに凝縮されているように思われる。ただし、彼らを評価する姿勢はあくまで「非

党派的」なものであった。 

これまでの『テーオバルト』研究では、ユングの「非党派的」な姿勢あるいはテルステーゲ

ン評価の実情に十分な注意が払われてこなかった。例えばハーンも、この時期のテルステー

ゲン評価としては否定的な要素のみを指摘し、後年になってその評価が好転したというよ

うな見方をしている5。これに対して、そうした分析は一面的であり、ユングによる批判も

十分に検討されていないと指摘したヴィンケは、ユングのテルステーゲン評価が現れたさ

まざまな著作、あるいは書簡等を用いて俯瞰的に分析し6、どの時期にも肯定面と否定面が

入り混じった評価が見られると述べる。その大きな理由として挙げられているのが、ユン

グとテルステーゲン信奉者の関係性である。 



 

─ 2 ─ 

 

たしかにこの問題は根深いものであったため、本考察においても看過できない。しかし

ながら『テーオバルト』におけるテルステーゲン評価とその意義は、やはりこの時期のユ

ングの問題意識を、より大きな時代の文脈、すなわち、信仰における「熱狂」の問題との

かかわりも踏まえて考察する必要がある。テルステーゲンについて肯定的な評価と否定的

な評価の両方が見られるのは事実だが、ユングの信仰姿勢と同様に、テルステーゲン評価

も常に同じだったわけではなく、その理由付けにも時期ごとの変化が見られるからである。 

この小説では、ユング自身の姿が投影された主人公テーオバルトがさまざまな「熱狂者」

と出会い、その度に訪れる苦難や試練をいかに克服して独自の信仰の道に至ったかが描か

れる。ここで言う独自の信仰の道とは、前稿で考察を加えた「中間の道」のことである7。

これは序文において「不信仰」と「熱狂」の間を通る道（JT9）と説明されているが、テル

ステーゲン評価については、後者の「熱狂」との関連でなされており、同時代のキリスト

教が直面していた危機に対するユングの問題意識と接続されている。そのため、決してユ

ングとテルステーゲン信奉者の関係性に収斂される問題ではないのである。 

以下本論では、こうしたユングの「熱狂」評価とどのように結びついているかに注意を

払いながら、テルステーゲン評価の実態を探りたい。 

 

 

１．ユングから見たテルステーゲン 

 

 まずはテルステーゲンの半生を概観し8、そのうえで、ユングがどのような情報を知り得

ていたか、どのような点に着目して紹介しているかについて、テクストに即して確認した

い。 

 

１－１．生い立ち 

 

 1697 年、テルステーゲンは 9 人兄弟の 8 番目としてライン河畔の町メールス Moers9で

生まれた。彼は学校で優秀な成績を収め、早い時期から頭角を現していたが、父を早くに

亡くしたため学業を継続できず、母親の方針にしたがい、ミュールハイム Mülheim10で商

売を営む親戚のもとへ見習い修行に出された。この時期のテルステーゲンについて、ユン

グは「彼の魂は、知性と心がともに完全なものとなることを目指した。当然のことながら、

その完全性をただひたすらキリスト教において求めた」（JT277）と述べ、若い頃から信仰

の道を志す強い意志を持っていた点を確認している。  

4 年間の見習い期間を終えた後、独立して商売を営む道に進むが、静かに思索すること

も、信仰のための読書をすることもできないため、仕事を変える決意する。選んだのは亜

麻布織り職人の道だった。ところが、この仕事は彼の弱い体には堪えたため、負担がそこ

まではかからないリボン織り職人となる。こうして彼は仕事をしながらも、人々との交わ



 

─ 3 ─ 

 

りがほとんどない孤独な生活に身を投じたが、心の静けさが得られるなかで敬虔な日々を

過ごせるようになった。その後の信仰活動の基礎は、まさにこうした時期の読書と思索に

よって培われたと考えられる。 

 

１－２．神秘主義との関係 

 

『テーオバルト』におけるテルステーゲンの生い立ちについての描写は、あくまで簡潔

なものだが、それは敢えて内容を絞った結果に過ぎない。ユングはテルステーゲンについ

てかなり詳しく知っていた。彼の著作についても、本文ではカトリックの聖人の伝記を集

めた『聖なる魂の精選された伝記』全三巻 Auserlesenen Lebens-Beschreibungen Heiliger Seelen

（1733—1753）、賛美歌、そして宗教詩が挙げられているのみだが、実際は数多く読んでい

た11。そのため次のように語られるのである。 

 

  ここでもし私が彼の著作をすべて伝え、彼の生涯を詳しく書こうとすると、あまりに

も冗長になり過ぎるだろう。したがって、彼の生涯と性格のうち、最も重要な点のみ

挙げることでよしとしておこう。テルステーゲンは、その振る舞いにおいて極めて感

じがよく、親切な人物だった。快活で生き生きとしていながら、付き合いにおいては

真面目で改まった態度をとっていた。彼は、はじめのうち厳格な神秘主義者だったが、

次第にその教えを和らげていき、それに福音主義的な形を与えた。（JT278f.） 

 

テルステーゲンの生涯について述べるなかで、ユングが特に注目しているのは、上記の

引用にあるように「神秘主義」Mystik からの影響である12。これとの関連で見ておきたい

のは『テーオバルト』で言及されている以下の三点である。 

一点目は、ミュールハイムとその周辺地域に及んでいた神秘主義の影響についてである。

『テーオバルト』では、この時代、すなわち 18 世紀の最初の 20 年間、この地域でぺーター・

ポワレ（1646—1719）13がとても有名だったこと、フェヌロン（1651—1715）やマダム・ギュ

イヨン（1648—1717）のことが人々の記憶に新しかったこと14、ホフマンの影響が及び始め

ていたことが指摘される。そして「その周辺では、すべてが妙なる神秘思想のなかで営ま

れていた」（JT277）という。テルステーゲンは基本的には改革派教会に属していたが、こ

うした神秘主義者たちの思想の影響のもとで自らの信仰の基盤を築いていたことが明示さ

れているのである。 

二点目は、上で言及したホフマン、すなわち、同時代の神秘主義の影響を受け、説教師

としてこの地域で活動し注目を集めていたヴィルヘルム・ホフマン（1685—1746）との関係

が取り上げられていることである15。両者の関係は良好なもので、テルステーゲンは「彼か

ら多くのことを学んだ」（JT278）という。ラテン語学校時代にさまざまな言語に関する基

礎的な素養はすでに身に付けていたが、必要な本を原書で読み、翻訳出版できるようにな



 

─ 4 ─ 

 

ったのは、ホフマンの手ほどきがあったからである16。気の置けない友情は生涯に亘って

続いた。 

『テーオバルト』によれば、テルステーゲンはこのホフマンが主宰したサークルに入り、

そこで神秘主義の教えを学んだとされているが、興味深いことに、彼が若くして体を壊し

てしまった理由はこの教えを厳格に実践した結果とみなされている。ユングはこうした極

端に厳しい信仰生活のことを「過剰な熱狂」dem übertriebenen Enthusiasmus（JT278）とい

う表現で評しているが、その直後に、現代の若い人々に比べれば尊敬に値すると述べてい

る。そのためこのくだりでは、テルステーゲンを批判するというよりは、若い時期の彼の

信仰の強さを印象付けようとする意図が感じられる17。 

三点目は、テルステーゲンの信仰姿勢に関する説明である。先ほどの引用によれば、最

終的にテルステーゲンは、厳格な神秘主義から、福音主義的な特徴を帯びた神秘主義に移

行したという。それは具体的にどのようなものだったのか。まず、以下のように説明され

る。 

 

彼の信条は簡潔に言えば次のようなものだった。 

   人間は、可能な限り完全になるという容易にはなし得ない決心をしなければならな

い。テルステーゲンが模範としたのは、救い主の教えと生涯であった。そのための手

段としたのは、神の現在のもとで生きることであった。つまり、持続的に内省し、神

と親しく交わることである。魂のなかで生じることに絶えず注意を向ける、つまりは、

神に相応しくないあらゆる思いをそれが生まれる時点において抑えるというものであ

る。（JT279） 

 

次に、こうした修行には「不断の祈り」あるいは「内的な祈り」が結び付けられなけれ

ばならないという。この祈りの本質は、絶えず神に思いを傾けて、ほんの些細なことに至

るまですべてを神に委ねることにある。これらはすべて「永続的な静寂のなかで」そして

「神の前で内面的な死を経験する」ことで行われる。さらに、このような信仰実践を容易

にするためには、職業が許す限りにおいて、世間を離れた孤独な生活のなかに身を置かね

ばならないという（JT279）。こうした一連の説明からは、静寂主義的な特徴と同時に、た

しかに、彼が若い頃に実践していた「過度な節制を伴う」（JT278）厳格な神秘主義からの

変化が読み取れる。 

以上のように『テーオバルト』には、テルステーゲンの信仰のなかに生涯に亘って神秘

主義的な要素が息づいていたことがはっきりと示されている。ユングのテルステーゲン評

価に神秘主義に対する評価も含まれるのはそのためである。この点については後ほど触れ

ることにしたい。 

 

 



 

─ 5 ─ 

 

２．テルステーゲン評価と「熱狂」 

 

では、テルステーゲンは具体的にどのように評価されているのだろうか。ここでは主に

肯定的な評価に注目して検討したい。 

 

２－１．「熱狂」による信仰の促進について 

 

「はじめに」で触れたように、ユングのテルステーゲン評価として押さえておかねばな

らないのは、「非党派的」な評価姿勢についてである18。ここにはユングが愛読した『非党

派的な教会と異端者の歴史』（1699/1700）の著者ゴットフリート・アルノルト（1666—1714）

から継承した評価態度が表れている。それゆえ、彼のテルステーゲン評価は、以下のよう

な書き出しで始まる。 

 

ありとあらゆる意義深い熱狂、無意味な熱狂が登場していた頃、オランダのミュール

ハイム・アン・デア・ルーアに、どの点から見ても敬意を払うに値する注目すべき人

物が暮らしていた。よく知られている面もあれば、正しく理解されていない面もある、

故ゲルハルト・テルステーゲン19のことである。かつて、ドイツ全土に影響を与え、そ

の著作で今なお影響を与え続けている教師、それこそがこの人物である。私がここで

言うことに驚かないでいただきたい。彼が影響を及ぼした範囲は広くはなかったが、

庶民には他の階層の人びとよりも強い影響を及ぼすことになったのである。必要かつ

きわめて有益なのは、テルステーゲンのことを非党派的に語ることである。というの

も、テルステーゲンの頭のまわりに見える（…）聖なる輝きゆえに、この偉大で高貴

なドイツ人を嘲笑する人もいれば、彼の偉大な功績を吟味し、正当な評価を与えるた

めの労さえ執らない人もいるからである。（JT277） 

 

ユング自身はここで「どの点から見ても敬意を払うに値する注目すべき人物」と述べて

いるが、世間の評価は必ずしもそうではなかったという認識が窺える。「非党派的」な評価

と謳っている以上、この後の記述において、肯定的な評価と否定的な評価の両方が表明さ

れるのは言うまでもない。しかし冒頭で述べられている評価の基調としては、これまで不

当な評価を受けてきたテルステーゲンを肯定的に評価しようという意思が感じられる。 

 さらに、上掲の引用冒頭で「熱狂」ないしは「熱狂主義」と訳しうる Schwärmerei の語

が使用されている点に注目しておきたい。第 1 部第 1 章「熱狂主義の歴史」でユングが試

みた Schwärmer の定義と同様に、Schwärmerei という語も肯定的な意味（Enthusiasmus）と

否定的な意味（Fanatismus）を含み持っている20。どちらの意味で用いられているかは文脈

で判断する必要があるが、ここでは Schwärmerei が両方の意味で用いられており、それぞ

れの意味内容が Schwärmerei の後ろに置かれた 2 格の名詞 des Sinns と des Unsinns によっ



 

─ 6 ─ 

 

て説明されている。 

しかし、Schwärmer や Schwärmerei の語がテルステーゲン自身の評価に用いられること

はない。用いられているのは、あくまで Enthusiasmus のみである。さきほど言及したよう

に「過剰な熱狂」という使い方も見られるが、専ら肯定的な意味内容を含み持つとされる

Enthusiasmus のみを用いているのである。こうした姿勢には、テルステーゲンの否定的な

評価を再考し、少しでも肯定的な方向に修正しようという意気込みのようなものが伺える。

次の引用にはこうした姿勢がよく表れている。 

 

今日の私たちの干からびた道徳など、純粋で崇高な熱狂（Enthusiasmus）を伴わなけれ

ば殆ど効力を持たないだろう。この熱狂があればこそ信仰の実践も容易になるのだ。

このような熱狂（Enthusiasmus）をテルステーゲンは吹き込んでくれるのだ。一言で言

えば、彼は素晴らしい人物だった！その福音は、世俗の賢人にとっては愚かなものか

もしれないが、事実、使徒の時代のいかなる者よりも、多くの真のキリスト教徒を生

み出したのである。（JT279） 

 

 人々の心に信仰の火を灯し、実践に向かわせたことが、まさにテルステーゲンの純粋で

崇高な「熱狂」Enthusiasmus が成し得た功績として理解されていることが分かる。このよ

うな「熱狂」理解との関連で思い起こされるのは、ロマン派の詩人ノヴァーリスが後に『断

章と研究』（1799/1800）のなかに記した「説教師は、まずもって熱狂（Enthusiasmus）をか

きたてるように努めなければならない――というのも、熱狂こそが宗教を構成する要素だ

からである。どの言葉も明解で、熱く、心がこもったものでなければならない」21という一

節である。 

ユングは『テーオバルト』で信仰における「熱狂」の問題をとりあげたが、前稿でも触

れたように「熱狂」を完全に排除する意図からではなかった。Enthusiast や Enthusiasmus に

肯定的な意義を与えていたのはそのためだった。それゆえユングにとっても Enthusiasmus

としての「熱狂」は宗教に不可欠の構成要素だったのである。 

 

２－２．集会の開催の問題について 

 

テルステーゲンは先に述べたホフマンのような説教師ではなかったが、彼の依頼により

すでに 1727 年からホフマン主宰の集会に参加している。また、1750 年代に入ると自ら集

会を開催して講話を行っている。そういう意味ではテルステーゲンも説教師と同じように

多くの信徒を前に話をし、人々に「熱狂」Enthusiasmus を吹き込み、彼らの信仰を促進す

る活動を行っていたと言えるだろう。 

ところが不思議なことに、いわばテルステーゲンの名を知らしめた集会の開催とそこで

の講話に関して『テーオバルト』では一切触れられていない。手紙を通じた牧会活動を広



 

─ 7 ─ 

 

く行っていたこと、彼の著作が飛ぶように売れていたことには触れられている一方で

（JT279）、ホフマンが主宰する集会に参加したこと、自ら集会を開催したこと、そこで講

話したという事実が書かれていないのである。こうした点にもまた、彼を肯定的に評価し

ようとするユングの姿勢が表れているように思われる。以下で検討を加えていきたい。 

前稿の第 3 章「集会の危険性」で考察したように22、ユングは、狂信的な熱狂を不可避

的に呼び込む可能性のある集会の開催を批判していた。ただし、主人公テーオバルトの口

を借りて、一定の条件さえ満たしていれば「そうした敬虔な時間は、思慮深く賢いやり方

に導かれて、限りなく有意義なものになるだろう」（JT294）と述べ、その条件のなかに説

教師を監督者として同席させるという点を挙げていた。 

この点を踏まえると、1720 年代にテルステーゲンが参加した集会には説教師ホフマンが

いたため、ユングの批判は該当しないケースのように思える。しかしホフマンは教会の公

的資格を持った説教師ではなかった。しかも彼の集会は必ずしも当局の許可を得て開催さ

れたものではなかった23。また、1750 年代にテルステーゲン自らが主宰した集会にホフマ

ンの姿はなかった。すでにこの世を去っていたからである。こうしたことを踏まえると、

『テーオバルト』でテルステーゲンが関与した集会や講話のことが語られない理由は、た

だ単に、テルステーゲンにとって都合の悪い事実を伏せておくためだったということにな

るのだろうか。 

結論を先に述べておくならば、おそらくはそうではなく、ユングはテルステーゲンの集

会や講話を正当なものと認めたうえで、あえて『テーオバルト』での言及は避けたのでは

ないかと考えられる。この点について考えるため、まずは『テーオバルト』第 1 部第１章

におけるユングの発言に注目しておきたい。ここでは説教師ホーホマンが、集会での説教

を教会当局に禁じられ、拘留されたというエピソードが語られる（JT25f.）。この話に続け

てユングは、警察権力はホーホマンの集会を許容しないので、政府や教会当局が彼を訴追

し、説教を禁じたのは正しかったと考える読者がいるなら、それに反論しておきたいとし

て、次のように答えるのである。 

 

これに対して私はこう答える。許されないのが当然とされる秘密集会や隠れた場所で

行う説教（Conventikel und Winkelpredigten）とは、人々がひそかに教えあったり、一緒

に集まったりする、特定の人しか参加を許されていない集会ないしは説教のことを言

います。こうした会合は、少なくとも当局自らがその秘密に関与していない限り、許

されていないものです。しかし、ある人が公的に演説を行い、人々が公的に集まり、

誰もが自由に出入りできる場合は、そのような講話と会合の場に、まずは自らが立ち

会うか、ひそかに分別のある人々を立ち会わせるのが、当局と聖職者の義務なのです。

つまり、まずは、その催しが宗教の信条や国家の原則にとって有益なものか、あるい

は妨げとなるか、その場合、どの程度そうなのかを吟味するということです。前者の

場合は、どの聖職者もどの役人もモーゼのように考えるべきです。すなわち「願わく



 

─ 8 ─ 

 

ば、主のすべての民が予言者であってほしい！」と。後者の場合は、やはり十分注意

しなくてはなりません。なぜなら、熱狂者（Schwärmer）というものは、どんなに然る

べき罰を受けたとしても、私は神のために苦しんでいる、と考えるため、信奉者の数

がそれだけいっそう増えるからです。（JT26） 

 

 ユングはここで、処罰や取り締まりの対象となるべき集会と、そうでない集会とを区別

している。前者は私的に開催され、参加者が関係者に限定された極めて閉じられた集会で

あり、後者は公の場で開催され、参加者を限定しない外部に開かれた集会である。もっと

も、後者であればどんな集会でも許されるわけではなく、政府や教会が関係者を参加させ

て集会の内容を吟味する必要があると述べる。そして是か非かの判断基準は「宗教の信条

や国家の原則にとって有益なものであるかどうか」にある。したがって、査察の結果、有

益と認められたらお咎めなし、不利益があると判断されたら取り締まりの対象となる。た

だし、後者の場合、対応を間違えると「熱狂」再燃への危険性があるため、注意を促して

いる。 

このように、この箇所では、ホーホマンの集会とそこでの説教そのものではなく、その

内容を吟味せず闇雲に警察権力を投入した政府や聖職者の態度が問題視されていることが

見て取れるのである24。 

こうしたユングの見解に照らせば、彼のなかでは、テルステーゲン自らが主宰した集会

には問題がないと判断していたと推察される。また、次の例もそうしたユングの判断に影

響を与えていたと考えられる。すなわち、1750 年代に日曜日や教会の祝祭日などに集会を

開催したテルステーゲンと教区との対立が表面化したとき、それがきっかけで 1754 年、彼

の集会がプロイセン政府より派遣された上級宗教局委員の査察を受けることになった、し

かしそのときの講話の内容は査察に訪れた人物の共感を勝ち得て、問題ないという判断が

下されたという一件である25。おそらくユングは、こうした事実も聞き知っていたと思わ

れる。しかも当時行われた数々の講話はその後著作として出版されているため26、信奉者

との交流があったユングがテルステーゲンの集会の開催実態を知らなかったとは考えにく

い。 

とはいえ、問題のある分離主義的な集会の開催に、政府や教会当局が神経を尖らせてい

た時代である。ユングは、テルステーゲンの信仰活動の有益さと正当性を個人的には認め

つつも、いわば一種の配慮から、否定的評価につながりかねない事実への言及を避けたの

ではないだろうか。ここにはテルステーゲン評価の際に「熱狂」Schwärmerei という語の使

用を避けていたのと同じ態度が窺えるのである。 

ここまでの検討結果を踏まえると、ユングの「非党派的」な評価姿勢には若干の偏りが

あったようにも見えるが、看過してはならないのは、テルステーゲンを再評価の俎上に載

せ、肯定的な部分に光を当てようとしていたユングの姿勢が浮かび上がることである。 

 



 

─ 9 ─ 

 

２－３．人々との交わり 

 

テルステーゲンに対する肯定的な評価のまなざしは、次の引用にも表れている。ここで

は、自らは財を持たず、職業生活の傍ら最低限の質素な生活を送る一方で、貧しい人々に

は慈愛の精神を持って施し、助言し、彼らの日々の生活に寄り添っていたことが語られて

いる。 

 

テルステーゲンは、愛という真の精神に則ったとても慈悲深い人物だった。彼は、リ

ボン織りでわずかに得られる以外の何の財産も持たなかったが、多くの貧しい人々に

パンを施し、彼らに仕事を与えた。彼の家では多くの貧しい子どもたちが仕事とキリ

スト教のために指導を受けたのである。誰に対しても助言や行為を通じて援助した。

というのも、彼は世間に関する的確な知識をたくさん持っていたからである。人々は

そうした知識が彼の元で得られるとは思ってもいなかった。一言で言えば、彼は多く

の人びとに慕われた人物だった。彼はどの身分の人びとにおいてもキリスト教に栄誉

をもたらしたのである。（JT281f.） 

 

このようにテルステーゲンは、世間から孤立して自らのことだけ考えて信仰の道を歩ん

でいたわけではなく、世間との一定のつながりのなかで、人々の信仰の促進のために尽く

していた。第 1 章第 2 節で述べた厳格な神秘主義からの変化はここにも見られると言える

だろう。ユングの関心を引いたのは、このように社会との接点を持ちながら、社会に影響

を与えていた点ではないかと思われる。 

以上のように、本章の検討の限りでは、ユングが主人公テーオバルトをして「当時はテ

ルステーゲンの教えがとても純粋で非の打ちどころのないものと思われた」（JT280）と言

わしめているのも頷ける。しかし、この物語において、テーオバルトがテルステーゲン信

奉者となることはなく、あくまでの一定の距離を置き続けている。これは、ユング自身の

現実の姿であったと同時に、主人公テーオバルトがさまざまな信仰者との出会いを通じて

成長し、理想に掲げる「中間の道」を歩みつつあったことを示すメルクマールでもある。 

では、テルステーゲンあるいはその信奉者たちの何が、どのような観点から批判的に検

討されているのだろうか。以下、順を追って見ていきたい。 

 

 

３．テルステーゲン批判とその背景 

  

本章ではユングのテルステーゲン評価のうち、批判的に評価されている点に着目して考

察を進める。ユングは「非党派的に判断を下し、純粋な真の宗教にどこまでも忠実であろ

うとするならば、テルステーゲンといえども、さまざまな不純物を自らの教えと結びつけ



 

─ 10 ─ 

 

ていた、と正直に言わねばならない」（JT280）と述べている。すなわち、批判点を述べる

に際して、あらためて「非党派的」に評価するという方針を確認しているのであるが、そ

のうえで二つの問題が指摘されている。 

 

３－１．非婚と孤独 

 

一つ目は、結婚に関する問題である。テルステーゲンは信仰に生きるための決断として

生涯独身を貫いたが、信奉者に対して「孤独」Einsamkeit を推奨したことが、結果として

信奉者の結婚を妨げる帰結を招いた、という批判である。 

 

テルステーゲンは結婚しない人生にたいして好意的だった。そうすることで多くの人

びとが幸せな結婚をするのを妨げた。彼は孤独（Einsamkeit）を推奨したが、それはイ

エスの精神にそぐわないことだった。というのも、イエスは、人々のもとで、あるい

は人々とともに行動し影響を与えることで、一人一人の幸せと全体の幸せにつながる

ことをするよう促しているからである。（JT280） 

 

ユングは、テルステーゲンの考え方はイエスの本来の教えから矛盾しているとして、さ

らに次のように続ける。 

 

キリスト教徒は、ときおり人々から距離を置くようにと言われていた。娯楽から気を

逸らせ、精神を集中し、眠らずに祈りを続けることで新しい力を得て、その後ますま

す実り豊かに影響を及ぼすことができるようにするためである。しかしテルステーゲ

ンの教えによれば、静寂のなかで省察し、あまりに多くの刺激を受けないようにする

ためには、できる限り人々から距離を置かねばならず、独身でいる方がよいというの

である。（JT280） 

 

 ユングはここでキリスト教徒に孤独が求められた理由を具体的に説明し、テルステーゲ

ンの教えを再考するように促している。ただし、注意しなければならないのは「非婚」と

「孤独」の推奨に対する批判は、テルステーゲンのみならず、神秘主義に対して向けられ

た批判でもあったということである。というのも、ユングは 1799 年に刊行されたシュター

ルシュミット（1740—1826）27の伝記にある論考を序文として書き、そこで同じような批判

を展開しているからである。 

ある論考とは「神秘主義における通常の諸概念の修正」Berichtigung der gewöhnlichen 

Begriffe von der Mystik（1799）28のことである。このなかでユングは、従来の神秘主義が抱

える問題を指摘し、時代に即した真の正しい神秘主義の形を提案しようと試みており、こ

のような神秘主義に相応しい人物こそがシュタールシュミットだとして、伝記本文への橋



 

─ 11 ─ 

 

渡しをしている。注目したいのは、この論考の冒頭で神秘主義における評判の悪い問題と

して「非婚」das ehelose Leben、「孤独」die Einsamkeit、「貧しさ」die Armut の三つが挙げら

れていることである29。そしてユングはこれらの点について「健全な理性」die gesunde 

Vernunft30を用いて考えるように促す。前者の二つが『テーオバルト』におけるテルステー

ゲン批判の一点目と合致していることは言うまでもない。この論考でのテルステーゲンは

「神秘主義の真の改革者」ein wahrer Reformator der Mystick（原文ママ）31として肯定的に

評されてはいるが、ここでもまた「非婚」と「孤独」に生きた人物として引き合いに出さ

れているのである。 

 

かつてこの世を生きた、もっとも純粋で最も優れた神秘主義者の一人、故ゲルハルト・

テルステーゲンは、ここにおいて、一つの優れた実例として役に立つことだろう。彼

もまた神の現在のなかで生を送り、非常に厳格な意味で、純粋で真なる神秘主義を実

践した。（中略）彼は日々の仕事を誠実に成し遂げた。それをさらに遂行するために、

神秘主義的な死と否定という困難な道を歩んだ。もし結婚していたら、この仕事にこ

こまですべてをささげることはできなかっただろう。神意を果たすために、彼は――

救い主の実例にしたがって――長きにわたり、まず孤独の中で修業し、独学で学ばな

ければならなかった。 

しかし、テルステーゲンがそうしたからといって、結婚せず、孤独に、世間から離

れて暮らそうとすることが誤りであることは、明々白々である。宗教的な修行という

のは、地上の神の国のためによりいっそう有用になるという目的のための手段に過ぎ

ないのであって、決して目的そのものではないのだ32。 

 

興味深いことは、テルステーゲンが独身の道を選び、孤独のなかで厳しい修行を行った

こと自体を否定しているのではなく、彼が選んだ道はキリスト教徒に共通した目的に至る

ための一つの手段に過ぎないとして、相対化する視点が見られることである。そして、テ

ルステーゲンのすることをただ模倣すればよいという考えを戒めているのである33。 

この論考は『テーオバルト』の刊行から 15 年後に書かれたものである。問題視している

点は同じであるが、テルステーゲンに対する評価が変わったと見ることもできるかもしれ

ない。しかし「独身」と「孤独」に対する批判には、当初からテルステーゲンだけではな

く、神秘主義の厳格な教えとその絶対視への批判、さらには信奉者への批判も含まれてい

たと言えるのではないだろうか。というのは、次に挙げるテルステーゲン批判も、その矛

先は、神秘主義の教えや信奉者たちにも向けられているように思われるからである。 

 

３－２．分離主義に対する批判 

 

その批判とは「分離主義」Separatismus に対する批判のことである。ユングが二つ目の問



 

─ 12 ─ 

 

題として指摘している「分離主義」は、この時代の神秘主義に感化された信仰者にしばし

ば見られる傾向であった。『テーオバルト』では次のように述べられている。 

 

テルステーゲンもまた、気づかないうちに（unmerkbar）分離主義に向かった。彼の信

奉者は、外的な手段によって完全性に至ろうとしない。そうすることで、あちらこち

らで無秩序が生まれるきっかけを作っている。これこそ彼らに特に抗議しなければな

らないことである。（JT280） 

 

 ここでユングは、「気づかないうちに」という副詞をはさむことで、テルステーゲンが明

確な意図をもって分離主義に走ったわけではないと示唆し、彼を免罪しているようにも見

える。しかしながら、晩年には和解したとはいえ、テルステーゲンが長い間、教会から距

離を置いていたことは事実である。結果として信奉者にそうした傾向を促したという批判

は免れえない。 

ただし、ここで注目したいのは、テルステーゲンの信奉者が「外的な手段」によって完

全性に至ろうとしないという指摘である。「外的な手段」という抽象的な表現は、説教やさ

まざまな儀式を含む公的な教会制度全般のことを意味していると考えられる。公的な教会

組織から離れ、分離主義的な傾向を持った信仰グループの危うさは『テーオバルト』でた

びたび語られる。例えば、第 1 部第 1 章の「熱狂主義の歴史」においては、説教師ホーホ

マンの信奉者たちがとても純粋であったとしながらも、指導者の死後、彼らはすぐに熱狂

的な狂信状態に陥ったと指摘し、次のように述べている。 

 

宗教もまた、外的な教会制度や儀式や信仰告白がなければ、どんなに純粋で高貴であ

っても存続できない。これは永遠の真理である。それゆえまさに、分離主義

（Separatismus）とすべての特殊なゼクト（Sektirerei）は、その活動がどんなに純粋で

神聖な形で始められようとも、良い結果を生むことは滅多にないのだ。（JT30） 

 

 本来ユングは、こうした分離主義が生まれる最大の原因は、公的な教会制度が正しく機

能しておらず、聖職者が堕落していることにある、と考えていた34。これはしかし教会制度

自体を否定する姿勢ではなかった。上記の引用のように、歴史的事実に即して、分離主義

は教会制度を離れてしまったがゆえに狂信に陥る、という認識にあったからである。だか

らこそ、分離主義に陥ったテルステーゲンの信奉者たちに警鐘を鳴らし、彼らの振る舞い

に批判を加えていると考えられる。 

このように見てくると、テルステーゲン批判はその信奉者に対する批判と表裏一体の関

係にあったと言えるだろう。 

 

 



 

─ 13 ─ 

 

４．テルステーゲン信奉者への批判とその背景 

 

ただし、テルステーゲン信奉者は一方的に否定されているわけではない。彼らは「すべ

ての敬虔主義者のなかで最高の人々」（JT280）であり、小説にたびたび顔を出すユング自

身も「そうした事情（論者：独身主義や分離主義の問題）があるにもかかわらず、テルス

テーゲン信奉者たちの素晴らしい性格を観察していると、そうした問題はすべて消え失せ

てしまう。これほど気品のある人々に出会ったことはこれまで一度もない」（JT280）とす

ら評している。ユングはテルステーゲン信奉者に対してもあくまで「非党派的」な態度で

評価に臨んでいるのである。 

しかしながら「非党派的」という点では同じでも、テルステーゲンに対する評価が肯定

的な方向に傾いていたのに対して、信奉者たちに対する評価はどちらかと言えば否定的な

方向に傾いている。ここに、ユングと信奉者との現実の人間関係が影を落としているのは

確かだが、ここで考察したいのは、ユングが彼らを否定的に評価する理由についてである。  

本章では、信奉者が、間接的にではなく、直接的に批判されている箇所に注目し、その

内容を検討することで、ユングの批判が最終的に「熱狂」に対する問題意識とどのように

つながっているかを考察する手がかりとしたい。 

 

４－１．個人崇拝の問題 

 

 テルステーゲン信奉者に対する批判は主に二つの点に集約されていると考えられる。も

ちろん、その二つは密接に関連しているが、まずは個別に見ていきたい。 

一つ目の批判は、盲目的な個人崇拝の問題として捉えることができるだろう。これは、

信奉者たちの関心が、救い主イエス・キリストではなく、テルステーゲンその人に向けら

れていること、いわば「イエスのまねび」ではなく、「テルステーゲンのまねび」となって

いることへの批判である。それとは対照的に描かれているのが、主人公テーオバルトの姿

勢である。 

 

テーオバルトは、自らのことをテルステーゲンの信奉者とは決して言わなかったが、

彼の教えは、テーオバルトの信仰をいっそう堅固にし、より明確に方向づけた。彼は

テルステーゲンの教えの真なる部分を受け入れたが、打穀のあとのもみがら、あるい

は刈り取った後の切り株と判断したものは残していった。（JT282） 

 

テーオバルトは、テルステーゲンの教えを自らの判断に照らして取捨選択し、真なる部

分と考えられるもののみ受け入れて、それ以外の不要と思われる部分には関心を示さない。

いわば、自らの理性にしたがって対象を吟味し、判断を下しているのである。物語の展開

に即して見るならば、主人公テーオバルトのこうした態度を可能にしたのは、第 1 部から



 

─ 14 ─ 

 

第 2 部第 5 章に至るまでの間、数々の「熱狂」の渦に巻き込まれながらも、それらの困難

を切り抜けてきた経験の成果に他ならない。 

この場面ではしかし、そうした態度こそがテルステーゲン信奉者たちの不興を買ったと

される。そしてテーオバルトが受け入れなかったとされる事柄についての具体例の話が続

くが、それはテルステーゲン自身の個人的な生活習慣、彼特有の表情、歩いたり立ったり

する時の身のこなしの癖といった類のものである。例えば、テルステーゲンは弱っていた

胃を強くするために、ときおりコップ一杯のポンタック（ワイン）を飲んでいた。信奉者

たちはそれを真似してポンタックを飲んでいたため、同じようにしないテーオバルトに我

慢がならならかったのだという（JT282）。 

ここで語られるいずれの例も、信仰の本質と関係がないことは一目瞭然である。しかし、

そうした自覚のない信奉者たちは、テルステーゲンの「表情や身振りのなかに何らかの意

味を探し求めようとして、大失敗した」、すなわち「世間のみんなの前で笑いものになって」

しまい、「彼らの普段の良い行いにも不名誉な汚点がつくことになった」と語られる（JT282）。 

このように信仰の本質と関係のない点に関しては、独特のユーモアを交えた批判が展開

されている。信奉者たちのこのような態度を、小説のなかで敢えて取りあげて批判する必

要はなかったようにも思われるが、こうした盲目的な個人崇拝というのは、程度の差こそ

あれ、狂信に至る危険な萌芽を胚胎しており、キリスト教の評判全体に波及する可能性を

持っている。こうした危機感こそが、ユングに批判の筆をとらせた理由の一つだったと考

えられる。 

 

４－２．「聖なる輝き」と「真のキリスト教徒」 

 

 信奉者に対するもう一つの批判は、「聖なる輝き」Heiligenschein についてである。これ

はテルステーゲンとその信奉者を評価する際に何度か使われている表現だが、まず注目し

ておきたいのは、テルステーゲンの話題が始まる直前、すなわち第 5 章の冒頭の場面であ

る。ここでは第 2 部前半のハイライトとなる狂信的な熱狂集団の顛末の総括がなされ、そ

れに続く形で「真のキリスト教徒」について語られる。 

 

本来の真のキリスト教徒は、世間の目につくことはいっさいない。彼らはあらゆる身

分、あらゆる階層のなかに散在している。金切り声を上げることはなく、言葉数も少

ない。絶えず善き行いを通じて周囲を照らす。衣服や特殊な生活態度によって他人か

ら自分たちを目立たせようとすることもない。自分たちの教会や市民の集まりから遠

ざかることもない。（…）彼らは聖なる輝き（Schein der Heiligkeit）が表に出ないよう

注意を払いながら、虚栄心そのものも入念に消し去るのである。誰にでも善き行いを

為し、それを隠しもしないが、見せびらかすこともない。最良の臣下であり、最高の

配偶者であり、最高の両親であり、最高の隣人である。読者よ！そういう人を見つけ



 

─ 15 ─ 

 

たら、神に祈りを捧げなさい。あなたは真のキリスト教徒を見つけたことになるのだ

から。しかし、その人が何を信仰しているかを尋ねるのはやめなさい35。（JT275f.） 

 

 上掲の引用から、ユングがイメージしていた「真のキリスト教徒」のおおよその全体像

が、そして、日常どこにでも見かけそうな、きわめて素朴な信仰者の姿が浮かび上がる。

「真のキリスト教徒」は教会や社会から離れて孤独な隠遁生活を送る必要はない。独身で

ある必要もなく、分離主義に走ることもない。また、社会階層との関係では自らの経験則

として「農民や職人のなかには大勢いるが、中産階級のなかではその数がずっと少なくな

る。高貴な人々、すなわち貴族や君主の間にはもっとも数が少ない」（ST276）という。 

ここで注目したいのは、「聖なる輝き」への言及がある箇所である。「聖なる輝き」が外

に現れ出ないようにするというのは、いったいどういうことを意味するのだろうか。前稿

では、悪意のある熱狂者に対してこの語が用いられた箇所を引用し、それを「見せかけの

神聖さの陰で」unter dem Schein der Heiligkeit（JT229）と訳したが36、上掲の箇所で用いら

れている表現は、それとはニュアンスを異にする。 

ここでの「聖なる輝き」とは次のようなものと理解できるだろう。すなわち「真のキリ

スト教徒」からは、普段の信仰姿勢を通じて、自然と光り輝くオーラのようなものが発せ

られる。しかし彼らは敢えてそれを覆い隠す、言い換えるならば、自らの信仰が人目を引

かないように細心の注意を払っているということである。しかし、なぜそのような態度が

必要とされるのだろうか。 

この点に関しては、以下の引用箇所とあわせて理解する必要があるだろう。 

 

たしかに敬虔主義者、熱狂者、口先だけの信仰者の間にも非常に善良な人々はいる。

善良なキリスト教徒（gute Christen）もいる。しかし、彼らはたいていの場合、聖なる

輝き（mit einem heiligen Schein）で覆われている。このような輝きは、実のところ、役

に立つどころか、多くの害を及ぼすことになる。世間の批判、すなわちそうした人々

の過ちや愚かさを、その人々自身ではなく、宗教のせいにする批判を引き寄せてしま

うからである。これはとんでもないことである！（JT276） 

 

 ユングはここで「敬虔主義者」、「熱狂者」、「口先だけの信仰者」のなかに「善良な人々」

ないしは「善良なキリスト教徒」がいることは認めている。しかし彼らのなかに「真のキ

リスト教徒」がいるかどうかは明言していない。こうした評価に影響を与えているのが「聖

なる輝き」であることが分かる。この表現にも「見せかけの神聖さ」というニュアンスは

含まれていないだろう。しかし「真のキリスト教徒」から発せられる光とはまた異なるも

のと思われる。 

「善良なキリスト教徒」の光とは、自然に放たれる輝きではなく、敢えて光ろうとする

一種のひけらかしのような輝きのことではないだろうか。その輝きは、悪意はないものの、



 

─ 16 ─ 

 

得てして人々の誤解や批判ないしは反感を招きやすい。そうした評価が、単にそのひと個

人の責任に帰せられるならまだよいが、実際には「善良なキリスト教徒」という普段の評

価が災いし、よくも悪くもキリスト教全体の評価に直結する恐れがある。上掲の引用では、

このような懸念が示されていると読むことができるだろう。 

 以上の点を踏まえて、あらためてテルステーゲン信奉者に対するユングの評価に目を向

けたい。そうすると、テーオバルトがテルステーゲン信奉者にならなかった理由について

も、まさにこの「聖なる輝き」とその影響が関係していることが分かるのである。 

 

  聖なる輝き（Heiligenschein）は、嘲笑者がテルステーゲン信奉者たちを誹謗中傷する

事態を招く。嘲笑者は、通常の人間が犯す過ちに比べれば何でもないような弱点を突

いてくるが、信徒たちはその聖なる輝きによって他の人の場合よりも注目を浴びやす

くなり、それゆえにこそ、その弱点は非常に強く非難されてしまうのだ。テーオバル

トは、まさにこうした理由から、自分らをテルステーゲンの信奉者とは決して言わな

かったのである。（JT280） 

 

 テルステーゲンが、同時代の信仰者としてしばしば比較されたツィンツェンドルフ伯爵

（1700—1760）とは異なり、組織化された教団の指導者ではなかった点は強調しておかねば

ならない。しかし、手紙による牧会や集会での講話、さらには著作による影響が広範囲に

及んだ結果、彼の教えに共感する信奉者の数は徐々に増えていった。そうした信奉者たち

はいつしか「テルステーゲン派」Tersteegianer と呼ばれるようになる。こうしたグループが

形成されることで、彼の教えに忠実であるか否かを基準とした仲間意識が強まり、他の信

仰者との間には境界が生まれる。テルステーゲンから素朴に放たれていた「聖なる輝き」

に、彼の死後、テルステーゲン派の存在を誇示する信奉者たちの強い意識が重なり、そこ

にテーオバルトが批判したような個人崇拝が見受けられるようになったとき、そうした「聖

なる輝き」がキリスト教を批判する同時代の人々の標的となるのは当然だった。テルステー

ゲン信奉者のこうした態度が、自らの信仰を目立たないようにし、謙虚に正しく生きる「真

のキリスト教徒」にそぐわないことは明白である。テーオバルトがテルステーゲン信奉者

と言わなかったのは、彼らが放つ「聖なる輝き」がこうした問題を孕んでいることを見て

取ったからだと考えてよいだろう。 

『テーオバルト』という小説は、狂信を引き起こす「熱狂」の問題と同時に、「理性」に

よって信仰を脅かす「不信仰」（無神論や理神論）という、18 世紀後半のキリスト教が直

面していた二つの問題と真正面から対決している。ユングのテルステーゲン評価では「熱

狂」が宗教に必要な要素とみなされ、肯定的な意味での「熱狂」Enthusiasmus を吹き込む

存在としてのテルステーゲンが評価されているのを確認した。 

しかし本章で検討した信奉者に対する評価では、テルステーゲンを個人崇拝し、いわば

自らの理性による主体的な判断ができない存在として問題視されていた。なぜなら、こう



 

─ 17 ─ 

 

した態度は一歩間違えると「狂信」に陥りかねない危険性を孕んでいたからである。彼ら

が放つ「聖なる輝き」もそうした危険性と無縁ではなかった。信奉者たちのこうした傾向

は、「不信仰」にその存在基盤を揺るがされ、体力を消耗しつつあったキリスト教の衰退に

追い討ちをかけかねない問題であった。 

このように考えるならば、テルステーゲン信奉者への批判には、やはりユング個人との

人間関係だけでは説明のつかない、時代の大きな文脈におけるユングの問題意識が強く表

れていることを見落としてはならないだろう。 

 

 

おわりに 

 

 本稿では、ユングによる「非党派的」なテルステーゲン評価を検討し、彼への批判につ

いては、もっぱらその信奉者に強く向けられていたことを確認した。その際に検討した「真

のキリスト教徒」の説明との関連で、最後に少し今後の展望を描いておきたい。 

第 4 章では、テルステーゲン信奉者への批判理由を探る手がかりとして「真のキリスト

教徒」の説明にある「聖なる輝き」のニュアンスに着目して考察した。「真のキリスト教徒」

についての理解が重要なのは、当時のユングが理想に掲げていた「中間の道」を進む存在

とされているからであるが、「真のキリスト教徒」への言及があるのは、本論で検討した箇

所だけではない。また、他の箇所では別の観点からの説明もなされている。 

いくつかの論点のうち、特に重要と思われるのは「真のキリスト教徒」にとっての「理

性」の問題である。これは「中間の道」における理性の位置付けの問題でもある。アルブ

レヒト－ビルクナーは「不信仰」と「熱狂」の間にあるとされる「中間の道」について「理

性の過剰と理性の過少の間」とコメントを付けているが37、はたしてそうだろうか。「中間

の道」における「理性」は決して量的な問題に還元されるものではないように思われる。

「不信仰」としての理神論や無神論における「理性」は、いわば信仰を否定する理性であ

る。それに対し、「熱狂」における「理性」は信仰を正しく導くための理性である。キリス

ト教との向き合い方の点で質的に異なるからである。 

もちろんどちらの理性も全くの別物ではないが、「中間の道」に必要とされるのは後者の

「理性」、ユングの言葉で換言するならば「キリスト教的な理性」die christliche Vernunft

（JT204）のことである。テルステーゲンを猿真似し、信仰の道にいたる手段を目的そのも

のと誤解していた信奉者への批判は、まさにこの「キリスト教的な理性」の欠如が指摘さ

れたケースと考えられるだろう。こうした「理性」に関するユングの理解に関しては、今

一つ考慮すべき点がある。『テーオバルト』を執筆したときのユングが、カントの著作と出

会って大きな転機を迎える前のユングであり、自らが信仰における理性の問題をめぐって

悩んでいた時期にあったという点である。「中間の道」における「理性」の問題については、

こうした点も踏まえつつ、別の機会に検討することにしたい。 



 

─ 18 ─ 

 

テクスト 

Jung-Stilling, Johann Heinrich: Theobald oder die Schwärmer. Johann Heinrich Jung genannt 

Stilling. Sämtliche Schriften. Band 6. Hildesheim [u.a.] 1979. 本文および注で引用する際には

JT と略記し、横にページ番号を添えた。 

 

1 テルステーゲン作詞の賛美歌はヘルンフート同胞教団の賛美歌集にも採用された。Vgl. Beyreuther, 

Erich [u.a.] (Hg.): Nikolaus Ludwig von Zinzendorf. Materialien und Dokumente. Reihe 4 Band III. Herrnhuter 

Gesangbuch. Christliches Gesang-Buch der Evangelischen Brüder-Gemeinen von 1735. Zum drittenmal auf-

gelegt und durchaus rediviert. Teil I. Hildesheim und New York 1981, S. 516f.  
2 Vgl. Brecht, Martin u. Deppermann, Klaus (Hg.): Geschichte des Pietismus. Der Pietismus im achtzehnte n 

Jahrhundert. Bd. 2. Göttingen 1995, S. 391. 
3 拙論「ユング＝シュティリングの敬虔主義批判―エルバーフェルト体験と『ヘンリヒ・シュティリン

グの家庭生活』―」、大阪大学言語文化研究科『ドイツ啓蒙主義研究１６』、2019 年、21-34 頁。 
4 ユングの代表作として知られる自伝的小説『ヘンリヒ・シュティリングの生涯』全 6 巻には「テルス

テーゲン」の名前は一度も登場しない。エルバーフェルト時代の出来事が描かれた第 4 巻『ヘンリ

ヒ・シュティリングの家庭生活』（1789）に、一度だけ「テルステーゲン信奉者」という表現が出てく

るのみである。ゲーテ、ラーヴァーター、ヤコービ兄弟らが当地を訪れた際にユングも同席したある

会合が開かれたが、そこに参加した人物の一人を紹介する説明のなかでその表現が使われている。小

説のなかで実際の名前は伏せられているが、この人物は、後にテルステーゲンの伝記を書いたヤーコ

プ・ゲオルク・テシェマハーJakob Georg Teschemacher (1710—1782) と考えられている。 
5 Vgl. Hahn, Otto W.: Jung-Stilling zwischen Pietismus und Aufklärung. Sein Leben und sein literarisches Werk 

1778-1787. Frankfurt am Main[u.a.] 1988, S. 670f. u. 696.  
6 Vgl. Vinke, Rainer: Johann Heinrich Jung-Stilling (1740—1817) und Gerhart Tersteegen (1697—1769). In: 

Frömmigkeit unter den Bedingungen der Neuzeit. Festschrift für Gustav Adolf Benrath zum 70. Geburtstag. 

Darmstadt und Kassel 2001, S. 169-186. ヴィンケはさまざまな資料を手がかりにユングが 1762 年 8 月 1

日から 1763 年 4 月 12 日の間の時期に初めてテルステーゲンの著作を読んだと推察している。テルス

テーゲンへの言及はないものの、この時期のことは自伝的小説の第 3 巻『ヘンリヒ・シュティリング

の遍歴時代』に描かれている。 
7 拙論「ユング＝シュティリングの「熱狂」評価―『テーオバルトあるいは熱狂者たち』（1784/85）を

手がかりに―」、大阪大学言語文化研究科『ドイツ啓蒙主義研究１８』、2021 年、23-24 頁。 
8 日本語で読めるまとまった紹介としては以下を参照のこと。石本岩根「ゲールハルト・テルステーゲ

ンの生涯「わが主のみまへに」の作詞者」、九州大学独仏文学研究会『独仏文学研究』第 11 号、1961

年、32-40 頁。この節では以下の文献も参照した。Vgl. Brecht, Martin u. Deppermann, Klaus (Hg.): 

a.a.O., S. 390-410. 
9 ドイツ、ノルトライン＝ヴェストファーレン州の町。デュースブルク近郊の町でライン河の西岸に位

置する。ユングはオランダ名の Meurs で表記している。 
10 ドイツ、ノルトライン＝ヴェストファーレン州の町。デュースブルクの南に位置するライン河西岸

の町。 
11 後年になるが、ユングは、雑誌『灰色の男』のなかで、ぜひとも読むべきテルステーゲンの著作と

して実に 10 作品ものタイトルを挙げている。Vgl. Jung genannt Stilling, Johann Heinrich: Der graue 

Mann, eine Volksschrift. In zwei Bänden. Erster Band. Stuttgart 1837. In: Jung genannt Stilling, Johann 

Heinrich: Sämtliche Schriften. Band V. 7/8. Hildesheim u. New York 1979 (hier, S. 272.). 
12 テルステーゲンと神秘主義の関係については以下の論文を参照されたい。神谷完「信仰の世俗化と

文学―ドイツ敬虔主義の場合―」、同志社大学外国文学会『外国文学研究』第 21 号、1978 年、1-17

頁。 
13 ペーター（ピエール）・ポワレは、フランスの神秘思想家で数多くの神秘主義的著作をドイツ語に翻

訳した人物として知られる。通常はピエール・ポワレの名で知られる人物であるが、ユングは「ピエ

ール」の代わりに「ペーター」と表記している。 
14 フェヌロンとマダム・ギュイヨンはフランスの静寂主義者・神秘主義者である。ユングは第 1 部第 1

章の叙述のなかで、こうしたフランス経由の神秘主義思想が、ヤーコプ・ベーメの潮流とはまた別の

                                                      



 

─ 19 ─ 

 

                                                                                                                                                                  

流れとしてドイツに流入し、とくにマダム・ギュイヨンの影響が大きかったと記している（JT19）。そ

れを仲介したのが上述のポワレの翻訳であった。なお、静寂主義についての邦文献としては、以下の

翻訳とその巻末の解説を参照のこと。『キリスト教神秘主義著作集 15 キエティスム』鶴岡賀雄・村

田真弓・岡部雄三訳、教文館、1990 年。 
15 Vgl. Brecht, Martin u. Deppermann, Klaus (Hg.): a. a. O., S. 386-390.『テーオバルト』の第 1 部第 1 章で

は説教師ホーホマン・フォン・ホーヘナウ（1669/70—1721）の説教や講話に感化された人物として紹

介されている（JT27f.）。 
16 テルステーゲンはマダム・ギュイヨンやトマス・ア・ケンピスなどの著作も翻訳している。  
17 この箇所に批判が含まれているとすれば、それはむしろ神秘主義に対してのものと考えられる。テ

ルステーゲンはホフマンが高く評価したスペインの修道士グレゴリオ・ロペスを模倣して 5 年間禁欲

的孤独のなかで修業したと言われるが（Vgl. Wallmann: a. a. O., S. 62.）、こうした修行がどの程度ホフ

マンの推奨によるものかは定かではない。 
18 テルステーゲンは「非党派的」を冠した著作（Unpartheiischer Abriß christlicher Grundwahrheiten）も

遺している。 

19 『テーオバルト』では Ter Steegen と綴られているが、現在の綴りである Tersteegen の読みに統一し

て、以下「テルステーゲン」と表記する。 
20 拙論「ユング＝シュティリングの「熱狂」評価」、27-30 頁。 
21 Kluckhohn, Paul u. Samuel, Richard (Hg.): Novalis Schriften. Bd. 3. Stuttgart 1983, S. 589f.（訳は『ノヴァ

ーリス作品集 第 3 巻 夜の讃歌・断章・日記』今泉文子訳、ちくま文庫、2007 年、324 頁を参照し

た。） 
22 拙論「ユング＝シュティリングの「熱狂」評価」、31-34 頁。 
23 Vgl. Brecht, Martin u. Deppermann, Klaus (Hg.): a. a. O., S. 386-388. 
24 第 2 部第 8 章のテーオバルトは、危険な熱狂グループの実態を暴くべく、公的な身分を伏せて潜入

捜査している。 
25 Vgl. Brecht, Martin u. Deppermann, Klaus (Hg.): a. a. O., S. 405-407. 
26 雑誌『灰色の男』の下記ページに挙げられたテルステーゲンの著作リストの 5 番目に挙げられてい

るのが講話集『霊的なパンくず』Geistliche Brosamen である。本人の手によるものではなく、集会の

参加者によって書き取られたものである。それゆえユングはやはりテルステーゲンが集会を開催し、

講話していた事実を知っていたと考えられる。Vgl. Jung genannt Stilling, Johann Heinrich: Der graue 

Mann, S. 272. 
27 ジーゲン近郊のフロイデンベルク出身の商人。ヤーコプ・ベーメやテルステーゲンの教えを信奉し

ていた。テルステーゲンとの関係については、以下を参照。Vgl. Zeller, Windfried: Johann Christian 

Stahlschmidt und Gerhard Tersteegen. In: Lindt, Andreas u. Deppermann, Klaus (Hg.): Pietismus und Neuzeit. 

Bd. 1. Bielefeld 1974, S. 114-124. 
28 Jung, Johann Heinrich: Vorrede. Berichtigung der gewöhnlichen Begriffe von der Mystik. In: Stahlschmidt, 

Johann Christian: Die Pilgerreise zu Wasser und zu Lande, oder Denkwürdigkeiten der göttlichen Gnaden-

führung und Fürsehung in dem Leben eines Christen. Nürnberg 1799, S. Ⅲ-XXXVI. 
29 Ebd., S. VI. 
30 Ebd. 
31 Ebd., S. XV. 
32 Ebd., S. XI-XII. 
33 テルステーゲンを模倣する信徒への批判は以下の箇所にも見られる。Vgl. ebd., S. XV-XVI. 
34 拙論「ユング＝シュティリングの「熱狂」評価」、30-31 頁。 
35 この一文は、ユングがフィラデルフィア思想の影響を受けて、真のキリスト教徒はさまざまな宗派

や集団に散在し、特定の宗派にのみ存在するわけでないと考えていたことを示すものと考えられる。  
36 拙論「ユング＝シュティリングの「熱狂」評価」、33 頁。 
37 Albrecht-Birkner, Veronika (Hg.): Johann Heinrich Jung-Stilling. „ ... weder Calvinist noch Herrnhuter noch 

Pietist“. Fromme Populartheologie um 1800. Leipzig 2017, S. 271. 



 



─ 21 ─ 
 

ミルトンから見て取る虚飾的表現と絵画的表現 

－文学論争の再考にむけて(4)－ 

 

 

福田 覚 

 

 

 文学論争にいたる過程を見直すために、前々回は、ボードマーがミルトンの翻訳を出版

してからミルトン擁護の書を出すまでのチューリッヒ・ライプツィヒ間の遣り取りを追い

かけた。前回は、ボードマーのミルトン擁護の書を受けてそれを批判すべく書かれた『批

判的論叢』第 24 号の文章を取り上げた1。 

 1732 年にボードマーはどうにか『失楽園』のドイツ語訳の出版に漕ぎ着け、ゴットシェー

トにその訳書を献じた。同年 10 月 7 日の書簡でゴットシェートはボードマーに宛てて、

ミルトンの想像力のような無秩序な（regellos）想像力が許される規則（Regeln）を知りた

いと書き、ボードマーの方はそれに対する返信で、ミルトン擁護の書を著すつもりなので

待ってもらいたいと頼んでいた。ようやく 1740 年に出版されたミルトン擁護の書『詩にお

ける不思議なものとその真実らしさとの結合についての批判的論考』2の序文でボードマー

は、ドイツ人の哲学気質を指して、「悟性の楽しみが心の全体を占めてしまい、それが想像

力の楽しみを抑え付ける」、と書いた。そしてそれを受けて、ゴットシェートと推定される

『批判的論叢』第 24 号の論考の筆者は、「ホフマンスヴァルダウやローエンシュタインや

他の似たような虚飾的な詩人たちが没落したのは、もっぱらこの哲学的な光のおかげであ

る」と応答した。 

 また、前々回に触れたように、ボードマーのミルトン擁護の書では、ヴォルテールのミ

ルトン批判をドイツで広めている者がいると言われていた。ヴォルテールは、後年の『カ

ンディード』（1759）が読まれているので、今ではそのなかに出てくる『失楽園』を揶揄す

る言葉の方が一般には知られているのかも知れないが、ボードマーが『失楽園』の独訳を

出版する以前に、英文の「叙事詩論」（1726）においてホメロスからミルトンまでの８人の

詩人を取り上げていて、そこでのミルトンの宗教的な素材の扱い方に関しての批判は、ド

イツ語圏での文学論争に先行し、影響を与えていた。 

切り詰めればこのように表現される流れは研究上ではよく知られたものであるが、そこ

から、従来の文学史記述において繰り返し語られた、詩作の基盤は「規範か自由か」とい

う初期啓蒙主義詩学に対する理解の図式でもってこうした歴史的風景を塗りつぶしてしま

わないように、個々の発言に細かく立ち返りながら経緯を辿ってきた。 

本稿の目的は、いわゆる文学論争が始まって、以前の論調から激しさを増し、対立点が

浮かび上がってくるなかで、ミルトンの詩を対象として戦わされた議論から双方のどうい



─ 22 ─ 
 

う姿勢が汲み取れるのかを見通すことにある。同じミルトンの詩を受容しながらもそこか

ら見て取るものが異なっているときに、それがどのような詩学上の考え方の違いに由来す

るのか、あるいは、逆にそれがどのような詩学上の考え方の違いとして結実していくのか、

文学論争に到るまでの経緯も踏まえた上で、残された個々の言葉から詩学上の体系的な構

えの違いを見ていく方向に検討を転じるかたちで、整理を進めていきたい。「文学論争」と

称される論争が具体的にどのような認識の在り方を巡っての対立だったのか、詩論として

はともに自然の模倣を掲げ、同時代にあってある程度似たような概念装置を用いながらも、

それらに微妙に異なる意味付けを与えながら双方が論戦している様子から、その全体にお

いてこの時代の詩学の特徴的な在り方を浮かび上がらせることができればと考えている。 

 

 

１．論争状態へ 

 

 ライプツィヒとチューリッヒの間で文学論争が始まったという認識は、1740 年代前半に

刊行された雑誌の文章などで確認できる。ライプツィヒで出版された『悟性と機知の楽し

み』（Belustigungen des Verstandes und des Witzes）という雑誌に、1741 年、42 年、43 年の３

回にわたって「ドイツの詩人戦争」という文章が掲載された3。この雑誌は 1741 年の創刊

で、ヨハン・ヨアヒム・シュヴァーベが主導したものである。当初は、ゴットシェートの

影響下にあったと言われ、チューリッヒとの論争にも利用された4。 

「ドイツの詩人戦争」の書き手は、1741 年の「第１巻」の冒頭で、ゲルマニアの地で詩

人たちの間に起こった争いを歌うと言い、それは最近、不和の心が口論の種を蒔いて始まっ

た、と述べている5。この「ドイツの詩人戦争」には、ボードマー（Bodmer）を暗示するメ

ルボート（Merbod）や、ブライティンガー（Breitinger）を暗示するその友人のグライベル

ティン（Greibertin）が出てくる。メルボートについては、そのスイスの筆でもって、ドイ

ツの同胞の歌には満足していないこと、行儀のよいオーピッツを見習うよりは、大袈裟な

英国を真似て、アダムに対するサタンの勝利を歌うのを手伝おうとすることを示してきた、

と言われている6。これはまさに、ライプツィヒの側から見た、ミルトンを称えるボードマー

の姿であろう。 

 また、別の証言として、ベルンのヒュルナー7が 1741 年 11 月 3 日付けでゴットシェート

に宛てた書簡にも、「戦争」という言葉が見られる。 

 

私たちは、チューリッヒの同郷人たちがドイツ国民全体に対して目論んだ戦争には加

わりません。ライプツィヒの定期刊行物でようやく最近になって見られたように、彼

らを今後さらに撥ね付けていけば、彼らの意欲も失せるでしょう。同郷の者たちには

もっと平和や自然なものを愛するよう願っています。そうすれば、彼らはドイツを相

手にすることなく、ミルトンの愛好者と近づきになれます8。 



─ 23 ─ 
 

 

ここでの「戦争」という言葉は、後世の者が「文学論争」と捉えた論戦のことを指してい

ると思われるが、ゴットシェート往復書簡集の編者はさらに、おそらく『悟性と機知の楽

しみ』の「ドイツの詩人戦争」を念頭に置いたものであろうと見ている9。 

 このヒュルナーの文章は、ゴットシェートによる『批判的詩論の試み』の第３版（1742

年）に新たに付された序文にも採録されている10。「1742 年 1 月」に書いたと末尾に記載さ

れているこの第３版の序文からは、ゴットシェートの戦闘的な姿勢が窺える。ブライティ

ンガーによって 1740 年にチューリッヒでよく似たタイトルの書（『批判的詩論、詩的絵画

が創作面で根本的に探究され最も有名な古今の例から解説される』11）が出版されたこと

に関しても、手厳しい言葉が述べられている。  

 

私は、私の詩論のなかで、ポエジーに付随するものを一般的に論述したあと、一般的

と言える詩のかたちのすべてを扱い、そのそれぞれに対してそれ自身の規則を定めた。

その規則に従えば、初心者でもそれを非の打ち所のないかたちで仕上げることができ

るようになり、またそれに対して愛好者はそれを正しく評価できるようになる。それ

なのに、チューリッヒの詩論には、そうしたものすべてが何も書かれていない。・・・

従って、この詩論を、・・そこから詩の書き方を学ぶつもりで買おうとする者は、非常

に裏切られて、そのお金をあとで遅まきながら後悔するだろう12。 

 

ライプツィヒとチューリッヒの間がすでに論争状態にあることがこうした箇所で明確なか

たちで表現されている。 

 また、自らの『批判的詩論の試み』第３版の長所を挙げているところでゴットシェート

は、自身の語り口調について、次のように書いている。とりわけチューリッヒからの反論

に対応しなければならなかったが、論敵の名を挙げたり当てこすりをしたりすることは控

えた。しかしながら、「ミルトン的な趣味」に関しては、相手が力尽くで無理強いしようと

してくるので、時折厳しい言い回しを用いることになった。それは、ドイツの母語や自由

学芸のこれまでの輝きをすぐにまた暗くしてしまい、時として我々を容易に麻痺させる「憂

慮すべき害悪」である13。 ゴットシェートがこう述べているところから、「ミルトン的な趣

味」への警戒心が強いことや、表現の面でそれが強く出てしまうと自覚していることが分

かる。 

 ゴットシェートがこの第３版への新たな序文を記したという「1742 年 1 月」から半年余

り過ぎた 1742 年 8 月 13 日付けのダニエル・シュトッペ（1697-1747）宛ての手紙14にも、

スイス派やミルトンへの言及が見られる。このときの通信相手のシュトッペは、シレジア

の詩人で、ライプツィヒの大学で哲学や美的学問を学んだ人物である。その創作のなかで

同時代の同国人に特に評判が良かったのが寓話集で、その第１部が 1738 年に、第２部も加

えて分量が増したものが 1740 年と 1745 年に出版されている15。 



─ 24 ─ 
 

ゴットシェートも、この手紙のなかでシュトッペの寓話集を称えていて、若い人や女性

が通読のために手にとって役に立つし楽しめる作家は誰かと訊かれたときには、いつも

シュトッペの寓話集を挙げている、と伝えている。また、ゴットシェート自身この手紙の

なかで触れているが、ゴットシェートは、『批判的論叢』1622 号（1739 年）に、シュトッペ

の寓話集（1738 年出版）の批評文を載せている17。 

しかし、ゴットシェートによれば、「チューリッヒの文句ばかりの批評家二人」がゴット

シェートのこの批評に対して、シュトッペの寓話集とハーゲドルンの著作を同列に扱った

のはハーゲドルンにとっては恥辱だと解した。しかし、ハーゲドルンは十分に理性的なの

で、このチューリッヒの者たちの悪意や、彼をゴットシェートと敵対させようという狙い

を見抜き、ゴットシェートの振る舞いを問題なしとするだろう、ということである。こう

したところにもやはり激しい戦争の火花が感じられる。 

そうした事情を述べたあと、ゴットシェートは、スイス派によるミルトン翻訳の話に入っ

ていく。スイス派は、ドイツ人にミルトンの虚飾を無理強いすることを続けているので、

ドイツ側にミルトンを笑いものにする者が必要で、シュトッペにその役をやってもらえな

いか、とゴットシェートは言う。スカロンの『戯作ウェルギリウス』に倣って、ミルトン

の詩の一部を取り上げて、寓話集で成功したような冗談めかした滑稽な書き方で表現する

というのはどうかという提案で、ゴットシェートはシュトッペを焚き付けている。たとえ

ば、悪魔たちが大天使ミカエルやその主をどういうふうに攻撃するか、地獄で一緒に相談

する箇所を取り上げたら、とても面白いのではないかとか、アダムとイヴが初めて寝床を

共にする場面ほどスカロン風のやり方に衣替えするのにふさわしい箇所はない、といった

ふうに述べている。追伸には、手元にボードマーによるミルトンの翻訳がなければ提供で

きます、と書かれている。 

そのような手紙を受け取ったシュトッペの方は、同年８月 21 日の返信で、身内の不幸な

事情で現在のところは陽気な考え方にはなれないとそれを断っている。何事にも時機があ

り、泣くことにも笑うことにも時機があると、聖書の言葉を用いて言っている。 

 この書簡は、文学論争におけるゴットシェートの戦い方を示していて興味深いと同時に、

「ミルトンの虚飾」というものが批判の対象であることもそこで示されている。やはりこ

の点が、ライプツィヒからチューリッヒを見て文学的に最も懸念されるところで、文学論

争の中核的な争点だと推察される。 

この点については、後年にボードマーとヴィーラントが書いて匿名で出版した『ゲルリッ

ツのエドワード・グランディソンの歴史』（1755）にも、そうした批判のされ方を証言し、

それに対して反発する記述がある。 

 

多くの批判的論考は、このミルトンに反対する一派の貧弱な考案、卑しい性格、あり

ふれた思考法、情念を欠いた修養、詩的でない書き方について、とても奇妙な実例を

示しつつ、非難してきた。つまり、多くの論考は、どんな小さな称賛やどんな小さな



─ 25 ─ 
 

叱責についても理由を挙げてきた。そしてまた、いくらかの異議申し立ては、力強く

てよい味を出しており、行儀よく仕立てられた風刺的なものであった。その多くの論

考にしても、いくらかの異議申し立てにしても、この見当違いの党派的な趣味からは、

多くのものを手に入れることなどできなかった。卑小な精神の持ち主、半端な識者、

党派的な識者、冗談好きの者、週誌の書き手、芸術の職業批評家、発行者は、みなそ

ちらの側にいる。そして、これらの者たちは、信じられない量の印刷機を働かせてい

るある国において、非常に多くのものを作り出している。この者たち全員が、聖書に

関する叙事詩の、思考に満ちて（gedankenschwer）、精妙に（ätherisch）、そして絵画的

（mahlerisch）に詩作するやり方について、文句を言っている。そして、こうした形容

詞から卑俗な渾名を生み出している。彼らは、これらの形容詞を、マリーノ風の

（marinisch）、虚飾的な（schwülstig）、彗星のごとく（meteorisch）といった形容詞と同

義だと受け取っている18。 

 

ゴットシェート派からは虚飾（Schwulst）だと言われるが、虚飾的であることと絵画的であ

ることは同義ではないとして、ボードマーの方はバロック的な虚飾と同一視されることを

拒絶している。この著作は、リチャードソンの書簡体小説『チャールズ・グランディソン

卿の歴史』（1753）に倣って書かれたもので、ゴットシェート派に向けられていて、ゴット

シェートの『批判的詩論の試み』を鋭く批判している19。 

 ミルトンの「聖書に関する叙事詩」が虚飾的なのか絵画的なのかという、ここで述べら

れている対比の構図を、以下において、本稿の考察の仮設的な導きの糸としたい。「文学論

争」を、無味乾燥な規則によって創作する詩学と想像力を自由に羽ばたかせる詩学との間

の争いと見てそこに回収してきたような、従来の文学史理解の図式を見直すためにも、当

時語られた個々の言葉をもとにして再考を進める。 

 

 

２．虚飾を批判するゴットシェートの詩論 

 

 「虚飾」（Schwulst）という言葉を中心に見据えながら、詩学の概念装置へと議論を徐々

に移していくために、次に、ゴットシェート『批判的詩論の試み』第３版（1742）・理論篇

における「虚飾」の問題やミルトン翻訳の扱われ方を確認したい。文学論争が始まって以

降に出版された第３版には、そうした背景に拠るものと思われる記述が随所に書き加えら

れている。以下では、事項を並列的に記していくゴットシェートの書きぶりのために、関

連箇所のやや羅列的な列挙となることを覚悟しながらも、そこに一貫してあるゴット

シェート側の姿勢を観取できればと考えている。 

 「詩的な書き方について」と題された第 11 章は、文学の種々のジャンルに見られる様々

な文体を論じていて、虚飾的な書き方についても 23 節から 25 節で取り上げられている。



─ 26 ─ 
 

その代表的な詩人としてルカヌスとセネカが挙げられ、両者は生まれで言えばスペイン人

で自然と虚飾的な文体を好む、と言われている20。ドイツ語圏では、虚飾的な文体の典型例

を示すのがローエンシュタインだとされている。 

 

彼の悲劇はいたるところそうした書き方で溢れている。それ故、ローエンシュタイン

はドイツのセネカと呼ばれるにふさわしい21。 

 

第 11 章のこうした記述は、初版（1730）から存在するものである。 

 詩学書の構成としてはその前に置かれている第８章の「比喩的な（verblümt）言い回しに

ついて」では、詩的な表現の最大の装飾は比喩的な言葉や言い回しだと言われ、「仰々しい

ローエンシュタインのような書き方」を避けながらも、その結果として平板な散文表現に

陥らないようにするということが説かれている（§1）22。 

 

ひょっとしたら多くの者は、まったく自然に語り、あらゆる虚飾的な言い回しを控え

るということが、まさに理性的な詩の正しい美だと考えるかも知れない。しかし、我々

が最初に想起したいのは、ホラティウスが我々に二つの過ちに用心するよう警告して

いた、ということである。ホラティウスは、天高くあらゆる雲の上でなおも空っぽの

空気を吸うことなく、あるいはまた、埃のなかで這い進んだりすることもなく、中間

の道を行き、崇高なパルナッソス山地の文壇を歩むことを命じていた。（§3）23 

 

こうした記述も初版（1730）から存在していて、ゴットシェートは、虚飾とは空っぽの空

気を吸おうとするようなもので、詩作における両極端の過ちの一方の極だと捉えていた24。 

 ゴットシェートによれば、詩人の機知（Witz）の能力が二つのものの間の類似性を知覚

して、比喩表現を成立させる。読者もまた、比喩表現の美を苦もなく発見できる自らの鋭

敏さ（Schafrsinnigkeit）を楽しむ（§6）25。こうした比喩的な書き方で最も避けるべきもの

は、曖昧さ（Dunkelheit）である。メタファーのなかに隠れすぎると、何が言いたいのか分

からなくなり、その考えが濃い粉塵や霧を通してしか見えなくなる（§19）26。ゴットシェー

トはこのように説明したあと、次のように述べている。 

 

比喩的な語りを用いることは、物事をさらに生き生きと想像させ、より感じやすくし

なければならないはずなのに、非常に明晰な文が、その詩的な表現のせいではっきり

しないものにされてしまう。前の世紀では、マリーノの一派が曖昧な乱雑さを詩作に

持ち込んでいた。そして今また、ミルトン派（die miltonische Secte）が我々を新たにこ

う説き伏せようとしている－ほとんど理解できないもの、あるいは、たくさん考え

込み頭を悩ませてもほとんど察知できないものこそ美しい、と。思慮のない者たちが

時折そうした惑わすような書き方を賛美すればするほど、彼らがその書き方の理解か



─ 27 ─ 
 

ら遠ざかる、というのは本当である。しかし、識者は思考の核心に向かっていく。そ

して、そうした核心がまったく察知されない、あるいは、ほとんど察知されないとい

う場合、識者はそのような詩を脇へ放り出してしまう。とりわけそういうことをする

のは、虚飾的な表現を通じて言語がすっかり貧苦に苦しんでいるような場合で、それ

はよく起こることである。そういう場合、詩人殿たちは、いくつもの美しいと思い込

んだ思考を示そうとして、言葉の術や純粋な慣用語法のあらゆる規則に反して、最大

限気ままに振る舞っている。（§19）27 

 

ここで引用した文章のうち二文目の、「前の世紀では」から「ほとんど察知できないものこ

そ美しい、と」までの部分は、第３版で初めて挿入された文章で、文学論争の痕跡と言え

る。そして、ゴットシェートが文学論争の問題を詩論のなかのどこに収めようとしている

かを示しているとも言える28。「虚飾」という特徴は、もともとローエンシュタインの名前

と結び付いていたが、それがミルトンと結び付けられるようになったのが第３版である。 

 第８章では、この他に、メタファーの考察をしているなかの第 12 節でも、ミルトンへの

言及がある。「比喩」（Gleichniß）は、分かりやすいものであるためには、あまりに懸け離

れたものはよくないと言われ、他の事例とともに、ミルトンやその模倣者の無数のメタ

ファーもそれに当たるとされている29。ここの「ミルトンやその模倣者の無数のメタファー

も同様である」という部分もまた、第３版における挿入である。  

 そして、最初に触れた第 11 章では、他に第 16 節でも、「虚飾」というふうには表現され

ていないが、「脱線」（Ausschweifungen）が気を散らすという言い方で、ミルトンが非難さ

れている。 

 

まさにこの点において、ミルトンも批判に値する。ミルトンの叙述はほぼ一貫して過

度に比喩的で、尊大で、華美である。ミルトンは、千の情景と比喩と描写を浪費する。

ローエンシュタインの『アルミニウス』と同じように、自らの博学博識をすべて持ち

込んで、長々とした脱線に陥る。そしてその脱線が読者の気を散らす。タッソーやヴォ

ルテールは、このイギリス人に比べれば、数え切れないほど何倍も上手な語り方がで

きる30。 

 

この箇所もまた第３版で書き足された部分である。こうした第３版での加筆は、すべて文

学論争を刻み込んだものである。 

 『批判的詩論の試み』理論篇の後半は、その前半に比べると、言語表現の問題圏にシフ

トしていっている。第 11 章や第８章で虚飾の問題が扱われていることは、すでに見た通り

である。第９章の以下に取り上げる３つの箇所もまた、「虚飾」という言葉は使われていな

いが、いずれも虚飾に通じる問題が論じられていると見てよいだろう。 

 第９章は「詩的なペリオーデ」が論述対象である。ゴットシェートの言う「ペリオーデ」



─ 28 ─ 
 

とは、「１つまたはいくらかの思考を含み、それ自体で一つの完全な意味を有する短い語り」

で、一文だけのときもあれば、互いに結びついた複数の文からなる場合もある（§1）31。

ゴットシェートの修辞学の理論篇にも、「ペリオーデ」についての章が設けられていて32、

修辞学と共通する概念である。 

『詩論』第９章の第７節で、ペリオーデの好ましい性質として、言葉の自然な結び付き

ということが論じられる。これは、ドイツではオーピッツ以来、周知の規則とされていて、

詩的な自由とぶつかるものだが、その場合でも、この規則に同意すれば詩的な自由の方が

断念された、という。しかしまた、よい思考のためには言語を歪めるのも自由だという考

え方があり、さらには、詩的な書き方の美はそのような言葉の歪曲に存するという考え方

まである。ゴットシェートはそう整理した上で、「詩的な書き方の美」について最後の「歪

曲に存する」という考え方が述べられているものとして、スイスにおけるミルトン翻訳の

序文を参照するように言う33。この考え方には、ゴットシェートはもちろん反対である。こ

のボードマーによる序文に言及した部分は、第３版において書き加えられたものである。

「詩的な自由」を優先して、表現方法として（ゴットシェートの側から見た言い方をすれ

ば）言葉を「歪曲」してよいのかという議論は、文学論争の主要な論点となってくる。 

ゴットシェートは、言葉の順序を入れ替える倒置という手段について第 27 節で述べた

あと、続く第 28 節では、だからと言って言語を堕落させる者に扉を開く気はないと言っ

て、釘を刺す。そこにミルトンの名前が出てきて、イギリス人の学者がゴットシェートに

語った、ミルトンの主要な美は文法的な誤りに存するという、すでに『批判的論叢』でも

紹介されていた意見が再録されている34。このミルトンの名前が出てくるところも、第３

版で初めて見られる文章である。 

 また、第 16 節には、謎めいたというのに近いニュアンスで、「ミルトン的」（miltonisch）

という形容詞を、「曖昧な」（dunkel）といった形容詞と一緒に並べて用いている箇所があ

る。これもまた第３版の加筆箇所である35。 

続く第 10 章は詩における様々な文彩（Figur）を扱う章だが、その第２節でゴットシェー

トは、文彩についての教えはなくてもいいと考える近年の修辞学の教師に触れている。そ

して、そこにさらに最近になって、一人のスイスの芸術批評家が加わった、という。この

芸術批評家は、文彩の代わりに、訳の分からないごたまぜや、品のないミルトンの隷属的

な模倣を採り入れたいと望んでいた36。このスイスの批評家とはもちろんボードマーのこ

とで、この部分も第３版で書き足されている。ここもまた、虚飾に対する批判的な姿勢と

軌を一にしていると見ることができる37。 

 

 

３．虚飾批判の背景にある合理的なファーベルの理念 

 

 ここまで第３版での加筆の様子を見てきたように、表現における虚飾を批判するという



─ 29 ─ 
 

点が、ミルトンをめぐる論争において最も目につく論点になってきている。それがさらに、

ゴットシェートの詩論の中心的な概念やその他の要部とどのように関わるのか、『批判的

詩論の試み』第３版第１部の前半に目を転じて探っていきたい。ミルトンの名前という点

で言えば、全 12 章から成る『批判点詩論の試み』第１部のなかでその名が見られないのは

３章と７章のみで、幅広く言及されている。 

 「詩人の性格について」という第２章では、その 17 節において、詩人の悟性の能力とい

う観点から、ルカヌス、セネカ、ミルトン、ローエンシュタインらの文学的な逸脱が説明

されている。この箇所では、虚飾という書き方をめぐる詩学的説明が、悟性の能力論によ

る詩学的説明によって捉え返されていると見なすことができる。 

 

詩人に哲学が必要となればなるほど、詩人の判断力（Beurtheilungskraft）も強くなけれ

ばならない。もし機知（Witz）のもたらされ方が好ましくなければ、あるいは、まっ

たく正しいあり方でなければ、機知に富み（witzig）、鋭敏である（scharfsinnig）こと

は何の助けにもならないだろう。あまりにも激しい想像力（Einbildungskraft）は、空想

の火が健康な理性によって和らげられない限り、馬鹿げた詩人を生み出す。すべての

思いつきが等しく美しいわけではないし、等しく十分な根拠をもっているわけではな

いし、等しく自然で真実らしいわけでもない。悟性（Verstand）の判断がそれに対する

審判者でなければならない。ポエジーほど容易に度を超してしまう場所はない。自ら

の無秩序な欲求に好きにさせる者は、若きパエトンのようなことになる。パエトンは

荒馬を操らなければならない。しかし、馬を御して正しい道を保つための悟性も力も

とても乏しい。馬は彼を掠って行き、彼の方は馬の行きたいところに付き従うしかな

く、最後は奈落に突き進む。あまりにも燃え盛る詩的な精神もそのような状況である。

そうした精神は自らを容易に理性の制約から引き離す。その熱が成熟した判断によっ

て手懐けられないと、その熱ゆえの過ちしか生まれない。（§17）38 

 

これは、機知や想像力を悟性や理性が抑えなければならないということを述べていて、従

来の合理主義者としてのゴットシェート像に合う部分であろう。細かな字句の異同を除い

て初版からすでに見られる文章である。第 17 節ではこれに続いて、具体的な詩人の名前が

挙げられる。 

 

スタティヌス、クラウディアヌス、ルカヌス、そして悲劇のセネカは、私たちにとっ

て、ラテン詩人のなかで戒めとなる者たちである。ルカヌスの『パルサリア（内乱）』」

を訳したブレブフを聖エヴルモンは、原典と同じだと見なしただけでなく、さらに想

像力の荒々しい炎という点では原典を超えたとさえ言った。イタリア人とスペイン人

では、ブゥールが我々に、理性の試験に耐えないあまりにも熱い精神の成果を、百の

例でもって示した。そして、そもそも空想の脱線（Ausschweifungen）へと向かう傾向



─ 30 ─ 
 

が非常に強いイギリス人のなかでは、その脱線によって熱狂的なものにできる何もか

もを、ミルトンがその『失楽園』で示してみせた。我々の同胞については、例を挙げ

たくない。周知のように、ホフマンスヴァルダウとローエンシュタインは、幾人かの

近代の詩人とともに、堕落したイタリアの趣味に付き従って、自らの炎を必ずしもい

つも和らげることができなかった。彼らの崇拝者の多くは、彼らよりもさらに遠くへ

行ってしまった。それに対して私はただ一人ノイキルヒの例を知っている。彼は、早

めに逆方向に折り返し、再び理性と自然のあとを追い始めた。（§17）39 

 

理性と自然から離れてしまった戒めとすべき詩人が挙げられているわけだが、このうち、

「そして、そもそも空想の脱線へと向かう傾向が非常に強いイギリス人のなかでは、その

脱線によって熱狂的なものにできる何もかもを、ミルトンがその『失楽園』で示してみせ

た」という部分は、初版（1730）と第２版（1737）にはなく、第３版（1742）で書き加え

られたものである。 

ボードマーは、1732 年に『失楽園』の訳書をゴットシェートに送っており、ゴットシェー

トも、同年の『批判的論叢』第２号でそれに対する評論を載せているので、『批判的試論』

の第２版の時点では、ミルトンの作品については分かっている。しかし、本稿冒頭で触れ

たように、ゴットシェートはボードマーに対して、ミルトンの想像力のような無秩序な想

像力が許される規則を知りたいと書き、ボードマーは、ミルトン擁護の書を待ってもらい

たいと頼んでいた、という経緯がある。第３版のこの箇所を読めば、この段階で、以前か

ら詩論のなかにあった考え方に、ミルトンの詩が明確に結び付けられたということが見て

取れる。 

「詩的模倣の３種類について、とりわけファーベルについて」扱った第４章では、少し

違った角度からミルトンに言及されている。 

 

従って、ファーベルは完全でなければならないので、その前も後ろも少しも欠けては

ならないと思い込んでいる者は、ファーベルについて正しい観念を有していないので

ある。スタティウスはその一人で、アキレスの全生涯を一つの詩に押し込んだ。ギリ

シア人の間では、アリストテレスが言及している『小イリアス』の作者がそれに当た

る。その作者は、同じように、トロヤ戦争全部を一つに引き入れた。その戦争につい

て、『大イリアス』の方は、１ヶ月半の長さの一部を語るのみである。ミルトンもまた

それに該当する一人で、『失楽園』では、アダムの堕落とその種々の原因、すなわちサ

タンの誘惑だけでなく、世界の創造も、そればかりかその前に起こったこと、すなわ

ちルシファーの堕落も語っているのである。（§16）40 

 

ゴットシェートは、詩的摸倣の三段階で最も高次の模倣と言える「ファーベル（筋立て）」

について、出来事のすべてを語る必要はなく、述べたい道徳に不可欠なものが含まれてい



─ 31 ─ 
 

ればそれで十分ということを前節（§15）で説明していて41、上記の部分はそれを受けての

具体例による補足説明である。この文章のなかのミルトンについて述べている一文は、や

はり第３版において追加されたもので、文学論争に関わる論点の一つと判断されるだろう。

ミルトンの『失楽園』の筋立ては必要以上に冗長と考えられている。 

第５章と第６章は、「不思議なもの」と「真実らしさ」という詩学上の２つの重要概念を

扱っている。第５章においてゴットシェートは、「不思議なもの」（das Wunderbare）を３つ

の種類に分類している。その第一が神や霊に由来するもの、第二が幸不幸、人間やその行

為から生じるもの、第三が動物や他の無生物からのものである（§3）。この第５章では、

タッソーやミルトンが、神に由来する「不思議なもの」という文脈で言及されている。両

者の作品には、啓蒙の時代にふさわしくない異教や迷信のような要素が織り込まれ、無趣

味なものになっていることに、ゴットシェートは批判的な視線を投げかけている（§15）42。

この議論には、悟性や理性による抑制という考え方が窺えるため、虚飾への批判に通じる

ものがあると考えられる。 

 「真実らしさ（Wahrscheinlichkeit）」を扱った第６章では、第 22 節と第 23 節でミルトン

が言及されている。第 22 節は次のように始まる。 

 

ミルトンに移ろう。ミルトンは、英語で、失われた楽園についての英雄詩を書いた。

それが幾年か前に（vor etlichen Jahren）スイスにおいて、ドイツ語で我々に提供され

た。（§22）43 

 

この節でミルトンを扱っているのは初版からだが、「それが幾年か前にスイスにおいて、ド

イツ語で我々に提供された」というドイツ語訳の話は初版にはなかった。第２版では、「幾

年か前にスイスにおいて」のところは、「ボードマー教授によって最近」となっていた。第

３版でボードマーの名前が消されたあと、このあとの第４版では、「それが、さらにベルゲ

の翻訳によって、幾年か前にもスイスにおいて、ドイツ語で我々に提供された」と書き改

められることになる。エルンスト・ゴットリープ・フォン・ベルゲによるドイツ語訳は、

1682 年に、ボードマーよりも前に出版されたものである。 

 この第 22 節は、ミルトンが描く地獄で相談に集まる悪魔たちの、狭い建物に対する身体

の大きさのことを揶揄していて44、そうしたことがゴットシェートにとって、創作におけ

る真実らしさの問題となっている。『失楽園』第１巻で、建物の大きさのために悪魔が小び

とに姿を変えることの滑稽さは、ヴォルテールによってすでに言われていたことである45。

これは、詩的摸倣の現実感を吟味しているように受け取れるが、続く第 23 節では、話の筋

の「真実らしさ」が問題とされていて46、こちらは、詩的摸倣の「ファーベル」が有する合

理的な根拠が吟味されている。 

こうして見てくると、ゴットシェートの『批判的詩論』の主として後半で、バロック的

な虚飾への批判というかたちで表れてくる数多くの詩的創作の問題は、『批判的詩論』前半



─ 32 ─ 
 

の詩学の主要概念で捉え返せば、「不思議なもの」という要素にしても、「真実らしさ」と

いう要素にしても、機知や想像力を悟性や理性が抑制して、詩的摸倣を現実的なものとす

るという問題であり、ファーベルを冗長ではなく緊密なものにし、なおかつ合理的な根拠

を有するものにするという問題だと考えられる。 

 ゴットシェートの詩学は、『全哲学の第一諸原理』で記述されたゴットシェートの哲学に

裏打ちされていて、悟性の諸能力という考え方を下敷きにしている47。また、第４章で示さ

れるように、ゴットシェートの詩学には、自然摸倣の三段階という考え方があり、単なる

描写、他者の演技、ファーベルの創出というのがその三段階に当たる。そう考えると、文

学論争でミルトンの虚飾を批判するゴットシェートの姿勢の理論的背景というのは、悟性

や理性の抑えを効かせ、ファーベルを整え、それによって段階的により高次の模倣を実現

するという志向性であると推測される。そのときの一つの捉え方として、ゴットシェート

の考える詩の本質とは、真実らしさを規則とし、冗長で不合理な要素を排した上で構成さ

れるファーベル（話の筋）の緊密さということになると考えられる。 

 

 

４．スイス派のミルトン擁護に見られる詩の素材選択の問題 

 

 ここまでライプツィヒのゴットシェートの側を見てきたが、次は方向を変えて、文学論

争がチューリッヒのスイス派の側からはどのように捉えられていたのかを見ていきたい。 

冒頭で触れた「ドイツの詩人戦争」よりは少しだけ時間的に遡ることになるが、体系的

と言える詩学書ということで次に取り上げたいのは、ブライティンガーの『批判的詩論』48

である。この書は、文学論争の出発点になったと思われるボードマーによるミルトン擁護

の書と同じ 1740 年に、ボードマーによる序文を付して、全２巻のかたちで出版された。 

 この詩論の骨組みが窺われる第１巻の前半の構成を確認しておくと、最初の章は、詩芸

術を絵画芸術との親縁性において理解する従来の人文主義詩学の伝統を踏襲して、詩と絵

画の比較論に当てられており、次の章ではそれを受けて、絵画的な作用を併せもつ詩芸術

について解明される（第１章「絵画芸術と詩芸術の比較」、第２章「詩的絵画の解

明」）。そこでは、初期の頃から「詩的絵画」として詩を論じてきたスイス派の特徴が見

て取れる。第３章「自然の模倣について」で、詩論の基礎的な枠組みである「自然模倣

説」が示される。 

第４章では、「悟性を照らす自然の中の不思議なものも大部分の人にとっては楽しみで

はない」との理由から、「素材の選択について」語られ、次いで第５章で、心を動かす力

を持ち不思議さの母である「新しいものについて」語られる。詩の素材に対しての議論に

重みが与えられている。そして、「詩的な美」は、「新しいものと真なるものとの結合」

にあるとされて、第６章（「不思議なものと真実らしさについて」）に到って、「新しい

もの」の極度の段階としての「不思議なもの」と、「真実らしさ」との結合が議論され



─ 33 ─ 
 

る。 

 

詩人は、真なるものを真実らしさとして、また、真実らしさを不思議なものとして提

示する49。 

 

『詩論』第１部の第７章は寓話論で、寓話というジャンルが、この「不思議なもの」と

「真実らしさ」を身体的部分と精神的部分という形で統合する１つの典型として捉えられ

ている。「現実的なものから可能的なものへの変容について」と題された第８章では、第

３章の模倣説において示された可能世界論のさらなる展開を見ることができる。 

 ミルトンに関しては、虚飾のような表現方法だけでなく、その詩の素材も論争の的とな

る。文学論争の両派が理性に宗教を吟味する資格があるかどうかで対立している様子か

ら、デーリングは、「文学論争」はただ単に文学論争ではなかったと述べた50。ミルトン

を擁護するスイス派は、啓蒙主義時代にあっても、宗教的な素材の扱いにはより寛容な立

場と捉えてよいだろう。我々が最初に注目したいのは、「新しいもの」について論じてい

る第１巻第５章の最後でミルトンの名前が出てくるところで、ここではキリスト教を素材

とすることの利点が語られている。 

ブライティンガーは、諸民族全体の慣習や考え方は時代や場所によって非常に異なるの

で、詩的な美というものも、それによって共に変化する、という。そうなると詩人は、自

らの詩作を、自分の時代や自分の国における慣習などに合わせて整えなければならない。

そう述べた上で、ブライティンガーは、次のように書いている。 

 

このことは、卓越したミルトンの選ばれし素材を、これまでのところまだ誰にも気が

付かれておらず認識もされていないある利点に基づいてついでに弁護しておくきっか

けを私に与えてくれる。その利点の本質は、ただ単に人間を取り上げるだけの詳細な

詩の素材など見出せそうもない、というところにある。そうした面は、風習というこ

とを考えてみれば、一つの国民だけではなく、あらゆるキリスト教国民の喝采を得る

ことができるだろう。そしてそれは、時間が経過しても、この点では種々の美しさの

消失を恐れる必要はない。というのも、逆にこういうところで、ミルトンが取り上げ

た存在の風習や慣習は、一つ以上の有り様にはなりえず、このことにより不変で、神

の啓示に基づいているため、危うさを免れているからである。神の啓示は永遠に揺る

がないままで、その点に、理性的なキリスト教徒は皆、絶えず真の喜びを得るのであ

る51。 

 

ミルトンを擁護するのに、場所や時代の制約を受けないキリスト教に基づいた宗教的な素

材の普遍性ということが言われている。 

 第５章に続く第６章「不思議なものと真実らしさについて」でも、ブライティンガーは『失



─ 34 ─ 
 

楽園』の宗教的な素材のことを話題にしている。ここでのブライティンガーの説明による

と、一般論として、人間が頭のなかで産み出した空想的な存在の世界ではなく、目に見え

ない神々や精霊のより高次の宗教的な世界というのは、「不思議なもの」の新たな源泉とな

る。それは、最高度に不思議な（wunderbar）ものである。知覚されず反感性的（widersinnlich）

で、この種の不思議さは神学に基礎がある。 

ここでブライティンガーは、コルネイユやラシーヌなどキリスト教作家の傑作には異教

の寓話にはないタイプの不思議さがあるというデュボスの言葉を引いている。デュボスは、

異教の寓話とキリスト教の真理を混ぜ合わせた作家は非難されているということを示した

あと、デュボス自身は、ウェルギリウスが異教において許されたのと同じ程度、キリスト

教に関わることでも自由があって、それ以上厳しいことは言わない、という。ブライティ

ンガーは、ここまでのデュボスの言葉を引いたあとに、見えない世界の表象に関しては、

不思議なものと真実らしさの結合について教条的には論じたくないとしている。 

そう述べた上で、ブライティンガーは、キリスト教のホメロスと言われるミルトンの楽

園喪失に関する詩を、ボードマーが、マグニー、ヴォルテール、その他の者たちに対して

擁護するのに骨を折った、ということに話をつなげていく52。ヴォルテールらによるミル

トンに対する「非常に厳しい告発」は、「高貴で不思議な素材を選択したこと」へと向けら

れており、そうした素材は、「彼らの考えによれば、模倣において何ら真実らしさを有する

ことができない」。ボードマーの「ミルトン擁護の書」は、「こうした重要な素材」のこと

を、あらゆる特殊性から詳しく論じているので、ブライティンガーが広範に指摘する必要

がないように、ボードマーの書をこの『批判的詩論』の「付録」とした、と述べられてい

る53。そのあと、ブライティンガーは、ホメロスを擁護することになる一般的な注解だけを

付け加える。ホメロスは、神々から品位を取り去ってしまい、激情にかられ、偶然に振り

回され、弱みを見せる人間のような存在にしてしまった、と非難されるが、ブライティン

ガーによれば、こうした批判は不合理で、まるでホメロスに対して、キリスト教徒ではな

かったのを罪だとするようなものである。異教の神々まで理性の光で見て、不思議なもの

の空虚な見かけがあるだけ、真実らしさは微塵もない、としてしまっている。また、キリ

スト教の芸術批評家だけでなく、古代の異教の批評家にも、ホメロスをそのように見る者

がいる。だが、見えないものを見えるようにするのが詩の役割であり、偶像崇拝者ととも

に生きていたホメロスにはそうするほかなかった、という54。 

ミルトンはキリスト教徒なので、異教徒のホメロスに対するこうしたブライティンガー

の擁護がそのままミルトンにすべて当てはまるわけではもちろんないが、キリスト教の文

脈で楽園の喪失を語りながらも、そこに異教の神話を混ぜ入れるということで、ミルトン

がヴォルテールらから批判を受けてきて、ボードマーがそれを擁護することを念頭に置く

と、叙事詩の素材選択において、「真実らしさ」をどのように考えるか、逆に「詩的な自由」

というものをどのように考えるかという点で、一続きの問題となっていることが分かる55。

ブライティンガーの議論の調子は、理性の告発が効き過ぎることを一貫して警戒するもの



─ 35 ─ 
 

となっている。 

 因みに、文学論争でスイス派を擁護していたピューラは、1743 年のゴットシェートに対

する論争の書で、ミルトンの詩の素材のことを書いていて、「ミルトンにあるのは軽蔑すべ

き妖怪物語だ」という者たちのことを、キリスト教徒と言えるのだろうかと問うている。

そう言われているのは、ライプツィヒのゴットシェート派である。その主張の意図を汲む

と、ミルトンが素材としているものは高次の宗教的世界であって、聖書の伝統に連なるも

のだ、ということになるだろう。 

 

聖書が根拠になっている天使と悪魔の出来事が妖怪メルヘンなのか。……聖書はこう

した表象で満ち溢れているではないか。ダビデやすべての預言者は、この点でミルト

ンに先行していたのではないか。彼らの表象は、信仰へと動かすのに、はるかに強大

な重みを有していたのだ56。 

 

単なる妖怪物語ではないという端的な言い方で、両派の立場の違いが明快に捉え返されて

いる。こうした少し後の反響を見ても、宗教的な素材を厳しい理性の吟味にかけるかどう

かというところで、ゴットシェートの側とスイス派の側との間で立場を画する線が一つ引

けるように思われる。 

 ブライティンガーの『批判的詩論』は、第１巻は「構想（Erfindung）」について、また

第２巻は「表現（Ausdruck）と色彩（Farbe）」について扱うことが、それぞれの巻のタイ

トルに記されている57。第２巻の方にもミルトンに触れているところがあり、第２章と第

４章での言及については、すでに前々回に取り上げた。簡単に振り返ると、第２章では、

詩の素材の問題が使用する言葉の問題につなげて考察されている。ミルトンの詩は、素材

として超自然的な異界の者が出てくるので、通常とは異なる表現法が要る。そのため、ミ

ルトンの翻訳者にはある種の「自由」があると言う58。ただし、その一方で、「翻訳の技術

について」という第４章では、原典に忠実な翻訳がよいとされ、「原典の表現から好きなよ

うに離れる自由」59は否定される。 

 

ミルトンは、翻訳においても、原典と同じように、私たちに、崇高で不思議な形象や

描写を、まさに秩序立って、イメージさせなければならないし、ドイツの読者の心に

高貴な考えや変化に富んだ動きを生み出さなければならない60。 

 

ブライティンガーは、ミルトンには「詩的な自由」があり、その訳者のボードマーには「翻

訳の自由」があると考えている。その議論が、ミルトンの詩が扱う素材が特殊なものであ

るというところから出発していて、素材の問題が表現方法の問題になっていくところが、

興味深い点である。 

 



─ 36 ─ 
 

５．詩的な自由の擁護と絵画的表現の理念 

 

 本稿でさらに注目したいのは、「詩の絵画的表現について」論じた『批判的詩論』第２巻

９章の議論である。ここでは、模倣説を基礎としたスイス派の詩学の基本的な考え方が示

されているが、詩の素材の問題が詩の表現の問題につなげて考えられている。それが詩的

な自由をめぐるロジックとも関連するため、そこから文学論争の詩学的背景を探ることが

できる。 

 この章の議論は、「詩的絵画」を自然模倣と見なす場合の目的として、巧みな模倣によっ

て好まれることと、人の心を快く捕らえることを挙げるところから始まっている。模倣は

人間に対して、好奇心を満たしたり、情念の喚起によって無為の状態から連れ出したり、

模倣する詩人への賛嘆でいっぱいにしたり、実の対象と像との比較に快く没頭させたりす

る。そして、そしてそれらが一つになって同時に作用して、人間の精神は満足感や楽しみ

を感じるという。 

ブライティンガーは、こうした快い作用を、表現の素材という面と、表現の方法という

面とに分けて捉えている。快い作用は、描写の魅力的な素材によってもたらされるが、さ

らには、絵画的表現によってももたらされる61。 

 

ところで、素材は、それ自体が新しくて不思議なものであるか、想像の人為的なあり

方によって不思議なものの魅力的な仮象を備えているかでないと、好まれたり、人の

心を捕らえたりする力はもたないが、このことは同じように、絵画的表現にも当ては

まる62。 

 

これまで見てきたように、ミルトンについて評論するときの論点は詩の表現方法にも詩の

素材にも関わっていたが、ここでブライティンガーが、素材のあり方との類比から絵画的

表現のあり方を考えようとして、前者の議論を後者の議論に転化させていくところは、注

目に値する。 

 

後者〔絵画的表現〕もまた、それ自体に魅力的な快さが備わっていて、人為的で詩的

な模倣の普遍的な目的を推進する手助けするということなら、並外れた不思議なもの

であるに違いない。そして、詩のこうした普遍的な意図のなかに、詩的表現の自由と、

それに由来する種々の区別の基礎がある63。 

 

詩の素材に関して言われた「不思議なもの」（das Wunderbare）という概念が詩の表現方法

にも適用され、絵画的表現が人の心に不思議な異化的な作用を与えるというように考えら

れている。それが、自然模倣という詩学の基本理念から説き起こされている。 

 ブライティンガーによれば、弁論と比較したときに、詩というのは、想像力を燃え上が



─ 37 ─ 
 

らせたり、人の心が情念の動きや格闘に直接的に見出す快を喚起したりするところから出

発するので、弁論であれば副産物や目的のための手段に過ぎないものが、詩にとっては唯

一の目的であり主産物となる。ブライティンガーは、詩と絵画を比較するというこの詩学

書の大きな枠組みのなかで、詩の目的を考えながら、詩と弁論の比較を行っている。詩人

は、天から霊感を吹き込まれた者という名声を得ていて、その詩的な信用を落とさないよ

う、表現を並外れたもの、不思議なものにしなければならない64。ここでは、自然模倣説か

ら出発した詩学が、想像力論や情念論に依拠するかたちとなっていて、そのなかで「真実

らしさ」と「不思議なもの」という概念によって論が組み立てられていく。 

 

そして、ありふれた日常的な話し方で詩的な信用を減じてしまわないために、詩人は、

その表現全体において、並外れたもの、不思議なもののみを求めなければならない。

そして、不思議なものは、詩的な考えや想像の場合と同じように、表現においても真

実らしさを絶えず支配しなければならない。ただしその際には、不思議なものの限度

を越えないように、細心の注意を払う必要がある。詩人の語りは、一つの目に見える

絵画として、物事を語るだけではなく、それを見せなければならない。そして、事物

が現実にそこにありそれを見つめる感覚を呼び覚ますように、まさにそのように心を

動かさなければならない。それには、ありふれた日常的な話し方ではあまりに弱々し

い。それ故、詩人の表現全体が、完全に新しく不思議なものでなければならない。つ

まり、はるかに感覚的で、華麗で、迫力のあるものでなければならないのである。そ

うしたことから、詩人の自由は、比喩的な（figürlich）話し方の使用にまで広がってい

る。その数に関しても、形象（Bild）の新しさや、翻訳あるいは使用の仕方の大胆さに

関しても、弁術者の自由とは比べものにならないほど広く広がっている65。 

 

表現面の比喩の使用という点では、弁論術に比べれば、詩作において詩人に認められる詩

的な自由というものははるかに広い、という。しかしながら、不思議なものが真実らしさ

を支配する一方で、不思議なものの限度を超えないようにすると言われる。こうした定式

化は、言葉としては端的で捉えやすいが、ミルトンをめぐる文学論争のような背景を想定

して読む場合には、結局は、詩のなかの個々の表現に対して、この場合は真実らしいのか、

この場合は限度を超えていないのかといった批評の眼に判断が委ねられてくるようにも思

われる。ブライティンガーは、明らかに詩に絵画性を求めているため、ミルトンの詩が扱

うような宗教的な題材では、目の前に広がっている自然の風景を詩で描写する場合と違っ

て、見えないものを見えるように表現することが必然的に問われることになる。 

 このあと、ブライティンガーは、ミルトンの名前は出してはいないものの、ミルトン擁

護ととれることを書いている。 

 

詩人が見かけの上では望み通りの程合いで不思議な（wunderbar）状態であっても、詩



─ 38 ─ 
 

人の表現があらゆる真実らしさをすっかり奪われているということでない限り、あま

りにも過度に大胆になっているという責めを詩人に負わせることは決してできない。

何故なら詩人は、弁術者のように信憑性によって意志を導くのではなく、不思議なも

のによって想像力を快く熱狂させ、情念を巻き込んでいこうとするからである。それ

ゆえ詩人は、こうした意図を促進できるものなら、何でも用いなければならない66。 

 

詩行のリズムで耳を刺激し、創作で空想力を刺激し、文彩によって情念を掻き立てる。そ

して、絵画的な技術で、目に見えない霊的な存在に身体を与え、生命のない存在に心と言

葉を与える。詩人の絵のなかでは、すべてが動きと生命に満ち溢れている、という 67。詩人

はそのようにするものであるから、真実らしさがすっかり欠けているということでない限

りは、詩人を責めることはできないというのが、ブライティンガーの結論である。真実ら

しさと不思議なものという、同化と異化の二つの心理的効果を結合するという看板の詩学

は、ここに到って、詩的形象に満ち溢れて何でも用いているかのようなミルトンの詩を擁

護するのに、不思議なものの重みを高めているように映る。 

 

従って、詩の絵画的表現の本質は、弁論が伝えるものすべてに、心を動かす観念を付

け加えることにある。・・・詩的な表現には、感覚や想像力に対して熱狂させ魅惑する

力があり、巧みに書かれた韻文を読んだり聞いたりすると、自然のなかの物事を目の

前で見ているかのように我々を信じ込ませるのである。だからこそホラティウスは、

『詩は絵画のように』と述べているのである68。 

 

詩学において「不思議なもの」という要素を重視することは、詩の素材選択の議論におい

てミルトンを擁護するだけでなく、表現方法においてもミルトンを擁護することにもなっ

ているように思われる。詩的な表現は、弁論の表現とは異なる目的をもつというところか

ら、詩は絵画的でなければならないとされ、そのための詩的な自由は擁護される。それを

スイス派は虚飾とは見なさないという姿勢が窺える。 

 ブライティンガーの『批判的詩論』第１巻にも、ここでの考え方をすでに先取りしたよ

うな一文がある。 

 

詩人は、人間の慣習、情動、行為、判断の生き生きとした描写をしなければならない

が、その目は常に、正しいもの、立派なものに向けていなければならないのである69。 

 

詩論の構えとしては、絵画的な描写に対して、限度を超えないようにして「真実らしさ」

を支配するとか、正しいものに常に目を向けるといった制約を設けることで、放埒な虚飾

的表現になってしまうことを避ける姿勢が見られる。ただし、実際にその限度を超えてい

ないのかどうかというところは批評眼による個別的な判断に委ねられることになるだろう。



─ 39 ─ 
 

そのため、後世の者がこうした言明の妥当性を考える場合には、ミルトンの詩についての

評価という文脈を離れてしまって、文学論争の頃になされた詩学上の議論を抽象化した一

般論として論じることには危険もあると思われる。 

 

 

６．詩の本質は絵画なのか 

 

 スイス派は、初期の頃から詩を絵画に類するものと見なしていた。そして、文学論争と

いう状況になったとき、目に見えない存在を素材として詩的形象に溢れているミルトンの

詩を擁護することでも、詩を絵画に類するものと見なす論調が定まってきている。先に、

「詩は絵画のように」というホラティウスの言葉をブライティンガーが引いていたことが

象徴的と言える。スイス派の詩学は絵画的な直観を重んじている。詩の受容者が心のなか

に絵を描けるように詩作するということが求められていて、そうした詩作は擁護される。

従来の文学史では、一部の結論を捉えて、スイス派は想像力の自由な飛翔を謳ったと言わ

れてきたが、しかしながら、絵画を見るようにして直観的に把握しなければならないとな

ると、逆に想像の範囲を狭めてしまって、絵のように捉えられないものを文学的に表現す

ることに対してはむしろ足枷になってしまわないのだろうか。こうして我々は、このブラ

イティンガーの詩論の土台である、詩と絵画の比較論や、「詩的絵画」というコンセプトに

立ち返ることになる。 

ブライティンガーは、『批判的詩論』第１巻の第１章で、不在のものを目の前にあるかの

ように提示するという点が、画家と詩人に共通した企図だと述べている70。両者ともに、自

然や人工の産物を原像とし、巧みな模倣によって、それを感じ取れるかたちで提示する。

最終目的は一致していて、それは類似性によって楽しませることである。どちらにとって

も自然が師である。 

絵画と詩は何を用いて描くかが違うだけだが、そのことからそれぞれの優位性が生じる。

絵画芸術は眼に働きかけるので、耳を入り口にする詩よりは心に与える印象もはるかに速

く、心をとらえて動かす力も強い71。しかし、このことは同時に絵画の領域を狭くするもの

でもあり、絵画は目に見える像しか提示できない。そのため、視覚に訴える以上のことが

できない。自然には、画家の模倣によっては到達しえない無数の美が存在する。動きを与

えたり、見えないものを見せようとしたり、努力はするが、限界があって詩には及ばない72。初

期の『画家談論』では「画家」を名乗っていて、また、「詩的絵画」と称して詩を絵画だと

説くブライティンガーではあるが、絵画の優位性とともにその限界をこのように明確に記

している。 

 上述のように、ブライティンガーは、詩が絵画的な表現を採ることで、目の前で見てい

るかのような生き生きとした受け取り方が可能になると言っている。つまり、詩を読んだ

り聴いたりする者は心のなかに絵を描く、と考えている。そしてブライティンガーによれ



─ 40 ─ 
 

ば、さらに、詩には絵画に対して優位な点もある。 

 

詩人は眼のためだけに描くのではなく、他の感覚のためにも描く。詩人は、見えない

ものを見えるようにすることができる。・・・詩人の絵のなかでは、すべてのものが生

命と真の動きに満ちている73。 

 

そのことを、ブライティンガーは、詩の模倣の仕方が特殊で、「恣意的な記号」である言葉

を用いるという点から説明する。 

 

結局、詩が特殊な利点を得るのは、風変わりな模倣の仕方をして、色彩の代わりに言

葉だけを用いるからである。というのも、これは、悟性のみに聞き取られる、概念や

像の恣意的な記号で、詩はそれによって自らの像を他の人間の脳に直接描き出し、と

ても繊細な絵を作り出しているのである。その絵は、感覚にとっては、か弱すぎて理

解できない。言葉はたしかに感覚にも届くが、しかしそれは、空虚な音か一緒に並べ

られた文字である限りでしかなくて、決して思考の記号や事物の色彩としてではない。

言葉が表す概念を聞き取り、解きほぐし、そして互いに結び付けるというのは、感覚

ではなく、悟性にのみふさわしい。このようなかたちで詩的な絵画芸術は、自然模倣

において、心を快く動かすのに、本来のいわゆる絵画芸術よりも短い道筋を見出し

た。・・・画家が色彩を用いて眼を通じて心のなかに喚起する概念は、はるかにより感

覚的でより感じやすく、同時により粗く、まさにそれゆえにより一般的であるとして

も、その逆に、もう一方の概念は、はるかに繊細で、それゆえまたより判明である。

それは、完全性のより高い段階を示すものである74。 

 

ブライティンガーには、詩を一種の絵画芸術と捉えて、詩の表現が絵画的なものであるこ

とを求める考え方がある一方で、詩は絵画に優位するとも言っているのである。詩は、目

や耳を入り口にはするものの、本質的な意味では感覚を経由せずに脳に直接作用するとさ

れ、悟性に働きかけることができる。詩もまた心のなかに絵を見せるのだが、見えないも

のを絵として見せられるのが詩の優位なところで、それを巧みな模倣で提示する。 

 ここで詩と絵画の比較論の歴史を思い起こせば、さらに四半世紀のちのレッシングの『ラ

オコオン』論（1766）では、絵画の表現領域の限定性、目に見えない世界を描ける詩の優

位性が語られたわけだが、レッシングは同時に、詩に対して絵画と同じような直観的な把

握を求めていた。そうした比較の結論というところでは、レッシングとブライティンガー

の立場は似ているようにも見えるが、ブライティンガーは詩が絵画のようであるから可能

となるとしている直観的な把握を、レッシングは、詩は絵画でないとしながらもそれを詩

に求めている点が異なっているようにも思われる。 

 ブライティンガーの言う「模倣」とは絵画的な模倣と言ってよいようなので、そうだと



─ 41 ─ 
 

すると、自由な想像力の飛翔を言って単純に文学の優位性につながる議論のみをスイス派

がしたと捉えることには違和感がある。それは単なる虚構の推奨ではなく、「見えないもの

を絵として見せる」というところに議論の核がある。スイス派がこうした議論を展開する

ときには、今ならバロック的と称しても問題がなさそうなミルトンの詩が念頭にあること

を忘れることはできない。そうしたときの理論的な立場として、ブライティンガーは、詩

の描く絵画の方が繊細で判明だと述べていて、「完全性のより高い段階」を示すと見ていた。 

 

 

７．「真実らしさ」の位置付けの違い 

 

 ここまでのところで、文学論争が始まった頃のミルトンをめぐる記述から出発して、ゴッ

トシェートとブライティンガーのミルトン対する姿勢の背後にどのような詩論上の考え方

があるのかを見通してきた。端的にまとめれば、一つの違いとして、ゴットシェートが優

れた詩の本質を真実らしい緊密な筋だと捉えて、「ファーベル」を模倣の最高段階だとして

いたのに対して、ブライティンガーは、詩の本質を絵画性にあると捉えて、見えないもの

を絵として見せる詩は自然模倣の高い段階にあると考えていた、と言うことができるだろ

う。ゴットシェートは、空想を脱線させて「真実らしさ」を損なうことがないようにと言

うが、ブライティンガーは、見えないものが絵として心に浮かぶように「不思議なもの」

が「真実らしさ」を支配すると言う。そうなると、詩に満ちている比喩と形象は、過剰な

ものとされたり、逆に豊かなものとされたりする。1740 年代の文学論争という現象は、ミ

ルトンを試金石としようとしたことで、結果的には、この時代の詩学的な考え方の着眼点

と共通基盤と振れ幅を明瞭に示していたように思われる。 

 ゴットシェートもブライティンガーも、詩学書の中核的な概念として、詩における「真

実らしさ」と「不思議なもの」について語っている。しかしながら、そこで個々に与える

重みや両者の関係性の規定が異なっているように思われる。ここでは、これらの概念につ

いていくらかの整理を試みることで、文学論争について再考する本稿での暫定的な到達点

としたい。 

 では、改めて立ち止まって考えると、ゴットシェートにとって「真実らしさ」とはどの

ようなものだったのだろうか。ゴットシェートは、「詩における真実らしさについて」とい

う第６章を、その前の第５章で論じた「不思議なもの」に対する条件から話し始めていた。

詩における「不思議なもの」の現れ方は信じられるものでなければならず、それが不可能

であったり不合理であったりしてはならない。「不思議なもの」が「真実らしさ」に規定さ

れるので、それを端的に言えば、詩作には真実らしさが見られなければならない、という

ことになるわけである。 

 

つまり、私が詩的な真実らしさということで理解をしているのは、作り出されたもの



─ 42 ─ 
 

と、現実によく起きることとの類似性、あるいは、ファーベルと自然との一致にほかなら

ない75。 

 

このようにゴットシェートは、詩と現実、詩と自然との関係だと捉え直しているので、「真

実らしさ」というものにゴットシェートの自然模倣の考え方が凝縮されていると見ること

ができる。 

第４章でファーベルを論じるなかで扱われたイソップ寓話のような場合は、条件付きの

真実らしさで、この世界では真実らしくなくても、別の世界でならありうるという仮定の

真実らしさを否定することはできない、という76。そうした点も含めて、「真実らしさ」は、

表現の素材の問題だけにとどまらず、全体的に十分な合理性と整合性をもって語るという

表現方法の問題にもなりうる。ゴットシェートはホメロスについて、ホメロスは信じられ

ないものを作為的に隠すやり方を知っていると評していた77。そして、一般論として、次の

ように述べている。 

 

一般に、真実らしさについては、次のことが言える。信じられない、不可能だと思わ

れることでも、しばしば他の出来事との関連のなかでは、そしてまた、ある種の状況

下では、可能なだけでなく、真実らしく、信じられるものにもなりうるのである78。 

 

しかし同時に、ホメロスは真実らしさを正しく見ていないとも言われる。ホメロスは神々

を不完全な人間のように描く。このことをゴットシェートが時代的な制約という点から説

明しているところには、ゴットシェートの啓蒙主義的精神の特徴が表れている。 

 

ホメロスの時代には、神についての論がまだ厚い闇のなかに埋もれていたことは確か

である。哲学者たちは、神の性質についての探求にまだ専心していなかった。そして、

啓示については何も知られていなかった。つまり、今日私たちには非常に真実らしく

ないと思われることでも、当時は人々にとってとても真実らしく響くことはありえた

のである79。 

 

逆に見れば、啓蒙主義の時代となり、哲学者の探求が進んだあとは、真実らしさという規

則の実質的な基準は上がっていることになる。そして、時代が下って、理性が啓蒙されれ

ばされるほど、英雄詩の作品は、真実らしさに反する過ちを犯さなくなる、といったこと

も実際に言われている80。 

 この「真実らしさ」を扱った第６章では、ミルトンも含めて、古代や近代の詩人が順に

吟味されていたが、そこでしばしばカモンイス、タッソー、マリーノを例として批判され

たのが、異教とキリスト教の要素を混ぜ合わせていると捉えられる場合であった。ゴット

シェートは、不思議なものを作ろうとするあまりホラティウスの規則が忘れられてしまう



─ 43 ─ 
 

として、ホラティウスの『詩論』の異なる箇所から次の２つの言葉を引用している。  

 

伝説に従え、さもなければ、それ自身において辻褄の合ったものを創作せよ。 

 

楽しみのために作り出されたものは、真理に密接したものでなければならない81。 

 

第６章におけるこれらの引用のあとでゴットシェートは、画家が描く通りであれば真実ら

しいというわけではないということも付言している。画家の表現にも不合理なものがあり、

詩人が画家に従うというのなら、そうした不合理なものにも従わざるをえなくなるという

ことから82、画家であっても詩人であっても、真実らしさのテストにかけられ、そして合格

しなければならないというのが、ゴットシェートの立場となる。 

 詩人が詩のなかで不思議なものを語るとしても、真実らしさの規則に耐えられるもので

なければならないというゴットシェートの立場は、一つの立場選択としては、比較的明瞭

で分かりやすいと思われる。ただし、動物寓話が認められるように、必ずしも目の前の現

実世界を模倣している必要はなく、別の世界でならあり得るという首尾一貫したものであ

ればよいという点は、果たしてどこまでの虚構性が許容されるのか、曖昧さが残るのかも

知れない。しかしそれでも、模倣の最高段階をファーベルだと規定していて、詩の本質を

緊密な筋立てに見ているとしたら、バロック的な虚飾を排するということを打ち出してい

る詩論の構えとしては理解しやすい。 

 スイス派の詩学もまた、真実らしさと不思議なものを詩の主要な要素と考えるわけだが、

ゴットシェート派からの批判を聞いていると、不思議なものの許容度が異なるように思え

てくる。しかしながら、詩論の構えとしては、ブライティンガーの『批判的詩論』も、真

実らしさをどこかで断念しているというわけではない。今度は、ブライティンガーにとっ

て「真実らしさ」とはどのようなものだったのかを振り返るために、「不思議なものと真実

らしさについて」というブライティンガーの『批判的詩論』第 1 巻第６章の議論に目を移

すことにする。 

 ブライティンガーの考え方によれば、「不思議なもの」は「新しいもの」の極度の段階で、

「見せかけの矛盾」を感じるということが説明の出発点になる。日常の考え方から離れた

不思議なものに対しては、一見正しくないと思われる快い混乱を通過して、その見せかけ

の矛盾のなかに真理の像を見出すことになる。 

 

新しいものは、たしかに、物事の日常的な経過や秩序からは逸れてもいるが、決して

真実らしさの限界を超えて遠ざかってしまうわけではない。我々の習慣や考え方と比

べると、まだ馴染みが薄く奇妙に思われるかも知れないが、正しいもの、可能なもの

という見かけは常に保っている。それに対して、不思議なものは、真理や可能性の見

かけを脱ぎ捨てていて、誤ったもの、矛盾したものという紛れもない見かけをまとっ



─ 44 ─ 
 

ている。不思議なものは、まったく馴染みのない、しかしながら透けて見える仮面を

付けて真理を扮装させ、そうして注意力のない人間にとっても真理をそれだけさらに

好ましくて快いものにする。新しいものでは、見かけ上、正しいものが誤ったものを

支配する。不思議なものでは逆に、誤ったものの見かけが正しいものに対して優位と

なる83。 

 

ブライティンガーはこのように説明するので、正しいものが見失われるようなことになっ

ていても、それは見かけ上のことで、そうした扮装にこそ詩の楽しみがある、と言ってい

ることになる。 

 

従って、私が不思議なものという名前の下で理解するのは、・・最初の見かけからする

と、我々には、物事の本質や、自然の力、法則、動きについての我々の日常的な概念

に対して、さらには、かつて認識したあらゆる真理に対して、光を遮ってしまい、そ

れらを否定してしまうように思われるすべてのものである。従って、不思議なものは、

悟性にとっては常に誤りの見かけを有している。・・しかし、これは単なる見かけに過

ぎない。・・虚偽から区別され、我々を楽しませるためには、不思議なものはいつも現

実的な、あるいは可能的な真理に基づいていなければならない。・・もしも不思議なも

のからあらゆる真理が奪われていたとしたら、一番ひどい嘘つきが最良の詩人という

ことになり、詩は有害な芸術ということになってしまう84。 

 

詩は真理とは手を切ったわけではなく、ブライティンガーに言わせれば、見た目の上でど

れほど真理と矛盾しようとも、それは見かけに過ぎない。ここまでの考え方を凝縮すれば、

「不思議なものは変装した真実らしさに他ならない」85という一文になる。 

  ブライティンガーは、傲慢王タルクイニウスに対してその暴政を終わらせるために密か

に陰謀を巡らせているユニウス・ブルトゥスが、気が狂った振りをすることでより確実に

その陰謀を隠すことができたという古代ローマの例を挙げ、詩はこのユニウス・ブルトゥ

スのようなものだとまで言っているのだが86、それほどまでに隠してしまっていても虚飾

とはならないのか、疑問に感じるところで、ゴットシェートとの考え方の分かれ目はここ

にあると言えるだろう。真実らしさと不思議なものの結合と言うのだが、我々の日常的な

言葉の使用法から言えば、それはもはや真実らしくないのではないかという疑問も浮かぶ。 

 ここで再確認された「真実らしさ」の位置づけの違いというところから、両派の詩学に

おける「真実らしさ」と「不思議なもの」についての立ち入った検討は、稿を改めて行い

たい。 

 

 

 



─ 45 ─ 
 

８．結論に代えて──「不合理な虚飾的表現」と「自由な絵画的表現」 

 

文学論争の文脈において焦眉の問題となっているのは、対象に即して言えば、ミルトン

の詩に対する批評眼ということになるが、その論争を作り出すことになっている詩学上の

立場の違いというのは、宗教的な素材のミルトンの詩を、形象過多の虚飾と見るか、見え

ないものを目に見えるように描いた絵画的表現と見るかというところに窺えた。そしてそ

れは、自然模倣説という枠組みのなかで、「真実らしさ」というものを、詩に課せられた必

須の要件と捉えるか、隠されている真理を見出すところで表れるものと捉えるかで、相違

することになっていた。文学論争では、詩の表現の素材の問題と表現方法の問題とが絡み

合っていることは、本稿でも見てきた通りである。さらに引いた視界から、この時代の文

学的な関心として捉えれば、ミルトンの詩を、乗り越えるべきものと考えてきたバロック

文学と見るのか、高次の宗教世界の文学的表現と見るのか、そうしたところが分かれ目と

なった上でお互いの詩論を形作っているように見受けられた。それをより一般的に捉えれ

ば、文学理解の根底における比重の問題として哲学的な吟味に重みを置くのか宗教的な心

情に重みを置くのか、初期啓蒙主義時代の知の布置の問題とも言えそうで、そのような水

準で捉えたときには、文学論争は文学だけの論争ではなくなる。仮にスイス派の特徴を宗

教的な文脈への重み付けと見るなら、ゴットシェートのように悟性の諸能力の段階性では

考えないスイス派の模倣説に支持が広まるということも、単純に哲学からの発展的な学問

分化と言えるのか、むしろ理性の吟味にかけない宗教的要素を残すという点はより守旧的

にも映るのではないか、という疑問が残る。 

 本稿の到達点としては、ミルトンの筆致に見られるのは「不合理な虚飾的表現」か「自

由な絵画的表現」かというところで見方が分かれたことを詩学的な水準で捉え返して、自

然模倣説の異なる有り様をゴットシェートとスイス派は示していると考えたい。ゴット

シェートの詩学が、目の前の自然を写し取るような単純な模倣ではなく、緊密な筋立てに

よるより高次の模倣というものを目指す方向だとすると、スイスの詩学は、絵画的な模倣

と言いながら、そこに見えないものの模倣を織り込む方向となっている。 

 おそらく 18 世紀後半以降の後の世代の評判を反映してのことだと思われるが、以前の

通俗的な文学史理解では、「規範による創作か自由な想像か」という対比の図式がしばしば

見受けられた。18 世紀の一次文献に容易にアクセスできるようになり、詳細な研究が進ん

だ今、こうした従来の図式のもとにとどまる必要はないと思われる。現実の歴史のなかで

ゴットシェートの権威は失墜していくことになったので、後世の通俗的文学史の回顧では、

「詩的表現の自由」という言葉に重みを与えるかたちで、単純にスイス派に軍配を上げる

ということが行われてきたが、具体的な対象があって、なおかつそれを評価する概念にも

その含意において相対的な程度の問題があるような繊細な論件については、たとえばそこ

で問われた表現を「逸脱」や「脱線」と捉えるのか、「詩的な自由」と捉えるのかは、批評

眼に関わることであると同時に、批評の装置の側の構成に関わることでもあり、そうした



─ 46 ─ 
 

点を吟味しないことには正確な把握はしづらい。 

 ミルトンの詩にバロック的な要素を見て取ることがそれほど間違った認識ではないとし

たら、バロック文学からの脱却を推し進めてきた当時の評者がミルトンを警戒することも

理解できないことではないだろうし、結果としてはより受け入れられたように見えるスイ

ス派の詩学にも、理解しづらい難所がいくつもあるように感じられる。たとえば、「自由な

絵画的表現」と言うだけなら印象はいいのかも知れないが、心のなかに絵を見せるように

描くということと、しかしながらその描写の対象が現実世界のものに限られず可能世界の

ものであっても構わないということとがどのように両立するのか、詩作の自然模倣の含意

に「見えないものを見せる」ということがはっきりと組み入れられたときに、それでもな

おかつ自然の模倣だとして虚飾との線引きが担保されるのか、「絵画的表現」を論として支

えることの難しさがありそうに思われる。そして、本稿で見てきたように、「見えないもの

を見せる」ということから議論が拡大して、真理を隠していて見かけの上ではもはや真実

らしく見えないものに対してもその真実らしさを言わなければならないという点は、こう

した詩論の構えを取ればミルトンは擁護されることになるのだろうが、矛盾を内包してい

るようにも感じられる。 

また、別の捉え方として、「想像力」という能力をどのように考えるかが文学論争の焦点

の一つと言えるのかも知れない。思想史的に見て想像力は、現実の事物を像として再生す

る能力としての面が強調される場合には、相対的に記憶に近い位置に置かれ、架空の世界

を空想する能力としての面が強調される場合には、逆に記憶との結びつきは弱められた。

しかしながら、「見えないものを絵画的に見せる」という場合、絵画のようにという点は再

生的で、見えないものをという点は空想的であるように感じられる。あるいはまた、想像

力は、意識要素を結合することで物事の隠された連関を見て取ることを助ける場合には、

概念的把握や推論の支援者としての位置づけが与えられた。ゴットシェートの言う緊密な

ファーベルには、こうした想像力の支援が要る。逆に、想像力が現実に縛られない自由な

空想となると、可謬性を孕むものとして非合理性の象徴のように捉えられた。ゴットシェー

トがミルトンの詩に虚飾を見て取るのは、こうした見方に拠るもので、スイス派はそうし

た不合理という見方を否定した。 

 「模倣」という概念から見れば、啓蒙主義時代の詩学書において自然模倣説の在り方が

どのように変化していったのかは、文学論争の文脈に限定されない、この時代の詩学史記

述の大きな主題であるが、文学論争から得られる示唆は少なくないと推測される。ゴット

シェートは、目に見えるものを模写するような低次の模倣ではなくファーベルのような複

合的なかたちの高次の模倣を探っていて、そこに模倣を段階性で捉える考え方が見られた

が、ブライティンガーの場合、見えないものを見えるように表現するというふうに、むし

ろ絵として描けることに照準を合わせていて、その意味では、模倣の段階性、複合性とい

う考え方が馴染まないようにも思われたり、ゴットシェートが低次と位置づけているもの

を重んじているようでもあり、むしろゴットシェートとは逆のベクトルで考えているよう



─ 47 ─ 
 

に見えたりする。「詩的絵画」というコンセプトはスイス派の初期の頃から変わっていなく

ても、可能世界論を取り込んで、見えないものを見えるかたちで表現すると言ったときの

「絵画的表現」というものは、初期からは意味が変わってきているのではないか、そして、

「不思議なもの」を「変装した真実らしさ」と捉え直したときに、模倣説を大きく改編す

ることになっているのではないか、といった問いを引き続き考えていきたい。 

 ボードマーが不思議なものと虚飾を区別しようとした議論の内容は今日から見れば説得

的ではないが、結果的には、クロップシュトックらの若い世代をゴットシェートから離反

させて創造性の面で効果があった、という評価がある87。その例のように、詩学書で語られ

ている内容そのものに対する現在の研究の評価は、その内容が同時代や後続の時代におい

て受容された際の評価とは、必ずしも一致する必要はない。そして、そもそも両派のどち

らかに軍配を上げることは、それもまた価値判断になってしまうわけだが、文学論争を捉

え返すときに、そこに記録されているものをこの時代の思考の共通基盤と振れ幅だと考え

れば、どちらかに軍配を上げる必要もないと言える。むしろ論争自体が、文学的営為の自

己省察を活性化して、多くのテクストを残したことが実りだと考えることもできるのでは

ないだろうか。 

 

 

1 福田覚「文学論争以前のミルトンをめぐる遣り取り」、『ドイツ啓蒙主義研究１８』、2021 年、1-18

頁、ならびに、福田覚「『批判的論叢』24 号におけるミルトン批評の言説」、『ドイツ啓蒙主義研究１

９』、2022 年、1-15 頁 
2 Joh. Jacob Bodmers Critische Abhandlung von dem Wunderbaren in der Poesie und dessen Verbindung mit  dem 

Wahrscheinliche. 1740  なお、本稿筆者のなかで、„das Wunderbare“という語の訳語はまだ定められず

にいる。ここでは暫定的に「不思議なもの」としている。  
3 Der Deutsche Dichterkrieg. In: Belustigungen des Verstandes und des Witzes. 1741, S.49 -66; Des deutsches 

Dichterkriegs Zweites Buch. In: Belustigungen des Verstandes und des Witzes. 1742, S.518 -541; Des deutsches 

Dichterkriegs III. Buch. In: Belustigungen des Verstandes und des Witzes. 1743, S.434-463 
4 因みに、ゲラートはこの雑誌に発表した動物寓話で名が知られるようになった。後継の雑誌には、ゲ

ラートの喜劇やクロップシュトックの「救世主」が掲載されている Vgl. Andreas Herzog: 

"Belustigungen des Verstandes und des Witzes". Die Zeitschriften der Aufklärung - Beginn einer literarischen 

Öffentlichkeit. In: Leipziger Blätter 1998, H. 32, S.31-33 
5 a.a.O. 1741, S.49  [wie Anm.1] 
6 ibid. S.54 
7 ガブリエル・ヒュルナー。スイス人の神学者。1739 年に、ベルンの地にライプツィヒのようなドイツ

語協会を設立した。ヒュルナーについては、福田「文学論争以前のミルトンをめぐる遣り取り」、8-9

頁参照。 
8 Johann Christoph Gottsched: Briefwechsel unter Einschluß des Briefwechsels von Luise Adelgunde Victorie 

Gottsched, Bd.8: November 1741-Oktober 1742, hrsg. von Detlef Döring u.a. 2014, S.9f.  
9 ibid. S.9, Anm.9 
10 Johann Christoph Gottsched: Versuch einer critischen Dichtkunst. In: Johann Christoph Gottsched: 

Ausgewählte Werke, herausgegeben von Joachim Birke und Brigitte Birke. Bd. VI/1. 1973, S.26 （1742 年の

原書では、この序文には頁番号は付されていない。）  
11 Johann Jacob Breitinger: Critische Dichtkunst, worinnen die Poetische Mahlerey in Absicht auf die Erfindung 

im Grunde untersuchet und mit Beyspielen aus den berühmtesten Alten und Neuern erläutert wird. 1740 
12 a.a.O. S.23 [wie Anm.7] 
13 ibid. S.26f. 
14 Gottsched: Briefwechsel. Bd.8, S.395-399 

                                                        



─ 48 ─ 
 

                                                                                                                                                                         
15 Artikel „Stoppe, Daniel“ von Hermann Markgraf. In: Allgemeine Deutsche Biographie, herausgegeben von der 

Historischen Kommission bei der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, Band 36 (1893), S. 435-436 こ

の ADB の記事が引用している、ホフマン・フォン・ファラースレーベンによるシュトッペの紹介文

には、ゴットシェート派はシュトッペを彼らの考え方の支持者だと見ていた、という記述がある。  
16 1732 年から 1744 年まで刊行された『ドイツの言語、詩作、雄弁の批判的叙述のための論叢（Die 

Beyträge zur critischen Historie der deutschen Sprache, Poesie und Beredsamkeit）』（以下、『批判的論叢』、

Beyträge と略記） 
17 Versuch in poetischen Fabeln und Erzählungen. Hamburg, verlegtes Conrad König. 1738. 8vo 15. Bogen. 

Imgleichen: Neue Fabeln, oder moralische Gedichte, der deutschen Jugend zu einem erbaulichen Zeitvertreibe 

aufgesetzt, von Daniel Stoppen aus Hirschberg in Schlesien, Mitgliede der deutschen Gesellschaft in Leipzig. 

Breßlau, verlegts Johann Jacob Korn 1738. 8vo 20. Bogen. In: Beyträge. Bd.6, St.22. 1739, S.299-310 

18 [Johann jacob Bodmer und Christoph Martin Wieland:] Edward Grandisons Geschichte in Görlitz. 1755, S.93f. 
19 Vgl. Katja Fries: Poetische Palimpseste. 2019, S.151, 182 
20 Gottsched: Versuch einer critischen Dichtkunst. In: Ausgewählte Werke, Bd. VI/1, S.443 
21 ibid. S.446 
22 ibid. S.319 
23 ibid. S.321 
24 ゴットシェートが文学論争以前からバロックの虚飾的な文体に批判的であったことは、1734 年にヨ

ハン・ヨアヒム・シュヴァーベがロンギノスの崇高論を翻訳出版するのを後押ししたことにも表れて

いる。そこでは、崇高は好ましいもので、虚飾はそれに反するものと考えられていた。福田覚

「ピューラの崇高論と詩学史を構成する物語」、『希土』40 号、59-60 頁参照。 
25 ibid. S.324f. 
26 ibid. S.342 
27 ibid. S.342f. 
28 次の第 20 節では、比喩的な語り方が過剰であったり、一つの書のなかでぎこちなく混合したりして

いるのは、主として、虚飾と呼ばれる過ちによる、と述べられる（ ibid. S.343）。また、第 25 節で

は、虚飾の精神に抗する最良の手段は、古代のラテン語詩人と近代のフランス詩人を読むことだと述

べられる（ibid. S.349）。前者は第２版から、後者は初版からある記述である。  
29 ibid. S.331 
30 ibid. S.437 
31 ibid. S.351 
32 Johann Christoph Gottsched: Ausführliche Redekunst. In: Johann Christoph Gottsched: Ausgewählte Werke, 

herausgegeben von P. M. Mitschell. Bd. VI/1. 1975, S.326-357 (Von den Perioden und ihren Zierrathen, den 

Figuten) 
33 Gottsched: Versuch einer critischen Dichtkunst. In: Ausgewählte Werke, Bd. VI/1, S.357 
34 ibid. S.378 
35 ibid. S.366 
36 ibid. S.381f. 
37 さらには、第 12 章にもミルトンの名前が見られる。第 12 章は音の長短や押印など音の響きを扱って

いる。因みに、ミルトンは『失楽園』の創作時期には盲目で、『失楽園』は口述筆記によるものだ

が、『批判的論叢』24 号（1740）の第４論考の筆者は、『失楽園』の音の響き、耳触りに対して辛辣で

あった。『批判的詩論の試み』のこの章の第 20 節にミルトンの名前が見られるのは、『失楽園』を無

韻詩として作ったからで、第 25 節でも、ベルゲによってミルトンの『失楽園』が無韻のドイツ語に

訳されたということが述べられている。これらの箇所では、ミルトンに対する批判的な調子は特に感

じられない。ibid. S.475 und S.480 
38 ibid. S.158 
39 ibid. S.158f. 
40 ibid. S.211 
41 ibid. S.210 
42 ibid. S.237f. 「ミルトンの創作法と宗教の問題」については、前々号の拙稿に関連の記述がある。福

田「文学論争以前のミルトンをめぐる遣り取り」、12-13 頁参照。また、ゴットシェートによるタッ

ソーの評価について、前号を参照のこと。福田「『批判的論叢』24 号におけるミルトン批評の言説」、

10-11 頁 
43 ibid. S.270 
44 ibid. S.270f. 
45 Voltaire: Versuch über die epische Dichtkunst und epischen Gedichte aller Nationen . Aus dem Französischen 

des Herrn von Voltaire übersetzt von dem Verfasser der Lieder auf die Siege von Krezors, Hochkirch und 



─ 49 ─ 
 

                                                                                                                                                                         
Maxen. 1765, S.74 

46 Gottsched: a.a.O. S.271f. 
47 この点については、拙稿参照。福田覚「ゴットシェートにおける詩学と哲学—悟性概念によって構造

化された模倣節」、『希土』24 号、2-17 頁 
48 Johann Jacob Breitinger: Critische Dichtkunst, Worinnen die Poetische Mahrerey in Absicht auf die Erfindung 

Im Grunde untersuchet und mit Beyspielen aus den berühmtesten Alten und Neuern erläutert wird. Mit einer 

Vorrede eingeführet von Johann Jacob Bodemer. 1740 
49 ibid.S.128 
50 Detlef Döring: Der Literaturstreit zwischen Leipzig und Zürich in der Mitte des 18. Jahrhunderts. Neue 

Untersuchungen zu einem alten Thema. In: Anett Lütteken und Barbara Mahlmann-Bauer(Hg). Johann Jakob 

Bodmer und Johann Jakob Breitinger im Netzwerk der europäischen Aufklärung, 2009. S.60 -105, hier S.91 
51 Breitinger: a.a.O. S.127 
52 ibid. S.157f. 
53 ibid. S.159f. 
54 ibid. S.160f. 
55 この点については、18 号の拙稿で若干触れている。福田覚「文学論争以前のミルトンをめぐる遣り

取り－文学論争の再考にむけて(2)－」、『ドイツ啓蒙主義研究１８』、12-13 頁参照 
56 I. J. Pyra: Erweiß, daß die G*ttsch*dianische Sekte den Geschmack verderbe. 1743, S.28-29  
57 この分け方は、修辞学の inventio（発見、構想） と elocutio （措辞、表現法）の対比を反映してい

る。そこから、第２巻の方が、構想に表現を与える詩作のより実践的な面を扱っていると見ることが

できる。 
58 Johann Jacob Breitinger: Fortsetzung der Critischen Dichtkunst. 1740, S.69f. 
59 ibid. S.141 
60 ibid. S.139f. 
61 ibid. S.399f. 
62 ibid. S.400 
63 ibid. 
64 ibid. S.403 
65 ibid. S.403f. 
66 ibid. S.404 
67 ibid. 
68 ibid. S.406 
69 Johann Jacob Breitinger: Critische Dichtkunst. 1740, S.371f. 
70 ibid. S.14 
71 ibid. S.14f. 
72 ibid. S.16f. 
73 ibid. S.19 
74 ibid. S.19f. 
75 Gottsched: a.a.O. S.255 
76 ibid. S.256f. 
77 ibid. S.258 
78 ibid. 
79 ibid. S.259 
80 ibid. S.272 
81 ibid. S.270; ゴットシェートのこの詩学書では、導入の代わりとしてホラティウスの『詩論』がラテ

ン語とドイツ語訳で最初に載せられているので、この章で引用された文も、当然のことながらそのな

かに含まれている。ゴットシェートの独訳は、直訳からは少し離れている。敢えて日本語に訳してみ

ると、次のようになる。「それ故、あなたの精神を本当の話から作られる作品に向けよ、そうでない

なら、あなたは何も辻褄の合わないものを作ってはならない。」「ファーベルは、真理に似ているとい

う内容でなければならない。」後者の文の「ファーベル」という言葉について、ゴットシェートは次

のように注釈を付している。「この規則は、ファーベルだけで楽しませようとする者に関係する。真

実らしさは、そうした者たちが何よりも先に見出すべきものである。作り出すということが芸術（技

術）なのではない。そうではなくて、それがまだいくらか信じられるものとなり、自然に似ていると

いうふうに創作するということである。このことが詩人にとって名誉となる。」 ibid. S.54f. und 92f.; 

『詩論』のより直訳に近い独訳は以下の対訳を参照した。Vgl. Horaz: Ars Poetica/Die Dichtkunst. 

Übersetzt und mit einem Nachwort herausgegeben von Eckart Schäfer. 1972, S.10f. und 24f.；二つ目の文の

ホラティウス本来の言葉のニュアンスについては、西井奨「ホラティウス『詩論』338: proxima veris

「できるだけ真実に近いもの」について」、『待兼山論叢（芸術学篇）』50 号、2016 年、1-14 頁も参照



─ 50 ─ 
 

                                                                                                                                                                         
のこと。 

82 ibid. 
83 Breitinger: a.a.O. S.130 
84 ibid. S.131 
85 ibid. S.132 
86 ibid. S.131f. 
87 Achim Aurnhammer, Nikolas Detering: Deutsche Literatur der Frühen Neuzeit. Humanismus, Barock, 

Frühaufklärung. 2019, S.318f. 

 

 

本論文は、2021 年度－25 年度日本学術振興会科学研究費補助金、基盤研究(C)「ドイツ啓蒙主義詩学史

の再記述－模倣・想像・情念の複合性をめぐる概念史として」（課題番号 21K00435）による研究成果の

一部である。 



 

─ 51 ─ 

 

野生児をめぐる１８世紀の緒言説 ２ 

―動物と人間の顔― 

 

 

吉田 耕太郎 

 

 

はじめに 

 

「彼の顔つきは、当時は非常に低俗で（sehr gemein）、じっとしている時には、ほとん

ど表情がなかった。顔の下半分がいくらか前に突き出ているためか、彼［カスパー・ハウ

ザー］には、動物のような見た目（（ein thierisches Ansehen）がみとめられた。また、青色の

透き通る澄んだ目でもって凝視するので、動物のような鈍重さ（（thierische Stumpfheit） も

あらわれていた」1。 

これは 19 世紀初頭にニュルンベルクに突然あらわれたカスパー・ハウザーの記録から

の引用である。彼は、まともに歩くことができず、言葉をしゃべることもできなかった。

今日であれば、彼は、なんらかの原因によって、養育放棄された子どもとして、保護され

るべき存在であろう。カスパー・ハウザーについての詳細な観察記録を公刊したフォイエ

ルバッハもまた、カスパー・ハウザーという存在は、本来であれば共同体の中で守られ育

成されるべき人間精神に対して犯された罪のひとつの例だと告発した。 

この引用から、まず着目したいのは、カスパー・ハウザーのような通常の育成段階をた

どらず、また通常の人間関係を築かなかった、または築くことができなかった野生児とで

も呼ぶべき人間に直面した際に、どのような記述が行われたのかという点である。つまり、

上記の引用で端的に示されているように、動物の比喩が用いられて記述されている点だ。

先ほどの引用の続きを確認しよう。 

「数ヶ月すると、彼の顔つきに変化がみられた。彼の眼差しには表情と活気があらわれ、

前に突き出ていた顔の下半分もまた元に戻り、以前の表情（（Physiognomie）はみとめられな

くなった。 … なにか心地のよいことで彼の気持ちが動かされると、彼の表情には … 無

邪気な子どもが喜ぶような、たまらない魅力がひろがった」2。 

正常な人間環境のなかで数ヶ月生活するだけで、カスパー・ハウザーに認められた動物

の顔つきはなくなり、無邪気な子どもがみせる魅力が、表情にはあらわれることになった。

もちろん、本当に数ヶ月間で、彼の顔の作りが変化したのかもしれないが、ニュルンベル

クに突如としてあらわれたカスパー・ハウザーの表情や行動に、動物的なものの有無がみ

とめられたのはどうしてなのだろうか。本誌前号での拙論では、言語能力の有無が、カス

パー・ハウザーの野生児としての表象に大きな影響を与えていたことを論じた3。つまり、



 

─ 52 ─ 

 

不完全な言語能力を有する人間は、動物に近い人間、またはより直接的に、人間と動物の

中間的な種として位置づけられていたことを論じた。続く本稿では、人間に動物を重ね合

わせるという表象をそもそも可能にした、思考の枠組みについて、思想史や文化史という

大きな視点から考察することにしたい。確かに今日では、人間と動物とをアナロジカルに

表象すること、つまり人間の表情や動作に、動物的なものを認めたり、人間の行動を動物

の比喩を用いて説明したりすることは、違和感なく受け入れられていることかもしれない。

しかし、こうした人間表象の枠組みが、どのように作り出されそして維持されてきたのか

を、本稿では、あらためて問い直してみたいのである。 

 

 

１．手がかりとしての動物 

 

いわゆる動物寓話が、印刷メディアとして普及することになるのは、ラ・フォンテーヌ

の（ 寓話』以降となる4。そもそもラ（・フォンテーヌは、自らが編んだ寓話集の序文のなか

で、動物がそれぞれ有する特異な一部の性格を表現することによって、善悪を示すことが

可能になると論じていた5。寓話が動物という文学的な表象を採用する理由は、動物をつか

って、人間の行動や思考を類型化することにあった。つまり動物という表象をかりること

で、人間の行動や思考が、道徳的にどのような結末をもたらすかを、読者にわかりやすく

伝えることができるからであった。 

同様にレッシングも、動物の性格の類型化が生み出す効果を指摘していた。レッシング

は、（ 寓話論』のなかで、仮にブリタニクスやネロという古代ローマの人物の名前をあげた

としても、両者の関係について理解できる読者は少ない。しかし、狼と羊と聞けば、たち

どころにその両者の関係性は理解されると、寓話で動物がもちだされる利点を説明してい

た6。 

しかし、動物が人間のようにおしゃべりし行動する寓話は、現実にはありえない状況を

描いた、無意味な空想の産物なのではないか。このような点から、18世紀初頭の文学論の

なかで寓話は批判的に検討されることとなった。たとえばゴットシェートは、イソップの

寓話を、子どもや知恵のない者にとっては、驚き（（wunderbar）だと定義した7。寓話では、

動物、木々、そのほか生きていないモノが、理性的に話しをしている点で、目新しく珍し

い（（neu und seltsam）と、ゴットシェートは、動物寓話が提供する驚きに、読者の興味をひ

きおこす効果があることを認めている8。このように読者の興味をひきつけ、読者を楽しま

せながらよりよく教化する9という目的に役立つに限りにおいて、ゴットシェートは、動物

寓話の価値を認めていた。 

ラ（・フォンテーヌが、寓話集の序文のなかで、動物寓話が人間の性格を類型化するため

の手段であると述べていたことは既に指摘したが、このラ・フォンテーヌの序文を、ブラ

イティンガーは、 批判的詩論』のなかでとりあげ、「プロメテウスが人間をつくりあげた



 

─ 53 ─ 

 

ように、人間はそれぞれの動物から、その動物に優勢な特徴を選びぬき、そしてまた人間

のさまざまな点から抜き出したものとあわせて、そのようにして一つの作品をつくりあげ

た」10と、寓話を人間を教化するための創造あふれる作品と説明する。ブラインティンガー

もまた、動物寓話には、人間を頭ごなしに説教するものではなく、楽しませながらわかり

やすく説得する効果がある点を評価していた11。 

また、寓話以外でも、人間を動物として表象することがある。また実在しない空想上の

動物や生き物（Fabelwesen）の表象も、考察する必要があるだろう12。 

プリニウスの博物誌では、ヨーロッパから遠く離れた地域の住民が、想像上の形態を有

する生き物として語られていた。頭部がなく胸に顔のついたブレムミュアエ族や目玉が一

つのアリマスポイ族は、異文化の住民を表象するために、時代を超えて使われ続けた典型

的な表象であり、大航海時代以降、新大陸から宣教師が記した報告書のなかでも描かれて

いた13。30葉の羊皮紙をつなぎ合わせてつくられた古地図のエプストルフ図（（13世紀頃作

成）は、キリスト教文化圏を中心においたマッパ・ムンディであるが、この地図の縁つま

りキリスト教文化圏の外部は、奇怪な姿をした怪物や動物が描かれており、キリスト教化

されていない地域の人間たちを、人間ならざる怪物として表象していた当時の世界観が映

し出されている。 

ウド・フリードリヒは、 人間動物そして動物人間』と題されたモノグラフィーのなか

で、空想上の動物を含む動物の文学表象の文化史的な意味を考察している。彼の研究で扱

われているのは、主に、10世紀から 12世紀の文献であるが、中心に分析されているのが、

人間と動物との間の線引きであった。ウド・フリードリヒによれば、この線引きは一定し

ておらず、動物を表象することによって、人間と動物をわける境界線が絶えず引き直され

たと論じている。なぜ境界が引き直されなければならないのか。人間と動物の線引きは、

時代や文化の変化に応じて引き直されなければならなかった、自己と他者の間の境界線、

正常と異常との間の境界線であったことを、ウド・フリードリヒの研究は明らかにしてい

る。 

ウド・フリードリヒの研究のなかでも、フォーカスが向けられているのが、境界上に位

置する動物と人間の混合した境界的人物（（Grenzfiguren）である14。この境界的な人物とは、

動物的な容姿や振る舞いをする人間であったり、逆に、外見上は人間でありながらも人間

の内面を持たない存在、つまり言語を操り、神の理解に必要な知性をもたない人間の表象

であったりした。こうした表象は、具体的には、異文化に属する集団の表象、または共同

体をおびやかす集団の表象であった15（。また創造主である神からメッセージを託された存

在の表象であったり16（、過度な暴力性や放逸な性欲をもつ例外的な人間の表象であったり

したことを、フリードリヒの研究は例証している。こうした境界に位置する表象の代表格

が狼男（（Werwolf）であった。しっかり歩くこともできず、また言葉を正しくしゃべること

もできなかったカスパー・ハウザーの描写で、まずもって動員されたのが、正常と異常に

境界に住まう伝統的な狼男の表象であったといえるだろう。 



 

─ 54 ─ 

 

２．動物の感情 

 

自己と他者の境界の表象に動物を利用することとはことなり、人間と動物を文字通り重

ね合わせて表象する系譜も存在していた。遠藤は、 情念（・感情（・顔』のなかで、18世紀に

おける観相学への関心の高まりの前史として、動物を媒介する人間理解、つまり動物観相

学の伝統に着目する必要があると指摘している17（。遠藤ならびに他の研究を援用するなら

ば、動物観相学は、偽アリストテレス 観相学』の受容の歴史のなかで形作られてきた、

動物という媒介辞によって、人間を類型化して理解する方法であった18。 

どのように動物を使って人間を理解するのか。動物という媒介辞についての、ルネサン

ス期の観相学の基礎を築いたデラ・ポルタの説明を確認しておこう。例えば、ある人間が

勇敢であることを判断するためには、四肢の大きさでもって勇敢さを示すライオンという

媒介辞を使うことによって可能となる。つまり四肢の大きな人間は、ちょうど勇敢なライ

オンの四肢は大きいという媒介辞を挟むことによって、勇敢であるという判断が可能にあ

る。このように、類型化された動物の特定の性格を用いて、人間の類型化を試みた学問が

動物観相学であった19。 

デラ・ポルタが書き残した、動物を媒介しての、人間の類型化の例をいくつか確認して

おこう。たとえばフクロウは頭部の大きな人間を理解する媒介として紹介されている20（。

古代の観相学の編者であるポレモンとアダマンティウスによれば21（、頭部の大きさは、鈍

い知性、習得のしがたさを意味し、偽アリストテレスでは、頭部の大きさは、そのなかの

物質の多さに関係しているから、おおよそ眠りがちである。このように古代の観相学の説

を引用する。このようにデラ・ポルタ自身は、伝統的な諸説を紹介し、それを検討しなが

ら、頭部の大きさは、フクロウではなく、むしろロバと比較したほうがよいだろうと提案

する。ここから、頭部の大きな人間は、粗野で、不器用で、愚鈍で、理性がなく、常に心

ここにあらずという状態で、おずおずしていると結論づけられることになる。 

また頭部の大きさを判断する上で、ライオンは、中ぐらいの大きさの頭の人間を理解す

るための媒介辞としても機能する。ライオンは、知性があり機知に富むが、おずおずして

もいて、また気前もよいとするアルベルト（・マグヌス）の説がまず紹介されているが、

デラ・ポルタ自身は、ライオンからおずおずとした性格を導きだすのは間違いであると、

中ぐらいの大きさの頭からは、猛々しく、堂々とした性格が読み取れると述べている22。ラ

イオンという動物の猛々しい性格が中程度の大きさの頭を有する人間に付け加わることに

なる。 

このように、デラ・ポルタの（ 人間の観相術』は、人間を解釈するための媒介辞たる動

物のカタログであったことがわかる。またその記述内容から、古代から伝わる動物観相学

の言説をまとめ、それについて批判的に注釈もくわえられた動物観相学の集大成でもあっ

たといえるだろう。 

以上は、人間の頭部の大きさを、動物を手がかりに解釈した例であるが、顔を構成する



 

─ 55 ─ 

 

部分についても同じように動物を介して解釈されることになる。 

たとえば、額の大きな人は、牡牛が手がかりとなる23。アリストテレスの（ 動物論』と、

偽アリストテレスの 観相学』の記述を引き合いにだして、大きな額は、怠惰で遅鈍な人

間を意味すると説明する。同様の説は、ポレモンの著作にも確認できると断った上で、デ

ラ・ポルタは、メレティウス24の説である、大きな額は、おっとりとした性格と知性の僅少

さが読み取れるとする説を採用していた。 

そしてまた、猟犬は、眉あたりの皮膚に膨らみがある人相を持つ人間の性格を特定する

ために利用され、残酷な血、復習心の強さが読み取れると指摘する25。この猟犬についての

記述で興味深いのは、デラ・ポルタがカタログ化した動物が、いわゆる近代的な類や種と

いった分類規則に従っていなかったという点だ。もちろん猟犬に適した犬の種というもの

は経験的に特定されていたと思うが、猟に随行するという、犬に与えられた役割でもって

動物がグループ化されてもいたのである。 

こうした動物と人間との照応関係を支えている思想史的なバックグラウンドはどのよ

うなものであったのだろうか。研究者ムラトーリは、偽アリストテレスの 観相学』で提

示された、魂と身体には照応関係があるという前提の上に、神学的な世界観が組み合わさ

れている点を指摘している26。動物にある特定の性格を認めることができるのは、例えば、

オオカミという動物にはオオカミの魂が、ヒツジという動物にはヒツジの魂が、創造され

ているからだ。つまり、それぞれの動物には、その動物固有の特質の原因たる動物それぞ

れの魂が創造されているからであり、動物の身体にはその魂の特質がより単純にあらわれ

ているとする神学論に裏打ちされた世界観が、動物観相学を支えていた27（。このような前

提の上に、被造物のうちで最も高等な人間の顔には、高等なる人間の魂の痕跡が複雑に刻

み込まれている。この複雑な人間の魂の痕跡を、単純な魂の反映である動物の顔を手がか

りに、ひとつひとつ読解するための術が、観相術であった。 

さらにもう一点、確認しておかなければならないのが、デラ・ポルタにはじまるルネサ

ンス期の観相学が、正しい友情を育むための技、つまり善人と悪人とを見分けるための実

践的な技能として人々に求められていた点だ28（。動物を媒介として、表情を読解する観相

学にとって、人間の顔は複数の動物の印が複雑に刻まれたパズルのようなものであった。

だからこそ、人相から善人か悪人かを読み取ることは、簡単ではなかった。デラ・ポルタ

は、（ 観相術』の冒頭で、（「人の心には、多くのさまざまなニセの飾り（（Gleyßnereien）で覆

われており、すべての人間の本性も、いわばベール（Schleyer）や幕（Vorhang）で覆われ

ていて、額や眼や顔を覆っていることもある」29と指摘していた。人間の人相とその心の間

には、動物のような、顔と心の単純な照応関係は成り立っていない、だからこそ多数の動

物という媒介辞に熟知していることが必要だった。 

 

 

 



 

─ 56 ─ 

 

３．感情というパズル 

 

動物という媒介辞を介さなくとも、ある特定の感情に対応する模範となる顔の表情を熟

知していれば、人間の感情を適切に描き出すことができる。このことを示したのが、1668

年にフランスの王立芸術アカデミーにて、ル・ブランがおこなった、感情についての講演

であった。この講演が公刊される際には、感情を表現している模範的な表情をおさめた銅

版画も綴じられることになった。後世、この銅版画だけが表情の見本帳として流布するこ

とにもなった。 

「（絵画）表現は、心の動きを表すものであり、感情が引き起こした結果を、目に見える

ようにする」30。ル・ブランにとって、人間の表情を描く絵画は、感情という人間の心の動

きを明示するための方法であった。 

このようなル・ブランの表情と感情との堅固な結びつきは、後年、ズルツァーが記した、

人物画の本質的な定義にまで引き継がれているといえるだろう。「人の容姿、とりわけ顔の

形（（Gesichtsbildung）から、その人の心で何が起こっているのかがわかる。私たちは身体の

うちに心を見る。だからこそ、身体は心の像である。または身体は、心そのものが見える

ようになったものだと言える」31、このようにズルツァーもまた、顔（（ポートレイト）を描

くことと、感情または心との間には、確固とした相関関係があると定式化していた。 

ル・ブランに立ち返り、彼の感情の説明を確認しておこう。ル・ブランによれば、（「感情

とは、心の動きである。心は感覚的な部分にあり、またそこにおいて引き起こされるもの

である。そして心が有用とみなすものに対して、それを求めようとする感情がおこり、心

が害悪と受け取るものについては、それを避けようとする感情が生じる。（［…］結局のとこ

ろ、心において感情を引き起こすものが、同じように、身体では行為を引き起こしている

のである」32。 

このように、ル・ブランの立場は、身体に現れるものの原因は感情にあるとするもので

あった。しかも双方の関係は、精気（（Geister）を伝える神経（（Nerven）を通して、筋肉（（Mäußlein）

が動かされることによって、身体の動作が生じると33、生理学的な説明が試みられていた。

ル・ブランについてのこれまでの研究が指摘するまでもなく、ル・ブランの感情論は、デ

カルトの（ 感情論』34を下敷きとしたもの、たとえば上記の引用のほぼすべては、デカルト

による、愛と憎しみとについての説明を、そのまま繰り返したものであった。 

ル・ブランは、人間の感情を、驚き（（Bewunderung）、愛情（（Liebe）、憎しみ（（Haß）、欲

求（（Verlangen）、喜び（（Freude）、悲しみ（（Traurigkeit）の６つの基本感情からなるものとし

て定義し35、それ以外は、これらの基本感情が混合した感情（（vermengte Leidenschaft）と説

明した。つまり、画家ル・ブランに従うならば、６つの基本感情とそれらを示す６つの表

情を、的確に描くことに熟達するならば、画家は、基本感情をまぜあわせることによって、

人間のあらゆる感情を表現することができるというのだ。このように人間の感情を、６つ

の基本感情をパレット上でまぜあわせたものと比喩的に説明する立場もまた、デカルトの



 

─ 57 ─ 

 

 感情論』からの借用であった。（「単純で基本的な感情は、驚き（（Bewunderung）、愛（（Liebe）、

憎しみ（Haß）、欲望（Begierde）、喜び（Fröhlichkeit）、悲しみ（Betrübnüß）の６つだけで

あり、他のすべての感情は、これら６つ感情のいくつかを複合したもの、あるいはそれら

を種としてそこに属している」36と、デカルトは、基本感情について説明していた。 

ル・ブランがおこなった感情の生理学的な説明が、デカルトの感情論から影響を受けた

ものであったことは既に述べた通りである。デカルトの言葉を引用しよう。「感情とは、一

般的に、心の知覚または運動である。それらは、心に直接関係しているものであり、精気

の何らかの運動によって引き起こされ、維持され、強められる」37。この引用からもわかる

ように、デカルトは、感情はあくまでも思惟実体である精神または心で生じている知覚や

運動であるが、それは同時に、延長実体である身体における精気の運動として生理学的に

も説明されるものであった。例えば基本感情のひとつである驚きは次のように説明される。

驚きとは、精神が不意打ちを受けることであるが、身体では、観察に値する刻印が脳に生

じることであり、そこへと勢いよく向かう精気の運動によって、この刻印は強められ、保

持されるようになる。このように精気が、一ヶ所に集中することによって、全身は彫像の

ように硬直する。このように生理学でもって、感情に対応する身体の様子が説明された。 

確かにル・ブランの著作は、デカルトの感情論を繰り返したものであったが、同時に彼

は、デカルトの基本感情という考え方を、絵画における人物の感情描写の技巧へと結びつ

けることになった。この感情表現の技巧は、絵画を超え出て、舞台芸術における演技論に

も影響を与えることになった。 

ヨーハン・ヤーコプ・エンゲルの（ 演技術についての諸理念』は、演技による感情表現

のテクニックについて論じた著作であった。当然であるが、エンゲルもまた、心つまり感

情は身体でもって表現することが可能とする立場をとっていた。エンゲルの演技論は、書

簡という体裁をとっているため、その記述は理論的ではないのだが、エンゲルは、アルブ

レヒト・ハラーの不随意反応を引き合いにだして、自然は、表情や身振りといったすべて

の記号と、内なる感情とを隠された絆でもって結びつけていると説明していた38（。そして

また、人間が抱く感情は無限にあるのだから、それらを演技によって表現することはでき

ないという批判に応答して、ル・ブランの絵画論と同じように、基本的な感情を表現する

身振りや表情を組み合わせることによって、様々な感情を表現することが可能であると主

張した。 

「混合した複数のものからなる内なる感情（（Empfindung）が、それこそ無数にあること

は疑いないことです。しかし、純粋かつ単純な感情に対して、そうした感情のそれぞれに

対して、明確な表現を与えることができるとしたら、混合した感情の表現もまた、決まっ

たものとなるのではないでしょうか。感情の多くが、単純なものの混合であるのだから、

複雑な感情の表現は、単純な表現を組み合わせたものになるのです。問題となるのは、こ

うした単純な感情の結びつきの規則を見つけることができるのか、それともできないのか

ということになります」39。 



 

─ 58 ─ 

 

この引用が示すように、エンゲルにとって演技とは、基本的な感情という意味素をつな

ぎあわせるための文法のようなものといえるだろう40。 

エンゲルは、言葉で発せられた理念では、登場人物の心の輪郭さえ十分に描くことはで

きないのであり、舞台で的確に表現されることで、生き生きとした色彩豊かな心の絵画と

なるとも説明している41（。エンゲルが、絵画の比喩を使っていることを見逃してはならな

いだろう。ル・ブランからはじまる、顔や身体によって感情は表情できるとするパラダイ

ムが引き継がれているからだ。 

感情の絵画表現、そして感情の身体表現を確認したところで、感情とその表現との関係

が本質的な変化を被っていたことを、ここで指摘しておきたい。絵画や演技による感情の

表現へと関心がずれていくことによって、感情は、観相術のように読み取られるものから、

表現されるものへとかわってしまった。別の観点から言い換えてみるならば、特定の感情

がアプリオリに存在し、それを顔や身体が表現するのではなく、絵画や演技によって、感

情は表現されるものになったのである。 

この感情と表現に生じた変化は、表現に求められた機能の変化からも、跡付けることが

できる。既に述べたように、デラ・ポルタは、友情を結ぶべき相手を選ぶために、感情を

表現する表情を読み取る術を集大成した。デラ・ポルタにとって感情の表現は、個人的な

人間関係のなかにとどまるもの、あくまでも個人と個人の間で提示され読解される表現で

あった。しかし、デカルトの感情論を下敷きとした、ル・ブランの絵画論そしてエンゲル

の演技論は、絵画や舞台という不特定多数の眼差しにさらされる表現が問題となっていた。

つまり絵画とそれをながめる聴衆、舞台で表現している役者と観客との間で、表現は機能

するようになった。このような表現をとりまく空間の変化は、デカルトの感情論にも影響

を与えていたと考えてもよいかもしれない。 

デイヴィット・ワイルスが指摘するように、デカルトにとって、感情の考察は、劇場的

な空間を設定してはじめて可能になるものであったといえるだろう42（。消化腺という脳の

中心にある小さな劇場が、精神が安全に活動するための空間である。デカルトが第２省察

で思考実験をしたように、すべての知覚を捨象した精神がすわっているのはこの劇場、精

神にうつるものは、この小さな劇場での演目のようなものであった。したがって感情もま

た、顔というこの劇場に一番近接している役者が演じているものであり、感情の演技は、

能動する精神にとっては、あくまでも鑑賞するだけ、つまり受容するだけのものであった。 

しかし、舞台を鑑賞して、そこから様々な感情が引き起こされるとはいえ、「感情が引き

起こされていることを、精神が知覚していることに、私たちはひそかに喜んでいる」43と、

デカルトは説明する。つまり、この知性の喜び（Freude der Vernunft）は、感情が引き起こ

される仕組みを理解していることによる、能動的な喜びということだろう。彼の基本感情

とその組み合わせからなる感情論は、様々な感情を知的に処理するための手引書のような

ものであり、その手引き通りに感情を理解することによって、知性は喜びを感じるという

のだ。この知性の喜びは、引き起こされた他の感情に流されてしまうこともない。この喜



 

─ 59 ─ 

 

びでもって、精神は、最終的には、あらゆる感情に対する絶対的な支配（eine absolute 

Herrschaft）を獲得する44ことができるということになる。 

 

 

４．感情という空虚 

 

表現がおこなわれる空間の違いに加えて、顔や身体が担う表現機能の変化を指摘する研

究もある。ミヒャエル・フランツは、表現の歴史を扱った研究のなかで、デカルトの感情

論のように、身体による感情表現が、生理学的に説明されることにともない、身体は感情

を表現する記号としての機能を失うことになったと指摘する45（。身体によっておこなわれ

る表情や演技は、結局のところ身体が機械的な仕組みで作りだすものであって、感情は、

結果的に、ある特定の型でもって表現されるものでしかない。身体は、感情を表現する記

号であることをやめ、たとえば抜け目のなさを示す薄くてとがった凸型のユダヤ鼻のよう

に46、その人が属する文化や社会集団を示す記号として機能しはじめるようになる。 

ミヒャエル・フランツのこの主張を敷延すれば、感情だけが、身体において特権的に表

現されるのではなく、感情表現は、あくまでも身振りや作法のひとつとして、その人物が

属する文化的な集団や社会的な階層を示すポーズのひとつとして解釈されるようになった

ということになるだろう。このような前提に立つならば、ル・ブランがおさめた銅版画に

よる表情コレクション、エンゲルの演技論が担っていた社会的な意味も、おのずと明らか

になる。つまり、顔の表情やら演技や身振りというものは、その人に備わる感情を表現す

るのではなく、その人が属する文化や身分を適切に表現するためのものであった。18世紀

末になると、身体的弁才 (körperliche Beredsamkeit)と呼ばれるテクニックも登場してくる。

身体的弁才を極めるためには、身体による自然な感情の表現を習得するだけでは不十分で

あり、慣習的な記号つまり社会集団によって異なるため身体の表現を習得することが求め

られた47。クニッゲが、 人間交際術』のなかで主張していたこともまた、このような身体

表現をとりまく状況を説明している。（「人間の価値は、自分自身をどう作りあげるか（（wozu 

er sich selbst macht）、によって決まるのであり、それ以上でもそれ以下でもない」48。ここ

でクニッゲは、人間の交際において、人は演じる必要があると忠告していた。まさに顔の

表情や身振りは、ある特定の文化や身分において期待される感情表現を、適切なタイミン

グでおこなうための、習得されるべき身体技能になったということになる。 

さらに大きくメディア史の視点から、エリック・ポラートは、身体表現について、内面

を表現することから、身体が示す知覚可能な表現へと変化したと述べている49（。彼の議論

の全体を踏まえて言い換えるならば、身体表現の背後にアプリオリに存在する感情のよう

なものを前提とする必要はなくなり、あくまでも身体の表現は、身体がつくりだしたもの

として理解されなければならなくなった。この身体の表現のあたらしいとらえ方は、エン

ゲルの演技論のなかにも痕跡をのこしていた。（「感情の表出にかかわる演技者は、心の内側



 

─ 60 ─ 

 

を問題にする哲学者のかたわらでおどおどする必要もなく、哲学者による感情の説明にご

丁寧に従う必要はない」50。というのも哲学者にとってはひとつの感情であっても、演技す

る者にとっては異なる表現をとることがあり、逆に、哲学者が心のうちに区別する感情が、

身体の演技では同じものになることがある。エンゲルが例として出しているのは、嫉妬

（Neid）と恨み（（Mißgunst）である。どちらの感情も、顔を悩ましげにゆがめ、横目で対象

を見て、目を細め、そして半身に構えた姿勢をとることで表現される。確かにエンゲルは、

心のうちの感情を前提とする哲学者の立場を退けてはいなかったが、感情ではなくむしろ

その表現を突き詰めていく演技論が、身体表現はそれに相当する感情を表現するという伝

統的な前提と、整合性を保つことができなくなりつつあったことを、読み取ることができ

るだろう51。 

このような感情と身体表現が被った変化を、メリッサ・パーシファルの研究を引き合い

にだして次のように総括できるかもしれない。パーシファルは、18世紀前半の唯物論的な

知覚論を例証として引用しつつ、感情が、人間のうちにあるものではなくなり、人間を観

察する者が解釈によって導き出すものとなったと指摘する52（。つまり観察者が人間の表情

や振る舞いを解釈することによって、その人のうちに感情があるのだと想定する、従来と

は逆の感情理解が登場することになった。 

この変化を端的に伝えているのが、レッシングがラオコオン論のなかで言及した、鑑賞

者の想像力の重要性であろう。レッシングのラオコオン論は、絵画や彫刻と、詩に区分で

きるようなふたつの芸術ジャンルにおける記号機能の違いを論じたものだが、目に見える

部分の様々な性質を一挙に表現する、併存記号としての絵画や彫刻においては、鑑賞者の

想像力の関与が必要になると、レッシングは指摘した。ラオコオン像が、苦痛を表現する

一歩手前の、苦しみの感情を抑制した一瞬を切り取ったものであることについて、ヴィン

ケルマンが、理想美の追求を理由に、ギリシャの彫刻家は、苦痛の表現を緩めて表現した

と説明したことに対して、レッシングは、まさに苦痛を表現する一歩手前の瞬間が切り取

られることで、像を鑑賞する人たちの想像力に自由な活動が許されると自説を展開した53。

仮にラオコオン像が、苦しみの最高の段階を描いた像であったとしたら、想像力の翼は逆

にしぼんでしまい、ラオコオンの最期、または息絶えた彼の姿を想像するだけだと、感情

の解釈に、鑑賞者の想像力の働きが必要になることを論じていた。 

とはいえ、パーシファルのように、感情は観察者によって解釈されるだけのものと、言

い切ることも難しい。18世紀当時の感情についての理論として、ゲオルク・フリードリヒ・

マイアーの（ 感情の動き一般についての理論的な教え』の議論をここで確認しておきたい。 

マイアーもまた、身体とそれに対応する感情というものがあり、両者が関連するという

立場を前提としている。例えば、激しい感情があれば、それ相応の変化が身体にもあらわ

れると論じていた。  

この点で、マイアーは、感情というものを人間のうちにアプリオリに存在するかのよう

に理解していたといえるだろう。しかしマイアーは感情を、驚き、愛情、憎しみのように、



 

─ 61 ─ 

 

カタログ化されたものとしては理解していなかった。マイアーは、感情を、心の表象する

能力から説明する。心は表象する。ただしその表象が混雑している場合には、その表象は

感情となる。 

マイアーは、デカルトが感情論で議論していたように、感情を身体の次元で生理学的に

説明してもいない。マイアーは、感情も（デカルトが思惟の能力と認めていた）認識も、

ともに心の表象であると説明していた。ここでマイアーは、表象に明晰さの度合いを認め

るライプニッツやヴォルフの魂の表象理論に依拠している。つまり、認識と感情の違いを、

表象の明晰さの度合いとして説明する立場である。 

さらにマイアーは、表象が明晰で判明になることは、表象の一部にフォーカスがあたっ

ている状態と説明する。それゆえ、表象する心には、フォーカスのあたっていない混雑し

た表象が絶えずつきまとうことになる。マイアーは、人間の心には、必ず感情が生じてい

るのであって、感情をなくしてしまうことは不可能だとも主張していた54。つまり、一切の

感情を捨象した純粋に理性的な認識に相当するような表象はありえないということになる。

こうした表象論を前提とすることで、マイアーは、例えば、強い感情に押し流されて正し

い判断ができない状況が説明できるという55（。判明さの度合いが混在している表象のなか

で、いったん混雑した表象が優勢になると、それはまさに嵐の突風のように、他の表象を

も混雑させる。いちど混雑した表象が優勢となると、それを静めることは容易ではない56。

さらに、混雑した表象のなかにも、起こりやすい型の混雑とも言うべき表象があるとマイ

アーは説明していた57。混雑した表象のこの特定の型が、これまで驚き、愛情、怒りなどの

特定の名称で呼ばれてきた感情に、相当するのだろう。 

さらにマイアーの感情論で興味深いのは、こうした混雑した表象と身体との関係だ。混

雑した表象が起これば身体にも変化が起こる。しかしそれは、血流の増加や体温の上昇と

いった変化であって58、顔の表情や身振りのようなものとして現れるのではない。 

そもそもマイアーの感情論の枠組みでは、感情である混雑した表象はそれこそ無限なの

だから、そもそも名状しえないものであり、表情や身振りでもって一義的に表現されるも

のではなくなってしまっている。感情はもはや、決して身体によって表現されることのな

い奥にとどまるものとなってしまった。感情は、自分にとっても、ましてや他者にとって

もわからない混雑した表象になってしまったのである。 

このような感情と身体表現の時代的な変化をたどってみると、18世紀後半に、ラーファ

ターが発刊した 観相学断片』は、もはや機能が認められなくなった感情の記号としての

表情を、それこそ忘却される前に、記録した仕事だったと考えてもよいのではないだろう

か。 

当然であるが、ラーファターもまた、心である人間の内面と、外に表れる顔の表情との

間に照応関係があることを前提としている。それを象徴するように、 観相学断片』での最

初の例示は、人間の内面の美しさと醜さに対応する、美しい顔と醜い顔であった。 

「顔の特徴には美と醜があること、これは健全な目にとっては、たとえ訓練された目で



 

─ 62 ─ 

 

なくとも、明らかなことです。このようなことを私は前提としているのです。身体全般の

本質的な美しさに対して、または肉体の美についての永遠に真実で堅固な原則に対して、

奇妙な反論がなされることがあるとしてもです。 私は、最も美しい人相を最も醜い人相を

ならべて置いてみることにしましょう。 とすれば、前者を醜い！後者をとてもうっとりす

るほど美しい！などと叫ぶ人は誰もいないはずです」59。 

そしてラーファターは、ル・ブランの感情論に綴じ込まれた人相図も貼り込み、心の落

ち着き、愛、喜び、尊敬、軽蔑、憎悪、怒りといった基本的な感情を、誰もが一瞥で読み

取ることができると主張した60。デカルトとル・ブランが基本感情に数え入れた、驚きは含

まれていないのだが、ここでラーファターが、６つの基本感情論を記録しようとしていた

ことはあきらかだろう。もちろん 観相学断片』の第２部では、牛、犬、ラクダ、鳥など

動物の頭部の銅版画を含めて、動物観相学についての知識も収録されていた。 

しかし、表情や身体を、感情を表す記号として素朴に前提できない議論が登場していた

時代である。例えばリヒテンベルクのように、人間の顔は、カボチャやヒョウタンではな

いという批判が、ラーファターの著作に向けられることにもなった。リヒテンベルクの批

判を簡単に紹介しておこう。 

「私たちの身体は、心と世界の間に位置している。それゆえ、双方の影響を反映するこ

とになる。身体は、内なる傾向や能力だけではなく、運命の仕打ち、風土、病気、食事、

悪意は言うに及ばす、偶然または義務としてふりかかる数限りないひどい出来事からも、

影響を受けているものだ」61。 

人間の表情を形作っているのは感情ではない。むしろその人が育ってきた環境、食生活、

病歴のほうが、表情に与える影響は大きいというあたりまえの事実を、リヒテンベルクの

批判は、呼び起こそうとしているのだろう。 

「顔に表れているものすべてが、頭脳や心に関係しているだなんて。その人が何月に生

まれたのか、寒い冬だったのか、緩い産着を着せられていたのかどうか、乳母がおっちょ

こちょいだったのか、寝室の湿度が高かったのか、子どもの頃の病気はあったのか、そう

いうことを表情から聞き出さないのか」62。 

リヒテンベルクによれば、顔から読み取るべきなのは、その人がこれまでたどってきた

境遇を物語る個人史ということになるのだろう。このように顔という感情表現の回路が遮

断されてしまったことで、感情をどう表現するのかという問題が、解決不可能な形で回帰

してくることになる。もし自分の感情を表現することができるとすれば、どのように伝え

ればよいのだろうか。表情や動作という身体記号など使うことはできない、だとすれば身

体を透明なガラスにかえてしまえばよい。しかしそうなれば、自分の感情は誰もがのぞき

見ることのできるものとなってしまうだろう。ヨーハン・クリスチャン・シュピースが、

 狂人たちの自伝』のなかに記録した、胸の部分が透明なガラスでできているという妄想

にとりつかれたヤーコプ・Ｗという名の農民の症例は、この感情の表現をめぐる問題のあ

らたな局面を示す逸話として、解釈することができる。 



 

─ 63 ─ 

 

ヤーコプの症例を紹介しよう。ヤーコプは、勤勉と賢さで当地でも有名なチロルの農夫

であった。彼は使用人マリーに恋をしていた。マリーは貧しい家の娘であったが、気立て

がよく美しかったこともあり、婚前の性交渉により出産経験もあった女性であった（この

不義の子は出生後に亡くなった）。ヤーコプは、マリーへの恋心と、成功した農夫としてそ

れ相応の女性と結婚しなければならないとする兄妹たちの圧力との間で板挟みにあい、こ

の妄想にとりつかれてしまった。 

病んだヤーコブは、見舞いにきてくれたマリーに対して、胸の部分においた手をどかし、

「これでうれしいか？」と尋ねた。わけがわからず困惑するマリーに対して、ヤーコプは、

「ちがう！ここをのぞきこんで、読むだけでいい！」と強く答える。 

マリー「一体、私は何を読んだらいいの？」 

ヤーコプ「ぼくが君のことを心から愛していること、一生愛し続けることだよ。」 

マリー「そのことは、もう話題にしないことにしたはずでしょう。」 

ヤーコプ（「（悲しそうに）分かっているさ、わかっている。君が、世界で一番の不孝者の

僕のことを愛せないことはわかっている。でも僕の君への愛情がこうはっきりと読み取れ

るのだから、うれしいはずではないのかい？君の前では僕は心を隠さないよ。君はいつで

もすばらしいものを、私の心に見つけることができるんだ。（ひっそりと）でも、僕の兄妹

たちには、これは隠しておかないといけないな、だって兄妹たちを、僕が心から嫌ってい

ることもはっきり読まれてしまうからね。」 

マリー「（訝しげながら）何わけのわからないことを言っているの？誰があなたの心を

読めるというの？」 

ヤーコプ（「何でそんなことを尋ねるんだい。はっきり言ったじゃないか。（［略］（かれは

着ているベストを脱ぎ捨て、彼女に裸の胸を見せると）見えるかい？胸がところどころ、

ガラスになっていて、水晶のように透き通っているだろう？私の心が見えるだろう？私の

考えが全部そこにはあるだろう？それでもまだ僕の言っていることを疑うのかい？」63 

その後、治療にあたった医師は、胸の部分にあてる石膏型を用意すると提案した。石膏

を胸にあてておけば、外からのぞかれることもなく、しばらくすれば肉はまた戻ってくる

と、医師はヤーコプを説得する。しかし結局のところ治療は成功しなかった。 

このヤーコプ・Ｗの症例から読み取れるのは、伝えたい相手には、感情をはっきりと伝

えたいが、それ以外の人には、感情は読み取られては困るという、劇場化してしまった表

現をとりまく空間では、矛盾した欲求であった。しかしもちろん、その根底にあったのは、

感情とその表現の決定的な閉塞状況のなかで、それでも感情を抱くこと、感情を伝えるこ

とはいかにして可能かという、とても困難な問題をめぐる苦悩であったと言えるだろう。 

ここで、これまでの議論を整理しておきたい。通常の人間社会の中で育成されてきてこ

なかった人たち、それは動物にもたとえられる野生人であった。彼らをながめる眼差しは

どのようなものであったのか、それを確認するために、観相学の伝統をたどってきた。18

世紀になると、もはや観相学は機能しなくなる。それは心や感情は、読み取られるもので



 

─ 64 ─ 

 

はなく、表現されるものへと変化したからであり、それと同時に感情は、驚きや愛情のよ

うに特定の名称で名付けられる一義的なものでもなくなってしまったからであった。次稿

では、動物をながめるという眼差しの系譜を、動物の行動を観察記録した言説や、動物園

のような観察施設の歴史といった視点からたどり、野生人という表象を支えた別の思想史、

文化史的な背景を考えてみることにしたい。 

 

 

1  Paul Johann Anselm Feuerbach, Kaspar Hauser. Beispiel eines Verbrechens am Seelenleben des Menschen , 

Ansbach 1832, S.16. 
2 Ebenda, S.16f. 
3 このような問題設定をとる本稿は、野生人または野生という形容の概念史についての研究でもある。野

生人という概念の歴史とその問題については、以下の研究を参考のこと。Haydn White, Forms of Wildness. 

the Archaeology of an Idea, in: Tropics of Discourse, Johns Hopkins University Press 1978, pp.150-182. 
4 Karl August Ott, La Fontaine als Vorbild. Einflüsse französischer Fabeldichtung auf die deutschen Fabeldichter 

des 18. Jahrhunderts, in: Peter Hasubek (Hg.) Die Fabel Theorie, Geschichte und Rezeption einer Gattung , Berlin 

1982, S.76-105. 
5 Vgl. Sebastian Schönbeck, Die Fabeltiere der Aufklärung, Stuttgart 2020, S.132. 
6 Lessing, Von dem Gebrauch der Thiere in der Fabel, in: Ders., Fabeln, Berlin 1759, S.182f. 
7 寓話について文学理論についての整理は、以下の研究を参照。Monika Schrader, Sprache und Lebenswelt. 

Fabeltheorien des 18. Jahrhunderts, Hildesheim 1991. 
8 Johann Christoph Gottsched, Versuch einer critischen Dichtkunst, 4.Aufl., Leipzig 1751, S.170f.  
9 Ebenda, S.170. 
10 Johann Jacob Breitinger, Critische Dichtkunst, 1.Bd., Zürich 1740, S.205. 
11 Ebenda, S.165. 
12 Vgl. Art. Fabelwesen, in Kurt Ranke (Hg.), Enzyklopädie des Märchens, 4.Bd., Berlin 1984, Sp.764f. 
13 例えば以下のアメリカ大陸の報告。Joseph François Lafitau, Allgemeine Geschichte der Länder und Völcker 

von America, Halle 1752.（元となるフランス語による報告書 Moeurs des sauvages Americainsは 1742 年に

出版された。） 
14 Udo Friedrich, Menschentier und Tiermensh, Göttingen 2009, S.115. 
15 Ebenda, S.116f. 
16 Vgl. Ebenda, S.119f. 
17 遠藤知巳 情念・感情・顔』以文社 2016, p.573. 
18 アリストテレスの著作として誤って伝えられてきた小品集のなかにふくまれた観相学。メッシーナの

バルトロメウがギリシャ語からラテン語に翻訳したものが伝承している。現存する 120 以上の写本の

存在からも、その影響力の大きさがわかる。cf., Lisa Devriese, An Inventory of Medieval Commentaries on 

Pseudo-Aristotle's Physiognomonica, in: BULLETIN DE PHILOSOPHIE MÉDIÉVALE, 59 (2017), pp.215-246. 
19 Giambattista Della Porta, Menschliche Physiognomy. Daß ist, Ein gewisse Weiß und Regel, wie man auß der 

eusserlichen Gestalt, Statur ... deß menschlichen Leibs ... schliessen könne , Franckfurt 1601, S.64. 
20 Della Porta, a.a.O., S.68. 
21  ポレモンの観相学それからアダマンティウスについては、以下の論集の導入部を参照のこと。Simon 

Swain, Seeing the face, seeing the soul. Polemon's physiognomy from classical antiquity to medieval Islam , 

Oxford 2007. 
22 Della Porta, a.a.O., S.79f. 
23 Ebenda, S.123. 
24メレティウス De constitutione humanae naturae の著者（9世紀の医師）のことであろうか。 
25 Della Porta, a.a.O., S.141. 
26  Cecilia Muratori, From Animal Bodies To Human Souls. (Pseudo-) Aristotelian Animals in Della Porta's 

Physiognomics, in: Early Science and Medicine, Vol. 22, No. 1 (2017), pp.1-23. 
27 Muratori, op.cit., pp.6f. 
28 Mark Greengrass, The Face of Friendship: The Ethics and Politics of Physiognomy in Renaissance Europe, in: 

Christian Müller, Silke Edinger, Christian Alvarado Leyton (Hg.), Nahbeziehungen zwischen Freundschaft und 

Patronage, Göttingen 2017, pp.149-168; p.156. 

                                                      



 

─ 65 ─ 

 

                                                                                                                                                                  
29 Della Porta, a.a.O., Vorrede. 
30 ［Le Brun］, Deß Welt-berühmten Herrn Le Brun, Königl. Französiß. vornehmsten Hof-Mahlers zu Paris 

Entwurff, Wie die Künstler die Affecten der Menschen exprimiren sollen , Augspurg 1704, S.2. 
31 Johann Georg Sulzer, Allgemeine Theorie der schönen Künste , 2.Theil, Leipzig 1774, Art: Portlait, S.918. 
32 Le Brun, a.a.O., S.2-3. 
33 Vgl. Ebenda, S.3. 
34 通常、 情念論』と訳されるが、ここでは感情という語を使うことにしたい。 
35 Le Brun, a.a.O., S.6-8. 
36 Renatus Cartesius, Tractat Von den Leidenschafften Der Seele, Frankfurth 1723, S.76. なおル・ブランとデカ

ルトの６つの感情にあてられたドイツ語には、欲求と悲しみにあてられたドイツ語に違いがある。こう

した感情をしめす語は、まだ術語として定着していなかったことがわかるだろう。 
37 Ebenda, S.35-36. 
38 Johann Jakob Engel, Ideen zu einer Mimik, 1.Bd., Berlin 1785, S.99. 
39 Ebenda, S.27. Empfindungは精神や心における知覚にあたる語であるが、エンゲルの演劇論では、これ

が身体表現に対応する心の次元における変化に対応しているものであり、ここでは本論の議論のつな

がりを意図的に明示するために感情という訳語と当てている。 
40  Yulia Marfutova, When the Author Is Not the Author of Passions J.J. Engel ’s Herr Lorenz Stark and the 

Pathognomy of Style, in: Ingeborg Jandl, Susanne Knaller, Sabine Schönfellner, Gudrun Tockner (Hg.), Writing 

Emotions, Theoretical Concepts and Selected Case Studies in Literature , Bielefeld 2017, pp.233-246; p.237. 
41 Neue Bibliothek der schönen Wissenschaften und der freyen Künste , 6.Bd., 2.St., Leipzig 1774, S.176-256; S.234. 
42 David Wiles, A Short History of Western Performance Space, Cambridge University Press 2003, pp.5-7. 
43 Cartesius, a.a.O., S.181f. 
44 Ebenda, S.64. 
45 Michael Franz, Von der Ausdruckssemiotik zur Physiologie. Zum Projekt einer Verbindungskunst der gestischen 

Zeichen bei Johann Jakob Engel, in: Inge Baxmann, Michael Franz, Wolfgang Schäffner (Hg.), Das Laokoon-

Paradigma. Zeichenregime im 18. Jahrhundert, Berlin 2000, S.544-568; S.559. 
46 サンダー・Ｌ・ギルマン ユダヤ人の身体』青土社 1997, pp.250ff. 
47 Vgl. Hermann Heimart Cludius, Grundris der körperlichen Beredsamkeit, Hamburg 1792, S.243. 
48 Adolph Freyherr Knigge, Ueber den Umgang mit Menschen, Hannover 1790, S.37. 
49 Erik Porath, Medialität und Ausdruck. Zur Neubestimmung des Ausdrucksbegriffs im 18. Jahrhundert, in: 

Tobias Robert Klein und Erick Porath (Hg.), Figuren des Ausdrucks, München 2012, S.17-47. 
50 Engel, a.a.O., S.239. 
51 Vgl, Ebenda, S.230-232. 
52 Melissa Percival, Weniger ist mehr: Das Imaginieren des Gesichts im 18. Jahrhundert, in: Tobias Robert Klein 

und Erik Porath (Hg.), Figuren des Ausdrucks, München 2012, S.103-123; S.108f. 
53 Gotthold Ephraim Lessing, Laokoon oder über die Grenzen der Mahlerey und Poesie, 1.Th., Berlin 1766, S.24. 
54 Georg Friedrich Meier, Theoretische Lehre von den Gemüthsbewegungen überhaupt , Halle 1744, S.377. 
55 Ebenda, S.117. 
56 Ebenda, S.105. 
57 Ebenda, S.165. 
58 Ebenda, S.396. 
59 Johann Caspar Lavater, Physiognomische Fragmente, 1.Bd., Leipzig 1775, 9.Fragment. 
60 Ebenda, S.60 u S.61.この二つのページに間に綴じられた２葉の銅版画を参照。 
61 Georg Christoph Lichtenberg, Über Physiognomik wider die Physiognomen, zu Beförderung der Menschenliebe 

und menschenkenntniß, 2.Aufl., Göttingen 1778, S.28. 
62 Ebenda, S.29. 
63 Christian Heinrich Spieß, Biographien der Wahnsinnigen, 1.Bd., Leipzig 1810, S.102ff.  



 



『ドイツ啓蒙主義研究』（１号～１９号）掲載論文一覧 

 

 

第１号（2001年３月）  

啓蒙とは何か 

 －『ベルリン月報』誌上の議論を中心に－ （津田保夫） 

C.F.ブレーマーの詩学をめぐって 

 －模倣説の復権と新たな想像力概念の模索－ （福田覚） 

ケンペル『日本誌』と編者ドーム 

 －「啓蒙」をめぐる議論を手がかりに－ （中直一） 

 

第２号（2002年３月） 

「フリードリヒの世紀」と自由 

 －カント『啓蒙とは何か』とプロイセン一般ラント法－（前編） （斉藤渉） 

ドイツ啓蒙主義における「人間の使命」の問題  

 －シュパルディングの『人間の使命』とその影響－ （津田保夫） 

社交術と「啓蒙」 

 －クニッゲ『人間交際術』にみられる処世と啓蒙の関係－ （中直一） 

クリスティアン・ヴォルフの心理学における「想像力」 （福田覚） 

 

第３号（2003年４月） 

エルンスト・プラトナーの『医師と哲学者のための人間学』 

 －後期啓蒙主義における新しい人間観とその学問の試み－ （津田保夫） 

快感情の起源をめぐるＪ.Ｇ.ズルツァーの考察 

 －アカデミー論文（1751/52）についての覚え書き－ （福田覚） 

「フリードリヒの世紀」と自由 

 －カント『啓蒙とは何か』とプロイセン一般ラント法－（後編） （斉藤渉） 

 

第４号（2004年５月） 

エルンスト・アントン・ニコライの想像力論について （福田覚） 

シラーの『生理学の哲学』における心身問題 

 －その中間力構想と神経精気論の思想的背景－ （津田保夫） 

フリードリヒⅡ世における公正の観念と司法の独立 

 －アルノルト訴訟事件に関するドームの報告より－ （中直一） 

 



 

 

第５号（2005年５月） 

ベルリン啓蒙主義における「水曜会」の存在について（１） （中直一） 

 －ビースターおよびニコライの文書より－        

「知識人共和国」は何語で話すか （斉藤渉） 

 －プロイセンの啓蒙主義とフランス系入植者－ （前編）   

ベルリンのズルツァー （福田覚） 

 －その生涯と活動の振幅をめぐる素描－                

 

第６号（2006年５月） 

ズルツァーの美学事典の体系性をめぐって （福田覚） 

 －事典形式と理論的な体系性についての予備考察－                

ベルリン啓蒙主義における「水曜会」の存在について（２） （中直一） 

 －ニコライおよびクラインの文書より－        

「知識人共和国」は何語で話すか （斉藤渉） 

 －プロイセンの啓蒙主義とフランス系入植者－ （後編）   

 

第７号（2007年５月） 

ベルリン啓蒙主義における「水曜会」の存在について（３） （中直一） 

 －ゲッキングおよびグローナウの文書より－                

陶冶の概念としての模倣 （福田覚） 

 －ドイツ詩学史の再記述と模倣の問題圏の拡大のために－        

啓蒙主義者たちの大学廃止論 （斉藤渉） 

 

第８号（2008年５月） 

ベルリン啓蒙主義における「水曜会」の存在について（４） （中直一） 

 －シュテルツェルおよびニコライ旧蔵の文書より－                

連想と連関の概念としての模倣 （福田覚） 

 －ドイツ詩学史の再記述と模倣の問題圏の拡大のために－        

「現在を軽蔑する権利がない」 （多賀健太郎） 

 －啓蒙とダンディズム－ 



 

 

第９号（2009年５月） 

Logik als „Vernunftlehre“ （Sho Saito）         

－Reimarus, Engel und W. v. Humboldt－ 

情動論から捉え返した詩学史記述の可能性（福田覚） 

－初期啓蒙主義の「修辞学的」側面のその後を追うために－ 

ビュッシング『週報』誌におけるケンペル『日本誌』出版報道（前編） （中直一） 

 

第１０号（2010年５月） 

ビュッシング『週報』誌におけるケンペル『日本誌』出版報道（後編） （中直一） 

フロイトの神経失調論に見る啓蒙と情動（福田 覚） 

－「「文化的」性道徳と現代の神経失調」を中心に－ 

教育の公事化（斉藤 渉） 

－フリードリヒ 2 世の文教政策についての覚書－ 

 

第１１号（2011年５月） 

ドームによるケンペル『日本誌』の編集について（１） （中直一） 

― 総説及び第１巻の分析（その１） ― 

ドイツ初期啓蒙主義の情動論をめぐって（福田覚） 

― ヴォルフ、ウンツァー、マイアーが示す学際的な振幅 ― 

Zu den Quellen der phonetischen Umschrift 

in Abel-Rémusats Élémens de la grammaire chinoise (1822) （Sho Saito） 

 

第１２号（2012年５月） 

ドームによるケンペル『日本誌』の編集について（２）（中直一） 

 ― 第１巻の分析（その２） ― 

I. J.ピューラをめぐる記述課題の諸断面 （１）（福田覚） 

 ― 敬虔主義の街、霊感的な詩作、崇高概念 ― 

Die Universität in dürftiger Zeit （Sho Saito） 

 

 

 

 

 

 



 

 

第１３号（2013年５月） 

ドームによるケンペル『日本誌』の編集について（３）（中直一） 

 ― 第１巻の分析（その３） ―             

医学者 E.A.ニコライの「情念」と哲学者ズルツァーの「感情」（福田覚） 

― ドイツ啓蒙主義詩学史の学際的理解の試み ― 

18 世紀の文学外的フィクション・（斉藤渉） 

 ― パラテクストの分析 ―  

 

第１４号（2017年５月） 

ユング＝シュティリングにおける信仰と創作（長谷川健一） 

 ― 『ヨリンゲルとヨリンデの話』を手がかりに ― 

徳の教育（廣川智貴） 

― Ch・F・ゲラート『スウェーデンの G 伯爵夫人の生涯』 ― 

１８世紀の自死をめぐる言説の再検討Ⅰ（吉田耕太郞） 

       J.E.シュレーゲル、ゴットシェートが接した「ソフォクレス」（福田覚） 

― 受容の２つの局面から考える詩学史の物語論的再解釈 ― 

 

第１５号（2018年５月） 

汎愛派の知られざる教育者Ｊ・Ｋ・ヴェツェル（廣川智貴） 

嬰児殺しをめぐる言説の再検討 Ⅰ 論争の背景（吉田耕太郞） 

レッシング『ミス・サラ・サンプソン』における父の規範と娘の葛藤（福田覚） 

― 両価的感情の物語表現として見た悲劇の構図 ― 

 

第１６号（2019年５月） 

       道徳週誌『画家談論』における想像と模倣（福田覚） 

― スイス派初期の作用詩学について ― 

ユング＝シュティリングの敬虔主義批判（長谷川健一） 

― エルバーフェルト体験と『ヘンリヒ・シュティリングの家庭生活』 ― 

アルプスを見る詩人― ヘルダリーンとエーベル ―（廣川智貴） 

18 世紀ドイツの旅行記・地理誌とその受容について（吉田耕太郞）  

― 日本の盲人についての情報とその流布を例に ― 

 

 

 



 

 

第１７号（2020年７月） 

文学論争におけるクロップシュトックの評価（福田覚） 

― 文学論争の再考にむけて ― 

ヴェツェルとウィーン（廣川智貴） 

― 『喜劇役者たち』を中心に ― 

神童と天才（吉田耕太郞） 

― 18 世紀における心的能力をめぐる議論をたどる ― 

 

第１８号（2021年５月） 

文学論争以前のミルトンをめぐる遣り取り（福田覚）  

― 文学論争の再考にむけて(2) ― 

ユング＝シュティリングの「熱狂」評価（長谷川健一） 

 ― 『テーオバルトあるいは熱狂者たち』（1784/85）を手がかりに ―    

ヴェツェルの教育論と『ロビンソン・クルーソー』（廣川智貴） 

優しい父（吉田耕太郞） 

 ― 親子関係から啓蒙を再考する ― 

 

第１９号（2022年３月） 

『批判的論叢』24 号におけるミルトン批評の言説（福田覚）  

― 文学論争の再考にむけて(3) ― 

対話小説への道 ―J・J・エンゲルの理論と実践―（廣川智貴） 

野生児をめぐる１８世紀の緒言説 １（吉田耕太郞） 

  ― 言説の付置の確認 ―  

 



「ドイツ啓蒙主義研究会」名簿 

（五十音順） 

 

井 奥  陽 子 

児 玉  麻 美 

田 中  綾 乃 

寺 川  直 樹 

長谷川  健 一 

濱 中    春 

廣 川  智 貴 

福 田    覚 

八 木    緑 

吉 田  耕太郎 



 

執筆者（五十音順）  

 

 

長谷川  健 一（はせがわ けんいち） 大阪公立大学文学研究科准教授  

 

福 田   覚 （ふくた  さとし）  大阪大学人文学研究科教授  

 

吉 田  耕太郞（よしだ こうたろう） 大阪大学人文学研究科准教授  

 

 

 

 

 

 

 

 

ドイツ啓蒙主義研究  第 20 号  

Forschungen zur  deutschen Aufklärung Nr.  20  

 

2023 年 7 月 31 日 発行  

 

編集発行 ドイツ啓蒙主義研究会  

印刷 株式会社 田中プリント  


