
Title 心理臨床における身体自我考察の試み

Author(s) 上條, 史絵

Citation 大阪大学教育学年報. 2009, 14, p. 63-75

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/9274

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



大阪大学教育学年報第 14号 63 
AnnaJs 01 EducationaJ Studies Vol.14 

心理臨床における身体自我考察の試み

上保史絵

[要旨]

近年心理臨床において，身体性が注目されている.身体機能には，内部筋肉や内分i必系，神経系など，意識とは
無関係に働く領域があり，心と同様，広大な無意識領域ととらえることが可能だ.フロイトは自我論初期，内部知

覚と自我，身体表面と自我の関係に触れている.またユングも独自の無意識論の初期に，生命が宿る身体の重要性

に触れている. しかし両者とも心の領域への関心が高く，身体の問題を追究することはなかった.

本論では両者の自我と身体に関する論を整理し，“身体自我"の考察を試みた.白衣と同様，身体自我についても

言語表象可能かどうかが，統合作用への転換点となる.また皮膚表面にも着目し，自我との関係と触覚の特異な機

能を見出した.さらに自傷行為の考察をもとに，身体自我と触覚の機能一身体表面を浸透膜として体内へ拡がり，

自我と関係づけるプロセスーを抽出した.身体意識の劣化は，身体基盤と自我との連関をも破壊する.自我を自傷

痕に投影する姿には，自己内部の安定機能の不十分きが推測された.これらによって，従来の自我意識だけでなく

身体的な自我意識の重要性と，身体基盤との関わりが明らかになった.

1.はじめに

デカルトの時代と違い，今や心身の問題を分離して考える人はいないだろう.しかし，周囲やクライエ

ントの言葉からは，からだはコントロール可能な自我意識の従属物だと考えているような発言を聞くこと

が多い.生理学や医学，生命科学，健康科学など身体に関する諸学の発展によって，メカニズ、ムの分解，

あるいは統制対象としてからだを捉える傾向が進捗してきた.しかしいくら科学が発展しても，個人にお

けるからだの未知性は変わることはないだろう.こころの内には広大な無意識領域があり，そこに自我の

制御は届かない.こころと同様に，からだにも意識的な制御や運動が可能な四肢や一部の筋肉などの領域

と，まったく意識せずに機能している内分泌系や自律神経系，循環器系などの領域がある.無意識と同様

にからだもある種の自律性をもって人間の存在の一端を担っており，その全容は自我意識だけでとらえき

ることはできない.いわば，常に暖昧なからだをもってして，我々は存在している.こういったこころと

からだの唆味さから発展し，古くはヒステリー，近年では心身症をはじめとする，からだに顕れる諸般の

問題がある.心理臨床では，こころの問題を考えるのにからだが重要だということは自明となりつつある

が，いまだ進むべきベクトルを明確には見出せない状況にあるだろう.これには，心身の連関が未解明で

あることが大きな要因のひとつだと筆者は考えている.からだにアプローチした結果，メカニズムは不明

だがなぜだか治癒したケースが多く見受けられる.

これまではこころの問題がどうからだに顕れるかという論及が多かったように思うが，筆者は両者を関

係づけるものに関心をもっ.本論では，これまでに心身の連関はどのように捉えられてきたのか，諸説を

概観すると共に，自傷行為と身体について見出された事柄について提示する.

2.心身をめぐって

河合 (2∞0) は，身体が生きている現実である「身体領域」と，意識している現実「自我領域jを仮定

する.そして「身体領域のことは，相当に「私」の意識の及ばぬところで 中略 ことが進んでJおり，
両者の希離が大きくなりすぎると，全体性の恢復の為に心や身体の病気，心身症にかかるとしている(河

合20∞， p. 6) ここでいう「私jとは，我々が意識しうる自我と理解してよいだろう.先日あるクライエ



64 上保史絵

ントが，“からだは疲れているのに頭がそわそわして限れない，頭とからだ、がバラバラ"と不眠を訴えてい

たが，これなどはよい例である.それでは，心身一如といわれるような全体性を体現するために両者はど

う連関しているのだろうか.

河合は心身よりも高次元に，角野 (2ω0，p.162)は「心とからだを仲介するj中間地点に「たましいj

を位置づけて，心理療法のアプローチ対象としている.けれども，筆者の疑問はここにある.rたましい」
は「それ自体の自律性J(河合2000，p.15)を有するとはいえ，自我ゃからだという有限性を超えるところ
に重きが置かれるならば，人間は未知の存在に身を委ねていればよいということになりかねない.現代に

生きる我々は，自我をもち，からだという有限と共にあるからこそ苦しむのである.

3. Freudの身体自我

3 -1. Freudの自我論

Freudは『快感原則の彼岸』において意識体系をBwとよび， r本質的に，外界からくる刺激の知覚と，心
的装置の内部から発生する快不快の感情を供給する」ので，知覚一意識体系W-Bwには「ひとつの空間的

な位置J(Freud 1920，訳書1970，pp.163)があるとしている.つまり，皮膚に続く外部からの刺激を受容
すると同時に内部からの刺激も受け入れる器官が，外部と内部の境界にあるものとした.体系と心的装置

全体の働きを決定するのは，r内と外の中間に位する体系の位置と，二つの但IJから来る影響に対する条件の

相違jだが，内部からの刺激に対する快・不快の感覚の方が外界からのそれよりも常に優位に立つと述べ

ている(同訳書1970，pp. 166-167). 

その後の論文『自我とエスjにて，概ねFreudの心の構造論は確立された.ここでは意識と結合するとす

る自我を「個人の精神過程の脈絡ある一体制」とし， r運動機能 (Motilitat)への通路を支配jしていると
するが，この自我は意識的であると同時に無意識的でもあると言っている (Freud1923，訳書1970，

pp.267) .注(1)知覚体系Wに由来する自我は，前意識 (Vbw)や無意識 (Ubw)と同様に，自我「それ自身

は意識されないJ(同訳書1970，pp.272). この意識されない領域のうち，無意識であるように振舞うもの
を， Freudは「エス」と名づけ， r自我はエスにたいする外界の影響とエスの意図を有効に発揮させるよう
に努力Jするとしている(同訳書1970，pp.274).そうして正常ならば運動機能への支配力として作用する
ものが，時には自我よりもエスの意志が優先されるような行動が起こるのである.詑(2)自我はエスを内包し

ていないが，r切りはなされてはいなくて，下の方で合流しているJ(同訳書1970，pp.273). ここで重要な
のは，自我とよばれるものが心全体の表面的なほんの一部に過ぎないことと，無意識体系エスの果たす大

きな役割が認識されたことにある.

この自我の発生とエスからの分化において，知覚体系W以外の重要な要因とされているのが，r身体自我

(korperliches Ich) Jである.根拠とされているのは，身体，特にその表面の，知覚発生と同時に見られ触
られるという客体対象としての可能性をもっという特性である.内部知覚に匹敵するという両義的感覚が，

I自我は何よりもまず身体自我Jであり 「その表面の投射されたものでさえあるJ(傍点筆者)と言って
いる(同訳書1970，pp. 274). iW)身体と自我の関連については，これ以上の説明はない.

ここまで、のFreudの論をまとめると，まず知覚を礎とする意識体系は，外部と内部の空間的中間に位置す

る器官を体系として所有する. しかし外部及び内部からもたらされるすべての事柄が意識可能なわけでな

く，知覚から意識，自我へと繋がる直線的な構造は否定される.自我は無意識領域をも含むゆえに無意識

的存在でもあるとされ，同様に無意識的存在であるエスが立ち顕れた.この自我が無意識で、あるというこ

とは，文字通り“意識されない"ということであり，エスの無意識性とは異なる.なぜなら，意識は自我

の支配下にあるが，自我そのもの，自我本体を意識することは不可能だ，という点で無意識であるが，エ

スはそれ自身が自律性をもっている.それが時には自我の統制を越えて行動段階までに働きかけ，“無意識

にしてしまった"等と我々に言わせるのだ.

『快感原則 ~j で触れられていた中間器官について『自我とエス』では明確に述べられていないが，内

部知覚と自我，そして身体表面と自我の関係にその端緒が示される.Freudは，内部知覚は心的装置の各層

の過程，およびさらに深層の感覚をもたらすとし，外部刺激よりもさらに根源的かつ原始的， r多房的



心理臨床における身体自我考察の試み

(muitilokular) Jであると指摘している.こうした内部知覚は「濁った意識j下でも現れ，同時に各所から

現れることも可能だとする(同訳書1970，pp. 271) . 

3 -2.心と身体の相似

65 

そもそも無意識を内包する心 (psych)は言葉にならないもので満ちており，その暖昧さは身体感覚との

相似形だ.内部からの知覚情報を受け取りつつ，外部刺激との調整も同時進行させるというのが自我の役

割のひとつであろう.この調整機能の健全な遂行によって自我の統制は達成されるが， Freudはその基盤を

「身体自我」に置く.意識可能な知覚体系W以外に，外と内の聞に位置する身体表面には，外部と内部両

方からの情報が入ってくる.意識的な能動対象として，またその客体としても存在可能な身体および身体

表面は，感覚受容器官としても双方向性の面からしても，自我と類似の機能をもっといってよい.だから

こそFreudも，自我との投影関係に触れているのだろう.この身体表面と自我の投影関係は，筆者にとって

も非常に興味深く，後に自傷行為との関連を通じて考察する.

人聞が宙に浮く想念的存在でない以上，心が宿るところ身体があるというのは至極当然のことだ.心理

学を礎とする我々は，長い間この“身体に宿る"という大命題を失念していたのではないだろうか.Freud 

の身体自我についての言はさして注目されてきたわけではないが，この先駆者が自我論の創生と同時に身

体性に着目していたことを，ここに改めて提示したい.

3 -3.身体自我の機能

身体自我においても，これが“自我"と呼ばれる以上，意識される領域と無意識の領域があると考えら

れる.Freudは，意識領域とは言語化表象可能なことがらである，と述べている(Freud1915，訳書1970，

pp.111)が，内部知覚を含む身体感覚にもこの両領域がある.つまり，言語化可能なことがらについては

身体自我に統合され，身体感覚において言語表象不可能なものごとは身体自我へも未統合な状態となる.

身体自我に統合されたことがらは，言語表象可能だという事実の上に，自我による意識化が可能である.

このような過程をもって，身体レベルのことがらが個体を統べる自我機能へと統合されるのである.

もちろん，我々はすべての内臓や骨格までも含む身体感覚を知覚し言語化することは不可能であり，生

きていく上でも不要で、ある.しかし，身体自我において無意識領域の事柄が自我にとって非常に重要なも

のであった場合，あるいは身体意識が受容できなかった場合一これはFreud流にいえば抑圧された心的内

容や感情ということになるのだがーこれらは当然，自我の調整機能にも影響を及ぼす.

3 -4.心理臨床における内部知覚

Freudは内部知覚の代表例として快・不快の系列をあげているが，身体内部からの情報はそれだけにと

どまらない.心理療法では，重要な展開局面でクライエントが衝動的な身体感覚を語ることがしばしばあ

る.筆者の経験からすると，腹部あるいは下腹部周辺から「わーっと」込み上げ，自らを突き上げる制御

不能な衝動と表現されることが多い.クライエント自身も，不可解さに戸惑いながら，かついささか興奮

気味に話しをする.衝動の正体は，長い間仕舞いこんでいた怒りや悲しみの感情だと後の面接で明らかに

なることが多いが，当初クライエントはその感情に気づいていない.情動の存在を自我意識に知らせてく

れるのは，内奥からの身体感覚である.面接の進展で行われるのは意識化の作業になるわけだが，体内の

衝動が自身の怒りや寂しさと関連していると語るとき クライエントの抱える困難やパーソナリティの局

面が大きく変容することが多い.これは，身体自我がキャッチした事柄が，無意識状態から自我意識に上

るまでの過程である.ここで詳しい事例は挙げないが，自己観察や洞察以前に身体感覚レベルでの表現が

起こること，内部から湧き上がる衝動的な身体感覚は当初暖味にしか表現されないことがポイントだ.こ

の点をセラピストがきちんと認識していることで不可解さにセラピストが振り回されることもなく，当初

の暖昧さを妨げずに進展を促すことができるのだ.



66 上保史絵

注

(1)知覚一意識体系W-Bw，前意識VBwや無意識UBwといった表記は， Freudの以降の論文で、は用いら
れていない.

(2 )自我は知覚体系に由来するとするが，そこには潜在化している前意識VBwも含まれている.r佐芽が
卵の上にのっているようなかたち」で自我はエスの表面にのっているが， rエスから切りはなされて
はいなくて，下の方で合流しているJと， Freudは説明している.この「のっている」状態や「下の

方で合流しているjという状態が具体的にどうであるのかは説明されていない.しかしこういった

表現からは，自我とエスの不安定な関係や切っても切り離せるようなものではない意識と無意識と

の関係をFreudが考えていたことは，容易に推察できるだろう.

(3 )一部の外国語版では，身体自我は「身体表面の精神への投射，あるいは心的装置の表面とみなすこ

とができょうJという脚注が付されている.

4. Jungのソウマ (soma)

4 -1.精神と生命 (Geistund Leben) 

心理臨床界のもう一方の巨匠， Jungの知見はどうだろうか.Jungは精神科医として一時はFreudと近い

立場にいたが，後に別れて独自の分析心理学を打ち立てた.

1928年の論文では，無意識は心の側からしか触れられておらず，生命現象は「心的生命現象J(Jung， 1928 

訳書1982pp.16)と，身体性と明確に分別されている.しかしこれより前の1926年の講演では，からだに

ついて詳細に述べている.r精神と生命 (Geistund Leben) .1と銘打ち 感覚から意識に至るまでの心的活
動と精神および，物質としての肉体から生命そのものに至るまでを語っている.ここでは，肉体を「直観

的な，経験Lうる事物でありJ，r生命の目的に適応し，内面的に関係があるところの，物質的諸統ー体の
一組織J(Jung， 1931訳書1970pp.230)としている.また， r心的なもの」が欠けている肉体は単なる物質
に過ぎず，人間の生命とはいえないとしている(同訳書pp.231).直観的経験に基づくというのは，言語表

象以前の原初的な体験ということである.我々は成長過程で，いつの聞にか“このからだは自分のものだ"

という自覚をもち，おおよそ生涯持続する.この感覚の発生は初語よりも前の出来事である.ここでのJung

は，プリミテイヴな心的経験でありかつ生命をもった肉体とのつながりに言及している.

4 -2. イメージと自我

Jungは無意識領域を含む心的現象は「模像J(イメージ)を伴い，この模像が自我と関係をもっ時に「意

識的jになるといっている (Jung，1931訳書1970pp. 234). r自我は，内外からの刺激が伝達する感覚諸機
能の模像にもとづいて」おり，それらを結び、つける役割を意識が担っているとする(同訳書pp.235).けれ

どもこの自我に至っても，心を構成する膨大な「コンプレックスJiUllの一部分に過ぎない.心とは単純な

プロセスから無限の系列をなすほどの「模像の模像Jから成り， r形象という形式で表現されたところの，
生命活動の直観性」だとする(同訳書pp.239).肉体は直観的経験を礎とし，心もまたイメージを媒介とし

た直観性の表現だといっている.これは身体感覚あるいは表象という，表現形が異なるだけの生命活動の

あらわれ，とJungが考えていたと理解できるだろう.

そうして，人間とは「それ自身で完結した生命統一体」であり， rあらゆる心的活動の模像は全人間とい
う総合像のもとに統合され，自我としての人間によって直観され認知されている(同訳書pp.238)Jと述べ
ている.ここでは，心的模像と自我の関係が，感覚器官からの情報を受容して意識が統合する過程と同様

のものとされている.

ここで感じた筆者の疑問を述べたい.Jungの描いた人間像からは，以前の議論に含まれていた身体と生

命の側面が抜け落ちてはいないだ‘ろうか.自我の直観と認識には，模像としての心的活動だけではなく身

体的直観や感覚も含まれると，確かにJungが考えていたかどうか.これまで進んでいた生命も含んだ彼の



心理臨床における身体自我考察の試み 67 

自我論が，ここでは身体意識と同様だと説明するためだけの二項呈示に留まっている.引用しよう.

Fすがといラ勿賞;J';ご'1:.-;#ノ"::iif.IiJ五与す-31:めにぱ心王手必要とす-3):ラ j二p 心t;j' 1:4;# 1台湾j今t1-厳躍とL

τ .. >f， 子の友~~安 t~主 3 ぷよとがで;#-3 (;月買書μ']J.239)

心と肉体は各々の活動に互いの存在を前提とし，rおそらく対立する一対J， r二にして-Jと，相補的関係
に言及し，心と同様の価値を肉体にも認めているようにもみえる.しかしこの後には，

三笠3λ~>ntE利子ζ~1': i;i，物質助会均がーと LであらbfL， /守政r:iAlIlすfLiゴ;刃併のrpで'.}タ.::Jd: 17 fL -3 
盆沙房長習の忍吉宗の来月と LτあらbfL-3 (;勾'M茅pp.239ノ

と述べており，身体の直観的性質から離れていることがみてとれる.肉体とは模像(形象)を具現化させ

るキャンパスのような存在で 物質的に対象化されている印象を受ける.先の「生命活動の直観性J(同訳
書pp.239)の肉体での表現という言葉であり.たしかに肉体は物質なのだが，身体そのものの直観性には

触れられていない.内的な直観による体内での生命形象とはどのようにして把握されるのだろうか.先に

示した二元性への懐疑にも，結論づけることなくこの丈章は閉じられている.

この後のJungは無意識領域の研究に注力し，自我や心的活動一切を抱合する概念として，“自己 (Self)" 

や“普遍的無意識“元型"といった独自の思考が打ち立てられた.こうしたパーソナリティの変容を促

す無意識領域の力動への関心の強さが，彼が身体の問題から離れていった遠因なのだろう.

4 -3.類心psychoid

『心の本質についての理論的考察』では，新しく「類心 (psychoid)J (Jung， 1946訳書'1999pp.308)の

概念について述べられている.これは， rこころ(ゼーレ)に類似したものJ，意識の分化よりはるか以前
の，こころともからだとも区別できない領域である.無意識の深遠部に独自のエネルギーの志向性を仮定

したことによって， rこころのようなjという表現になっている.これは，心とからだにおける原初的感覚
の類似性への着目からの発展とも， r生きている存在J(Jung.1931訳書1970pp.230)の分化表象の可能性
という視点からの発展とも考えられる.r類心 (psychoid)Jの考え方からは，心身は別々のところから無関
係な二項として成立するのではなく，同一の基盤から形を変えて分化し表象されると説明される.

心政iO!J!;J {(，lずれtJd:んら z少の，まぽで完工燐Ó<; Jd:若手星空とがぴっいでい-3と ~l? 算案lf， ーヂ7/11!f-1.干のダグ

ナミズ'.，!;-"}μ;;"4うち手七五営jご/J!J-';デLでい-3， clち-3いi;i，l;-3意ぽでi;i干tiIf iif.IiJのだ裂で，1;-3ニとき:-};子Lτ~l -3 

び'ung，1946tRlf1999 pp.311人

しかしJungは，身体に対して心の優位性を考えていた.あるいは自我の優位性をというべきか.このよ

うに前提しておきながら，本能に生命機能の「劣位部」を.r心的」部分に「優位部」を充てている(同訳
書pp.311).生理的なものには「強制的性格があり，そこから本総〔駆り立てるもの〕という名前がつけら

れた(同訳書pp.312)Jことが劣等の根拠のようだが，ここにはからだへの支配観がみてはとれないだろう

か.rιd心L、的なもの」の発展によつて「精神的形態」に到達するとしても本能エネルギ一の「円f使吏われ方が変わ

るというだけ(同訳書pp.312)Jと述べ.r精神と本能はそれぞ
はいつている.がしかし.Jungの表現を借りてエネルギーの語を使用するならば，生体エネルギーの発現

ともいえる本能の蚕きは，意識のコントロール外であることを理由に劣等とされ，支配の対象から逃れて

はいない.有機的基盤には「下降jによって，また精神 (Geist)的形態には「上昇Jによって接近すると

されている点にも，彼の優劣観があらわれている.r類心 (psychoid)Jという新たな概念を構築しながら既
存の上下関係に留まっているのは，筆者にとっては誠に残念である.さらに後のJung，;t.“微細身 (subtle

body) " ，“霊妙体"といった高次で不可視の身体領域の研究へと進む.JungO)研究が直接的な生身のからだ



68 上保史絵

から求離していった要因は，この優劣の思考にうかがうことができるかもしれない.

4 -4. ソウ‘マsomaとプシケーpsyche

論文『自我Jでは再び，ソウマsoma=体，の語を用いて自我の基礎的存在としてのからだについて言及
している.この論にはFreudの身体自我との近接がみられる.白我を「意識の場の中心jに置き，その構造

を「複合因子」として，次のように述べている.

必ω(fJ戎/;f)ソクマ f然)}3): {f"プ。シヱナ- (，0 と v' ク二クの~j宮正事公7.;表療のラ xf二X: ヲでい7.;.

ソクマ.é9!#五ぎのよ戸'{E/;fタメ許庁感貨のた~f:t;少ろから;fz7.; ;O': ょの!f!Jt;がすでにプ。シヱナーのtl賞君子lI0， fJ 
戎e:!dlf;fzでjjf)， Lx:l.夕、ヲでま溺・ZS;fz7.;lIの/!Uung 1951， ffR書1980，pp.10). 

身体感覚にプシュケー，すなわち心的性質を付与し，ソウマ=からだと意識との関連を指摘している.

さらに身体感覚の礎となる「身体内刺激J(同訳書， pp.ll)の大部分は，意識の関下で生じるとする.ソ
ウマ的基礎は無意識と同様だという印象を読者に与えながら，けれども続く箇所では広すぎる概念の使用

を戒めている.rソウマ的基礎」と「プシュケー的基礎」は，それぞれが「意識的因子と無意識的因子とか
らなりたっている」とし，その上に自我を位置する.ここでは，自我は二つの基盤に架かる橋のような存

在である.つまりは，意識との関連を指摘しプシュケー=心と同様の性質を身体感覚に認めながらも，や

はりJungは心身の二元に留まっている.r心の本質についての理論的考察jでは「本能」とされていた生理
的エネルギーはより体験的な身体感覚として表され，実体のある身体的無意識の領域に言及がされている

点が，ここまでの論考からの進展と考えられる.生身の実体験から離れたところに研究を進めながらも，

心の問題の初発地点にやはりからだ、は不可欠だったのだろうか.

4 -5.心身の二元と現代

心身の原点に生命エネルギーを見，身体感覚に心と類似の機能プロセスを認めながらも， Jungの論にお

けるこの二者には，常に距離感がつきまとう.医者である彼にとって，操作対象の身体という観念から離

れることが難しかったのだろうか.からだの重要性を認識しながらも，どこか別なもの，劣等という扱い

は，現代を生きる我々と同様の問題でもある.生命あるところの大前提として肉体があり，そこから心的

活動と身体感覚の双方が発生することは， Jungが述べている通りである.しかし，自我や意識というもの

がまさに“意識"にのぼった途端，身体に関する事柄が遠く離れていってしまう.この現象は，自我をも

ったものの宿命なのだろうか.否，筆者は近代自我の帰結だと考える.自然科学がもたらした意識の優位

性は， Freudらによる無意識の発見によって大きく揺らぎはした.しかし，心の探求の発展からは生身のか

らだが置き去りにされた.逆にそうすることによって，心理学は新たな存在価値を得たともいえよう.心

身症だけでなく，神経症やうつの人でも身体症状を訴えることは多い.現代の心身をめぐる問題の多さは，

近代と心理学発展の後方に置かれたからだからのメッセージにも思える.

4 -6.身体イメージ体験

Jungは，原初的心的活動は元型の表象化ーイメージの体験によって具現する，としている.これが類心

領域から派生するとするなら，分化したからだという身体イメージ体験の存在も充分に可能だろう.心的

領域の無意識と同様に，そしてソウマ的基礎の部分で、Jungも述べているように，からだにも無意識に活動

する領域がある.体内活動のほとんど 循環器系，内分泌系，神経系，骨筋，すべては意識の志向の枠外

だ.これらの活動が意識に上るのは，機能不全に陥ったり，怪我で動かなくなったりするときだ.身体機

能の不調は，言葉をもたずに自我意識に訴えかけてくる.こういった言語化はできないが存在を知らしめ

る身体感覚は，ただ本能的，プリミテイヴなものとして，意識より劣等なのだろうか.日に見え，手で触



心理臨床における身体自我考察の試み 69 

れることのできる肉体内部の痛みゃなんともいえぬ不全感一不可視で物質的に捉えられない身体の感覚

は，意識の側からしたら障害物と認識されやすいだろう.そしてJungが言うように， I強制力Jとして我々
の足を止め，被支配感を喚起されることもしばしばだ.けれども筆者は，これら痛みやだるさといった機

能不全感に留まらず体内に起こる身体の感覚は，からだという身体イメージ体験，あるいは身体意識とい

えるのではないかと考えている.模像のイメージ体験と同じく，体内感覚の体験はからだ、に特有の刺激で

あり，多様な情報を含むものだ.たとえそれが言葉以前のものだ、ったとしても，刺激を受容したときすで

にエネルギーは存在を主張している.これを自我意識が捉えて意味を問い，訴えてくる情報を言語にする

過程は，心的活動の意識化と何ら変わるところはないではないか.決してからだは心に対して劣伎ではな

く，同等の価値を認めてしかるべき存在である.

心理臨床の草倉Ij期，二人の巨匠が身体意識に着目していたことは，身体が置き去りにされた現代に生き

る我々にとって充分に耳目に値するのではないか.

I王

(1)コンプレックス (complex) 無意識下で自我を脅かすような心的内容が，一定の情動を中心に絡み

合って構成されるまとまりのこと.Jungが使用している意味は，今日，一般に使われているものと

は異なっている.

( 2) Jung の著書“Aion"中の同じ論文の訳は， 1990年に野田版が出版されている.本論では，秋山の訳

を引用した.

5 .皮膚一自我

5 -1.度膚一自我の概念

Anziew， D.は， Freudが創始した精神分析学派の医師だが， Freudが触れた皮膚への自我の投影を「皮膚

一自我J(Anziew， 1985訳書1993)概念として発展させた.I皮膚一自我」とは，身体的「自我」としての皮
膚と心的「自我」との空間的構成に関連する心的装置であり，皮膚は心的外被としての自我機能を果たす.

この概念の基本精神は， Freudの身体機能の移し変えとしての心的機能の発展と，人類の歴史のうちでも新

しい脳皮質が他の神経系を統括するのと同様，近代に獲得された自我が他の心的活動を支配する，という

2点である(同訳書pp.l58).彼の着眼点は，皮膚の身体表面全体という面積の大きさと，生理学的知見か

らによる「媒介的，中間的，移行的J(~百]訳書pp.34) 役割である.

』吉彦の差(jff~士主費量fHJクI;i， ~吉本若干原宏'jj[厳に変乏--3. ょのぷ定遊説l;ij多喜ぎの諸j祭賞岩手!l!?t' (グニシアチ
グ説家A72ノタ 子れらさ干反!iI!l!?Jぎにがひ."-::;Ij(道診療'it)，身元tの公表Eといラ足F衰のーと/.:!fl flj.: /l!JとLで子;/l
らさF説'fJ(/L.五tfHヴ/j--3 (.:{クヅーシ樹~)線ß/[，動'P.28ソ.

Anziewは，刺激の受容体を， Freudの局所的なものから髪や爪も含む皮膚感覚という全体へ拡大し，心的

内容の入れ物(容器)とその機能の再構築を提言した.皮膚の機能として①崎乳や世話，接触のもたらす

充足感を内部に収める袋，(?:外部と内部の境界を設定し外部を外側に保つための境界面，C;他者とのコミ

ュニケーションや関係を樹立するための基本的な手段かつ場所であり，他者の痕跡を刻み込んでおく表面，

をあげている.こういった「表皮的・自己受容的な起源を持つj皮膚により構成された「自我」には， I障
壁を設置するJ.I交換を行うJという「三重の可能性」があるとしている(同訳書pp.70). I皮膚一自我J
の確立は，I自己愛的な外被の必要性に答えると共に，心的装置に確実で永続する基礎的な充足感を供給す
るJ(同訳書pp.69)と述べている.また， Freudが触れなかった「自己」の存在感覚以前， I原初的」で
「心的な場所」の存在について，感覚刺激がそこを占める可能性に言及した.自我や超自我の形成以前，

事物の表象が言語表象と結びっく以前の，触覚，聴覚，嘆覚といった感覚刺激の体験が，自我の投影や置

き換えの前提として必要なのだといっている(同訳書pp.160).外被としての皮膚は， I自我の知覚一意識



システムである心的界面との仲介的現実を構築しているJ(同訳書pp.175)のである.核としての欲動「エ
ス」が皮膚という外被の界面に直面し，かっ「刺激感受性をもっ身体部位に投射」されるという「相補的j

関係をもって「自己の連続性の感覚の基礎となる」としている(同訳書pp.167).ロールシャツハ・テスト

の解釈においても，図版表面の濃淡によって質感を表す回答であるテクスチユアの項目(毛皮，ざらざら

している，など)は，愛情希求と密接に関連するとされている(藤岡2004，p.53).発達早期の養育者との

接触の質によって，その後のより高度な自己感覚や他者とのコミュニケーション形態に影響するというの

は，充分に納得できるものだ.

史{I革上70 

5 -2.皮膚ー自我の機能

「皮膚 自我」の機能としては，

務被!Il$!の策会媛S昔話JfJのがき~Jtx ，MV:戎といクコ主#勿への河~ft;óゆ変Eす7.;

2ふニtrl!ff!#焼結-3悲のヂの秀子If!l!i': J: 7.;!f5定燐'if!fl.がら若Afす7.;
ガi!!Jの狗憶にががす7.;t存譲渡幸政

進軍ベのf!ffJJj(/fi 王子腹立~:ぜ7.;1J，幸政

心身茨Eと L で多様-:j:'‘j助言'~#tぴクít， 混ぜ3吉'$gガダーとi':rニキ;A!f!J芝ゾと Lで家屋'fogi': JIJ A定5ぜ7.;
グどFーの迫害射さ~ij 1.# 1Ft!， fi.政界震のユH と-:j:'7.;
/方舟ヱポルヂーの家反王子彪持L，心即死世宗j二分!!iす7.;媛'if!f
ダメ/J!Ji':席す7.;iff:産政湾IfimU!I!， ま成案"ffl-:j:'ejのt卒者
心dヲタ房王干身長~L， 15!i，摩天E若干反撃す7.;'::とで fj戎き~iFt攻í':;!!ろ1"1r茅-:j:'t憲政

3
e
@
e
e
@
♂
@
@
 
の9つが挙げられている(同訳書pp.161 -177) .⑤の「共通感覚jとは，主に哲学の用語だが，感覚機

能が統合されると外被が象徴作用を抽出できるようになり，触覚から読み取る情報が複雑化する 俗にい

う“空気を読む"能力となるものである.

Anziewは苦痛の体験にも関心を寄せている.

ま疲/;i-t.:・8表茸き~iFt境L， タメ芥í':j3ft 7.;拶lf/!.b吉宗の夜一五~!f;ó>L ， 長芳Jぞす7.;厳'7;とf!fず坂長'!I í':，!J[影響きF

&I:fす岬買三t， pp，332人

諸機能のうち[包み込むもの」が不足すると， I代理の外被」として身体的苦痛か心的不安によって「み
ずからを鎧う」という(同訳書pp.16S). I場所的な混乱」としては，心的「自我」と身体的「自我J，さら
に「エスjと「自我J，I超自我」聞の「根本的・構造的な違いの消滅」が起こるといい， 11私」ではなく
なる」といっている(同訳書， pp. 332-333) .ここで‘のAnziewのとらえ方は， Jungと同様に，苦痛の体験

は自我意識の存続を脅かし，自身をコントロールする能力を減じさせる悪者扱いである.また，健全な「皮

膚一自我」が確立されなかった人の一部は，代替として「苦痛を通してみずからが現実に存在するという

確信」を得ていると述べていることも，列記しておく.Anziewは，苦痛の体験は自我においていくつかの

意味をもっと考えている.

5 -3.外被と内部感覚

Anziewの論においては，皮膚の重要性が「容れ物jの外面だけにとどまっている.外界との境界面とし

て皮膚に注目し，聴覚，嘆覚，温感などの感覚器官からの刺激との関連についても触れているが，すべて

は皮膚の自我「外被」としての機能についてであり，外部刺激と内的機能についての考察である.身体性

や感覚機能に関心を払いながらも，そこから得られるものは心的活動に直結されて考えられている.Freud 

が快楽の局所として示した体腔の感覚が生じるためには，背景として体表面と 3次元の拡がりの感覚が必



心理臨床における身体自我考察の試み 71 

要だとし(同訳書pp.67)，また触覚の触れると同時に触れられるという二重性 外的知覚と内的知覚の同

時供給にも触れている(同訳書pp.138).しかし，自我による知覚の意識化以前，体内をめぐる定漠とした

感覚機能についての記述はない.つまり，表面知覚による身体自我の重要性を提唱しながら，表面と内部

を結びつけるプロセスについては考察されていないのである.身体感覚の心的内容への反映は，なんの過

程も経ずに起こりうるのだろうか.抱きしめ，撫でさすられるだけである種の自我構造が成立するのだろ

うか.Freudによって「多房的 (multilokular)J (Freud 1923，訳書1970，pp.271)とされた内部感覚は，

どうこころに作用しているのだろうか.筆者は，皮膚という浸透膜を通して，感覚刺激が体内に拡がって

いくようなプロセスも必要だと考えている.

Freudが意識した「身体自我jは Anziewによって皮膚が担う特異な機能が明らかになった.意識とは

身体の「表面そのものjだといっている(向訳書pp.139). Freud. Jungとは異なり，彼は意識に身体への

優位性を付与していない.本論は心身の優劣を決めるものではないが，自我以前に身体部分が担う役割の

重要性が示されたことは，注目に値する.しかし，彼の論はいまだ皮膚という“部分"にとどまっている.

次章では，上に示した身体内部の感覚と皮膚表面および自我意識との関係について考察を進める.

6. 自傷行為と身体自我

筆者は，以前の論文で自傷行為全般に関する考察を行った(上保2∞6). 自傷行為とは，リストカット，
火傷なと守道具を使って意図的に自らの身体を傷つけるものと，からだを壁などに打ちつける，噛む，など

身体のみを使って行われるものを指す.自傷行為の経験がある人たち(以降，自傷行為者とよぶ)を，社

会生活に適応している群:一般群5名と，社会適応困難でなんらかの精神医学的疾患をもっ群:臨床群5

名，計10名にインタピュー調査を行った.先行研究では，行為の心理的作用として感情統制や身体による

気持ちの表現があげられており(林2006，Suyemoto. K. L. 1998) ，身体と自我意識との関連が特徴的に示さ

れる.ここでは，自傷行為の考察の中から，これまで論じてきた心身と体内感覚に関する事柄を取り上げ

る.

6 -1.白傷行為と情動，身体感覚

自傷行為と情動は深い関係にある.両群において，自傷行為前の情動の高まりと事後の沈静，落ち着き

が確認された.最も多く語られた感情状態は「イライラjである(7名). I気持ちのぶれ(情動喚起)Jを
契機とした人も 3名いた(重複あり).対人関係やものごとがうまく進まなかったとき，何かができなかっ

た時，つまり困難な状況や葛藤に直面した時に自傷をする，と 5名が答えている.そのような状況下でイ

ライラや不安，自己否定，無価値感，無力感，自責感が起こるのは一般的なプロセスだが，それが自傷に

結びつくのはなぜだろうか.インタビ‘ユーでは「やらないと気が済まないJ，IそうせずにはいられないJ，
「とにかく自分を傷つけたかった」など，衝動的感情が語られている.困難な状況下での感情の昂りを「イ

ライラ」と感じたり，その状態にイラついたりして衝動行為に至っている.行為後は， I落ち着くJ， Iスァ
とする」等の気分の回復を 8名が答えている.先にみた情動の高まりが，行為後には一様に軽減されてい

る.これは両群にみられた一致である.また， I逃げJ(2名)や「脱出」も語られた.行為へ至るプロセ
スは説明できなくても，結果として情動の沈静や情動のうごめきからの解放を得ており，自傷行為が常習

化していくことが推測できる.

では，このプロセスを身体との関わりの点からみてみよう.行為前の状態として語られる情動を，悲し

みや不安，孤独，と明確に言語表現できる人は少ない.情動が沸き起こるときには身体感覚を伴うが，行

為前の状態に詳細を尋ねると.Iイライラがぶわーっと拡がって止まらない感じJ，Iなんっか，ああダメつ
っていうような感じJ，IわーっとJ，IくうっとJ，Iどよーんとj等，かなり抽象的な言葉で話された.こ
れらはすべて，なにがどうなっているのか，他者からは全く計り知ることのできない彼ら固有の体内感覚

である.I何がそうさせてるかわからへんけど」切らずにはおれない，という言葉からは，行為前の感覚が
侵入的に捉えられていることがうかがえる.己の内にありながらコントロール不能で，まるで侵入者のよ



72 上保史絵

うに感じるものに対して，切創，殴打，掻捧といった新たな身体刺激を与えることで対処している.情動

による体内刺激を身体レベルでの意識がキャッチしながら，そこに言葉を与えることなく処理してしまう.

いうならば，大事な暗号を受け取ったのに，解読することなく破り捨ててしまうようなものだ.自傷によ

る身体刺激によって，内奥の身体基盤に対してなんらかのアプローチはされているのだろうが，習癖的に

繰り返される自傷行為からは未来志向的解決は見出せないだろう.この点は，行為後の空虚感の報告や「気

合を入れたくてJ， r刺激がほしくて」自傷しでも.r入った気はしないが，せずにはいられない」という言
葉にもあらわれている.

逆に，多彩で複雑な感情状態、を言語化できるということは. 1勇き上がる情動に形を与える=客観視でき

るということでもある.r拒絶されたようなJ• r怒りJ• r悔しさJ• r悲しみJ• r無力J• r虚しさ」と語った
人(一般群)は，自傷の程度や頻度，手段も軽いものであった.言語化の過程は自我が介在して行われる.

体内から受け取った身体意識に対して自我意識がアプローチをとることによって，身体と自我がつながり

をもつことができているのではないか.それで、もまだ，感覚を受容し，ったなくても意識できる人はよい.

臨床群では「無意識にJ.r頭からっぽJ.rパニック」と，葛藤状態を感じることなしに，行為へ直接的に
移行してしまう人たちもいる(3名).ここに意識的な自我の関与はまったくなく，完全に情動に自身をの

っとられてしまっているようだ.こうしてみていくと，身体自我レベルでの意識化の程度と，それに対す

る自我の関わりのしかたが自傷行為全般の程度に影響していると考えられる.

6 -2.痛みと身体自我

次は，痛みの効果をみてみよう.自傷による痛みは，通常の痛みと同様にはとらえられていない.臨床

群は，全員が切創時に痛みの感覚がなかった.彼らは白傷やパニック以外のときには普通に痛覚があると

述べた.中村(1975)は，痛みはい(1)体性感覚であるとともに内臓感覚であるJといっている.内臓感覚
は他の諸感覚と異なり，内臓神経によって自律神経系へと伝えられる.これらの感覚は，間接的で暖昧で

拡散した感覚として脳幹を含む皮質下中枢に伝えられる.脳幹は人間の活動の中でも，最も原初的で本能

的な領域を司る.中村はさらに，体性感覚が十分に働くためには.rこのもっと無意識的で暗い内臓感覚に
根を下ろす必要があるのだろうjといっている.

自傷行為者の体性感覚はどう機能しているのだろうか.彼らは身体表面に痛みを与えることで，体内の

深いところから湧き上がる情動に対処している.中村がいうように，痛みの感覚が体内深部の無意識領域

まで到達するとしたら，自傷行為は情動がi勇き起こる根源的場所へと，自我が意識的にアプローチをする

手段だと理解することができる.この場所がJungが示した類心領域(プシコイド)である可能性もあるだ

ろう.もちろん，当人たちは自分の行為が体内深部へと接触する試みだという認識はなく，むしろ情動か

らの回避行動として行われている.中村がいう充分な体性感覚を機能させることはできず，本来的な意味

で身体基盤との接触をもつことはできない.要するに.r無意識的で暗いj部分への接近は不可能である.
彼らがしているのは，身体の深みから声に耳を傾けることではなく，強権的な支配力の執行に過ぎないの

だ.

また，痛みには自己感覚の回復という効果もある.林 (2006)は，現実感覚の回復と感情制御といった

自己コントロールの回復を，自傷行為の意図のひとつとして挙げている (2006.p. 71-72). インタビュー

では.rパニックJからの沈静(臨床群)や.r痛みで(辛いことが)ましになる(一般群)Jといった話が
でた.前項でも触れた，不快な感情や葛藤状態からの「脱出jや「逃げ」もこの側面のひとつだろう.こ

こにも身体自我の関与はない.即物的な痛みによって，あるいは現時点で感じているものよりもさらに強

い痛みを与えることによって，感じているはずの心的苦痛は排除される.身体表面に与えられた刺激はそ

こを起点として体内に拡がっていくが，本来の苦痛の抑圧や排除の上にあるがゆえに，身体基盤への接触

はおぼつかない.まさしく“上っ面"だけの表面的解決になってしまうのだ.非常に印象的な言葉がある

ので，この項の最後に引用しよう.

fJfftli合/ffOg.1ftとらiz-l> ~ぅ ζ~ V l ラ支持ち;ó'あ-l>のzク'lÍ L ;/z~ぜん. -rp/f/O-J!Jヲ ;(-;aIJ 1':， Eli子



心理臨床における身体自我考察の試み 73 

の身元t王子コシメ D-Jtで#A'::ζ~ ;7 i; f!($1ごJフでがJl!:e91二原Zで#fl/i渇A/E/%IiグググラliコシrD
-Jþでまムフ~ 1)， 不安若と士f!jfの/フy!lff若干昆浮で#Aので/it:いでLJ:ラ;7'.ノ

6 -3. 自我への投影

最後に，白傷による自我への投影について考察する.調査では，自傷後の傷痕に対するさまざまな思い

が語られた.引用は主に臨床群からである.傷痕が消えかかると不安になり，その不安を消すようにさら

に上から切った， I (手首が赤いと)これが自分やJ，I心が傷ついてる，っていう証jと語る人がいた.ま
た，傷痕を「自分の分身に思える」といい，傷が愛しくて「傷ついてきた自分は嫌い」という人もいた. 4 

名が，自傷には辛かったこと，苦しみと翻ったことを傷にして封じ込めている意味があるといい，身体の

傷痕に心的苦痛を投影して語っていた.Anziew{ま皮膚一自我の機能に，他者の痕跡を刻み込んでおく表面

をあげていたが，自傷行為者は自らを刻み込んでいる.傷痕がないと不安になったり，消えかけてくると

さらに切る(3名)という行為には，自我の投影がみてはとれないだろうか.不安とは，平素保っている，

統一的な全体性の感覚がゆらぐ体験である.通常，人は内部に自身を保持する安定機能をもっているもの

だ.Winnicott. D. W.は，この安定には心的面だけでなく身体基盤が必要だとして， I身体と身体機能に宿
るin-dwellingJ(1970訳書1998，p.23)ことの重要性を述べている.しかし，生育環境やその他の要因によ

って自己保持の機能が充分でないケースはままある.傷という形で外在化して自らの存在を実感するとい

う彼らの語りには，自己内部の安定機能の不十分さが推測される.このことは元々の自我の不安定さも意

味すると同時に，身体基盤の脆弱さをも含むだろう.自傷痕の中に自己を見出すことによって，1傷がある

自分jというアイデンティティが成立しているのである.これには皮膚表面だけではなく視覚も用いて，

一定の役目を果たしている.視覚は内臓感覚系と異なる特殊感覚であり，脳神経によって直接的に大脳へ

伝達されるものだ.体性感覚や体内感覚だけでは自己の存在を保持できずにおり，別の感覚を動員させて

いる.Anziewがいう「個人の個別性を際立たせる機能(1985訳書pp.161 -177) Jを果たしているといえる

のかもしれないが，実際にはこれらはすべて心の外在化であり，彼らの内実の空虚さ，中身のなさがあら

われている.本来，内部に抱えているべきものを外側にしてしまったら(これはまさしく投影の機制なの

だが)，内面の成長と変化は望めない.傷は愛しいが「傷ついてきた自分は嫌い」とする人には，自我と傷，

さらに身体とがぱらぱらに存在していることが推測される.これらは， Jungが述べた「ソーマsoma的基盤」

にも「プシケーpsyche的基盤」にも立脚していないし， I身体に宿るJ(Winnicott)ことなど到底不可能でL
ある.

また，臨床群では，血を見ることで「ほっとするJ，IすっとするJ，I生きていると感じるJ，と話された.

情動に揺らいだ自我の意図的行為による流血は，自らを脅かす情動を客体化することでもある.つまり，

情動を自我の支配下におく行為である.それと同時に，温かい血が自分の身体から流れ出るのを見て，存

在の感覚を得ている.逆に言えば，彼らは血を見るまでは生の実感がないわけであり，このことはさらに

彼らの内実の空虚さを物語る.筆者の以前の考察では，臨床群に行為時の痛感覚がないことが，流血を求

める心性の一要因だととらえられた.痛覚という体性感覚を使うことができないと，自我は内部感覚との

接触もできず，さらに深部の内臓感覚が支配するような根源的場所には触れることさえできないだろう.

つまり，自我は身体基盤的接触を全くもつことができないのだ.ここに，一般群と臨床群とのなんらかの

線引きがあるのではないかと筆者は考えている.心だけでは人間は存在できない.身体基盤と身体自我の

欠損を自傷行為に見出したところで，本論を結びたい.

注 (1)体性感覚とはいわゆる体感のことで，触覚を含む皮膚感覚と，筋肉感覚を含む運動感覚から成

っている.

おわりに

古典的文献に依拠して，身体と自我の関係を概観した.FreudもJungも研究の進展に伴って発言が変化し



74 上保史絵

ていく特徴があり，本論でヲ|いた内容について確信をもっていたかどうかは明確で、ない.だが文中でも触

れたように，自我，心の問題を考えるにあたって，初期段階からからだの問題に着目している点は，両者

に共通している.一世紀近くを経た今，再びからだについて心理臨床の立場から考えてみた.将来的にみ

ても，数量的エピデンスが提出できるような問題ではないだろう.暖昧で断言できない事柄だからこそ，

筆者の関心を引くのかもしれない.今回は，身体性に関するものとして身体基盤と身体自我の観点を提示

した.

では身体基盤との結びつきをどう回復するのか，一部では触れたがそのプロセスの考察をするまでには

至らなかった.今後は心身の実をもった協働関係はどう進められていくのか，筆者自身まだ混乱している

ところもあるが，臨床での関与もふまえて今後の展望としたい.

引用文献

. Anzieu， D. 1985 Le旦豆主旦旦.BORDAS福田素子訳『皮膚一自我』言叢社1993

・藤岡 淳子 2004r包括システムによるロールシャツハ臨床 エクスナーの実践的応用j誠信書房
.F閃 ud，S. 1920，“J enseits der Lustprinzips"井村恒郎・小此木啓吾他 訳「快感原則の彼岸Hフロイト著作集6J
p.l50-194人文書院1970

. Freud， S. 1923“Das Ich und das Es"井村恒郎-小此木啓吾他 訳「自我とエスJrフロイト著作集6J p.263-
299人文書院1970

. Fr官ud.S. 1927“The Ego and the Id"， in The Standard Edithion of the Complete Psychological Wprks of Sig-

Inund Freud Vol.l9 p.l2-66 Hogarth Press and Institute of Psycho-Analysis 1961 

-林直樹2006I自傷行為への対応・治療の基本Jrこころの科学.1Vo1.l27， p. 70-75日本評論社
. Jung， C. G. 1928 Die Beziehungen zwishen dem Ich und dem Unbewusseten， Zurich野田俸訳『自我と無意識

の関係j人文書院1982

. Jung， C. G. 1931“Geist und Leben" Seelenprobleme der Gegenwart高橋義孝訳「精神と生命H現代人のたまし
いj所収，日本教文社 1955 227 -260頁

. Jung， C. G. 1946 "Theoretische Uberlegungen zum Wesen des Psychischen"， Zurich，林道義訳「心の本質につ

いての理論的考察Jr元型論』所収，紀伊国康書庖1999 289-367頁
. Jung， C. G. 1946“Theoretische Uberlegungen zum Wesen des Psychischen". Zurich，“On the Nature of the 

Psyche" in The Collected Works of C. G. Jung 8-The Structure and Dynamics of the Psyche p.l5θ-234 

. Jung， C. G. 1951“Untersuchungen zur Symbolges氾hichte"in Aion， Zurich，秋山さと子・野村美紀子訳「自我」

『ユングの人間論』所収，思索社 1980 10-16頁

・上係 史絵 2006 自傷行為に関する臨床心理学的考察ー“私"というこころとからだ-J大阪大学大学院人間

科学研究科修士論文

. i可合 隼雄 2000 心理療法における身体性」河合隼雄総編『心理療法と身体j岩波書庖 3 -17頁

-角野 善宏 2000 こころとからだの関係性」河合隼雄総編『心理療法と身体』岩波書庖 15θ-199頁

・中村雄二郎 1979 r共通感覚論』岩波書庖
. Suyemoto， K. 1. 1998“THE FUNCTIONS OF SELF-MUTILATION" Clinical Psychology Review. Vo1.l8，Noふ

pp.531-554 

. Winnicott， D. W. 1970“On the Basis for Self in Body" fpsycho-analytic explorations.l所収.The Winnicott 

Trust 牛島定信 監訳「身体における自己の基盤についてJrウィニコット著作集 第8巻 精神分析的探究3
子どもと青年期の治療相談Jpp.22-51 岩崎学術出版社



A Preliminary Study of the Bodily-Ego in Clinical Psychology 75 

A Preliminary Study of the Bodily-Ego in Clinical Psychology 

KAMI]O Shie 

Recently， the issues regarding body awareness have been paid attention to in the practice of 

psychotherapy， We usually use our body without being conscious about our muscle functions 

and the endocrine and nervous systems. It might be possible to say that we have a vast uncon-

scious component inside our body as well as mind. Freud referred to the relationships among 

the ego， internal perception， and surface skin in his early works on the theory of the ego. Jung 

also mentioned the importance of the body in which our minds dwell. However， both of them 

did not pursue the issues concerning the body， because they paid much attention to the mind. 

In this study， the author reviewed the theories about the body advanced by Freud and J ung 

and discussed the idea of the “bodily-ego." The possibility of verbalization regarding the expe-

rience of the bodily-ego as well as the ego seems to be the turning point in achieving the objec-

tive of integration. The author also pointed out the existence of a relationship between the ego 

and the surface skin and discovered a special function of tactile sensation. The case reports by 

the author propose that bodily sensations spread inside our bodies through the permeable 

membrane of the bodily-ego and the tactile function. The deterioration of body awareness leads 

to the destruction of the relationship between the body and the ego. Clients who projected 

their ego on the self-injured cuts and scars were found to experience unstable adjustment func鴫

tions. This result clarified that both the ego and the bodily-ego are crucial aspects of mental 

health as they form the foundation of our bodily health. 


