
Title 『狂気な倫理』第I部への論評と質問

Author(s) 三木, 那由他

Citation 臨床哲学ニューズレター. 2024, 6, p. 27-34

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/94556

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



 
 

臨床哲学ニューズレター vol.6 2024 

27 
 

 特集１  第９回臨床哲学フォーラム（シリーズ：規範の外の生と知恵） 

テーマ「狂気な倫理：「愚か」で「不可解」で「無価値」とされる生の肯定」 

 

『狂気な倫理』第 I部への論評と質問 

 
三木那由他 

 
 
１ 「不幸」の再生産：世代間連鎖という思想の闇（小西真理子） 

 本章では、世代間連鎖の言説が被虐待経験を持ち、かつ望まぬ妊娠をした母親が中絶を選

択するなかでいかなる仕方で関与しているかを、森岡正博による反出生主義に関する議論

を媒介にしながら論じている。虐待の被害者だった者が子への虐待の加害者となるという

世代間連鎖の言説は、被虐待経験を持ち望まぬ妊娠をした母親を特に顕著な仕方で脅かし、

再生産の禁止をもたらす傾向がある。この傾向が、被虐待経験を持つ母親が抱く「生まれて

こなければよかった」という思いが胎児へと重ね合わされることで生じるプロセスを、本章

では論じている。反出生主義の取りうる形態を論じた森岡によれば、「生まれてこなければ

よかった」という思考には、自分が生まれてこなかったという歴史を持つ世界の実現を望む

という内容の無化解釈と、自分が別のありかたをする世界に生まれていることを欲すると

いう内容の別世界解釈という二通りの解釈が可能だとされる。世代間連鎖を信じる妊娠し

た女性において胎児が自己でもあり他者でもあるという両義性を通じて把握されるなかで、

無化解釈的なかたちでの「生まれてこなければよかった」＝「自分が生まれなかった世界を

望む」というそのままでは実現不可能な願望は、胎児が生まれない世界を実現するために中

絶が望まれるというかたちを取りうる。他方で、別世界解釈的なかたちで抱かれた「生まれ

てこなければよかった」＝「現実とは違う世界に生まれたかった」という思いが胎児へと投

影されたとき、それは自分自身が胎児にとって望ましい世界を用意する存在、すなわちよき

母親となっていることへの願望として語られることになる。実際、世代間連鎖を内面化して

中絶をした女性のなかには子どもの無化を真の無化としないように抵抗する様子が語られ

ることがあるが、そのなかで彼女たちは自分が「子どもに顔向けできる自分」、「子どもを幸

せにできるいいママ」となっている世界を実現しようとしたり、それを夢見たりしていく、

と本章では語られる。 
あまり本質的ではないかもしれないが、この議論において第一に気になるのは、援用され

ている森岡のふたつの解釈が「世界への願望」というかたちで述べられていることだ。例え

ば自分が生まれなかった世界を望むひととして、このような例が考えられる。非常に功利主

義的な思考をする A というひとがいる。A は自分が存在することや自分のおこなう行為が

周囲の人間や環境に対してもたらしうる害を何らかの仕方で計算できると考え、本人が妥

当だと考えるその計算法のもとで（それが現実に妥当であるかどうかは問わない）、自分が



 
 

臨床哲学ニューズレター vol.6 2024 

28 
 

存在しなかった世界のほうがよりよい世界だったと結論づける。そのうえで、自身の功利主

義的な思考に誇りを持つ A は、心の底から自分が存在しなかった世界を欲するようになっ

たとする。この場合でも森岡の言う無化解釈における「生まれてこなければよかった」に対

応する思考を持っていそうだが、それではこの言葉を実際に用いる人々がそこに込めた経

験や苦しみがそぎ落とされてしまっているように思える。「生まれなければよかった」を世

界への願望として捉えることは、この言葉が発せられる心理や状況をとらえるうえで適切

なのだろうか？ 
また、議論そのものから離れて気になった点に、「幸せ」への言及がある。引用されてい

るみゆきさんや結衣さんの言葉のなかでは「幸せ」に関する語りが多く見られる。「自分で

は子どもを幸せにできない」というように。興味を引かれたのは、世代間連鎖に関する説明

とこうした実際の言説にわずかなずれがあるように感じられた点だ。本章では世代間連鎖

の典型的な言説として「虐待を受けたものは虐待をする」のようなものが挙げられていた。

だが、少なくとも引用の範囲内では、「自分もきっと虐待をしてしまうから」といったこと

が直接的に語られているわけではなく、「自分が適切な家族や環境を子どもに用意できず、

幸せにしてあげられない」という不安が語られているように見える。そうすると、彼女たち

の語りにおいて実際に恐れられているのは、虐待の連鎖ではなく不幸の連鎖だったのかも

しれない。だがだとすると、彼女たちの経験や語りのなかで、「幸せ」や「不幸」というも

のは、いったいどういう役割を果たしているのか、ということを知りたく感じた。 
 
 
２ 「カサンドラ現象」論：それぞれに「異質」な私たちの間に橋を架けること（高木美歩） 

 本章は、ASD の夫を持つ妻たちが自らを「カサンドラ」というフレームで語るとき、あ

るいは「カサンドラ」というフレームを ASD 者たちが拒絶するときに、その対立の背後に

いかなる構造があるのかを論じている。ASD の夫を持つ妻の経験する精神的な苦痛や孤立

を語るものとして FAAAS のような団体は「カサンドラ」という言葉を導入している。著

者の見立てでは、この背後には親密な関係に関する一定の理解が存在している。著者はギデ

ンズを引き、前近代における経済的な理由に基づく婚姻、18 世紀以降の気持ちの通じ合い

に基づくロマンティック・ラブ、そしてそれから男女の不平等や過剰な性的愛情の要素を取

り除いた「純粋な関係性」へと規範的な親密性が移り変わる流れを記述する。そのうえで、

カサンドラを自認する女性たちは純粋な関係性という私的領域における民主制と呼びうる

ものを望んでおり、しかし夫がそのようなかたちで家族という共同体の共同経営に参加し

ないこと、そしてそのことを我慢するよう自分に要求する周囲の無理解によって純粋な関

係性が立ち行かなくなっていると認識しているのではないか、と著者は分析する。だが、他

方で民主制はその参加者たちに不均衡なく資源があることを前提に成り立つものである。

著者によれば、ASD 当事者によるセルフアドボカシー団体が「カサンドラ」というフレー

ムを ASD 者に対する「家族となるのに適さない」といったステレオタイプを広めるものと



 
 

臨床哲学ニューズレター vol.6 2024 

29 
 

して批判する背景には、ASD 者と NT 者のあいだではそもそも民主制を機能不全に陥ら

せるような不均衡が存在しているのだという認識がある。それはこんにち流通する規範や

慣習がマジョリティたる NT の人々にとって利用しやすいものとなっており、ASD 者に

は必ずしもそれと同等の仕方ではアクセスできないものとなっているためである。それゆ

え、「カサンドラ現象」の背後には、一方では NT 者と ASD 者のあいだで不均衡があると

は想定しないままに望ましい私的な民主制の不成立の責任を夫に求める人々と、そして NT 
者と ASD 者のあいだにはそもそも不均衡があるがゆえに私的な民主制がそのままではど

うしようもなく不成立になるのだという立場の対立がある。著者は最後に、NT 者である妻

と AS 者である夫が規範的なかたちでの親密な関係は不成立となりつつも、率直な話し合

いを通じて新たな関係の再構築を達成した例を挙げ、より複雑で柔軟な民主制への希望を

示している。 
本章の議論で興味深いのは、なんといっても ASD や「カサンドラ」のようなしばしば医

学的なものとして理解されるフレームの背後に、私的領域における民主制を作り上げよう

という営み、そしてその民主制から排除されているマイノリティとしての ASD 者の声を

見出す点にある。その点で本章は、カサンドラ現象を医療的に見るだけでは見えてこない構

造を指し示す試みであったと考える。それゆえ本章で病理的概念としての語りがひとまず

脇に置かれるのは適切なことだと思われるが、他方で自らをカサンドラとして感じている

人々がしばしば自身を「カサンドラ症候群」という概念のもとで捉えようとすることが多い

ように見える点も気になる。私的領域の民主制をめぐる相互調整の営みのなかで、あるいは

そうした相互調整が破綻していると訴えようという試みのなかで、あえて自分自身を医療

の文脈に位置付けることには、どのような役割があるのだろう？ なぜ自分自身の状況を

社会問題などとしてではなく「症候群」として位置づけようとする場合があるのだろう？ 
 
 
３ ケア倫理における家族に関するスケッチ：「つながっていない者」へのケアに向けて（秋

葉峻介） 

 本章では、ケア倫理がその理論レベルにおいていかに望ましい家族のありかたというも

のを前提としてきたかを論じることで、逆照射的にそこから零れ落ち、医療機関などの臨床

レベルにおいて現に排除される生としての「おひとりさま」の存在を語ることを目指してい

る。ギリガンやノディングスによるケア倫理は他者との関係性や人間の傷つきやすさとい

う観点に立脚して伝統的な正義論を批判する立場だ。その際、ケアリングは女性性や女性的

ジェンダー役割と結びつけられて語られることが多く、家父長制や男性性による倫理への

批判とは裏腹に、「あるべき母子関係」、「あるべき家族関係」というかたちで家族なるもの

を前提とした家族倫理という側面を維持している。これに対しケア倫理という思想を批判

的に受け継いだホーグランドやマッケンジーのような著者たちは、「共同体自己」や「関係

的自律」といった概念を用いることで、「関係性」と家族との結びつきを再構築してきたが、



 
 

臨床哲学ニューズレター vol.6 2024 

30 
 

その際に家族という概念そのものは放棄されることなく、伝統的な家族観とは異なる「ある

べき家族」が想像されており、家族倫理としての側面は保存されてきたと著者は論じる。ケ

ア倫理におけるケアと家族との関係についてより直接的に批判的な検討を試みた論者にキ

テイがいる。キテイはケアする／ケアされるの関係においてケアを必要とするものへのケ

アを家族が請け負ってきたことを批判的に分析し、ケアするものをケアする家族の外部の

存在としての「ドゥーラ」に目を向けることで、ケア関係を家族という私的領域から社会全

体という公的領域へと開くドゥーリアモデルを打ち出した。しかし著者の指摘によれば、キ

テイが実際にドゥーラの役割を果たしている人物の例を記述するとき、キテイはドゥーラ

とそのケアを受けるものの関係を拡張された家族関係のように語る。著者の考えでは、こう

した家族倫理というありかたの保存は、ケア倫理における根本的な構造に由来している。ま

ず前提として家族観でのケアが相互的・互恵的な自他関係によって成立する「愛の労働」で

あるとされており、そのうえでケアをするものとケアをされるものとのあいだのコストの

不均衡を補うものとしてドゥーラが必要とされ、そしてそのドゥーラをケアするさらなる

ドゥーラが必要とされ、という入れ子構造がそこでは想定されている。あくまで中核に「あ

るべき家族」があるからこそ、ケア倫理は家族倫理としての側面を持ち続けることになる。

だがこのモデルにおいて、家族的なつながりから切り離された者としての「おひとりさま」

は存在しないことにされるか、もしくは実情に反して「つながりを持つ」ものと見なされる

かするしかなくなる。「あるべき家族」像に立脚せず、「あるべきでない家族」や「おひとり

さま」も射程に入れた、新たな視座が必要とされている、と著者は指摘する。 
ケア倫理について詳しくないためにはっきりとしたことが言えないのだが、本章の重要

な意義はケア倫理がその批判的発展を経てもなお家族倫理としての側面を捨てられずにい

る点、そしてそれが単なる偶然的な事柄ではなく根本的な構造上の問題に由来していると

指摘している点だと思われる。気になるのは、著者の批判が「あるべき家族」を前提とした

家族倫理というありかたに向けられているのか、それともより広く関係性の倫理全般に向

けられているのか、という点だ。ケア倫理が家族倫理であり続けてきたという分析や、「あ

るべきでない家族」への視点の必要性の議論では、「あるべき家族」像が根幹にあることが

問題なのであって、そこを乗り越えていくべきだという主張をしているように見える。他方

でタイトルにもなっている「おひとりさま」に関しては、「おひとりさま」を「おひとりさ

ま」のままで、誰かとつながっているものと仮定しないで見る必要性を語っているようで、

こちらではそもそも誰かとの関係という観点から「おひとりさま」を見ること自体が批判さ

れているように見える。 
また別の興味を惹かれた点として、著者は冒頭の問題意識において、臨床的なレベルで伝

統的な家族観が維持され、理論レベルとの接続が成り立っていないことを指摘しているが、

そのことが理論的なレベルでケア倫理が家族倫理であり続けたこととどのように関与して

いるのか、ということがある（おそらく説明がなされていると思うのだが、もう少し具体的

に知りたい）。それと関連して、理論的なレベルで家族倫理としての側面が維持されたにし



 
 

臨床哲学ニューズレター vol.6 2024 

31 
 

ても、しかし少なくとも伝統的な家族観から拡張されたより柔軟な家族観へと更新はなさ

れていたのであり、臨床レベルでもそうした更新がなされたならば、手術同意書へのサイン

をできるひとが患者の血縁家族や同意家族に限定されるなどの取り上げられている問題は、

実質的に解消されるのではないか、「おひとりさま」にさえ疑似的なかたちで家族の役割を

果たす者が仮定され、それが臨床レベルにも反映されたならば、「おひとりさま」でもその

手術への同意書はその誰かに書いてもらえるという話になるのではないか、と私は考えて

しまう。おそらく、問題が理論と臨床の接続にあるのか、理論そのものにあるのか、その両

者なのか（おそらく両者だというお話なのではないかと思うが）といったあたりが、うまく

呑み込めなかったのだろう。 
 
 
４ 「私の親は毒親です」：アダルトチルドレンの回復論の外側を生きる当事者を肯定する

（高倉久有・小西真理子） 

 本章は「毒親」概念がいかにそれを使うひとを救うことがあるかということを、「アダル

トチルドレン（AC）」概念との比較のもとで論じている。両者の重要な違いは大きく二点あ

る。第一に AC は機能不全となっている家族のなかで子ども時代を送った大人たちを名指

す言葉であり、親と子の関係のもとで子の側に焦点を当てるものである。それに対し、「毒

親」はむしろ親のほうへ焦点を当てる言葉となっている。第二の違いとして、 AC 概念は

主に精神科医やカウンセラーが広めており、AC からの回復という回復論とセットになった

概念となっている。この際、AC として名指される人々はまず自分が AC であることを認

めることから回復のプロセスを始めるとされている。そのためには、理想的な親の喪失を受

け入れること、自らのトラウマに向き合うこと、いまの自分が真の自分ではないというステ

ィグマを受け入れること、自分が責任を負ってきた事柄を親のせいにしてよいということ

を受け入れつつ、しかし親のせいばかりにはしないことといった条件を満たすことが求め

られる。これに対し「毒親」概念は精神科医やカウンセラーではなくむしろ当事者の側から

発したものであり、回復論からは切り離されている。実際、AC 概念とセットの回復論にお

いて要請される四つの条件のうち、第一のものを除く他の条件は「毒親」概念からは要請さ

れないものとなっている。こうした特徴ゆえに、「毒親」概念は AC の回復論に適応できな

いような人々にとって、トラウマと向き合うことを要求されず、いまの自分を「偽り」だと

認識する必要も生じず、そして「親のせいばかりにしてはいけない」という規範を課せられ

ることもなく、最小限の負担のもとで自分の存在に関する免責性を獲得し、かろうじてこの

社会を生き延びるための指針となり得る。本章はこのようにして、「毒親」概念への批判で

語られる回復への道筋の欠如や応急処置以上の実質的な意義の欠如が、むしろ「毒親」概念

が求められる理由そのものであり、「毒親」概念の肯定が回復へのルートに乗れない当事者

たちの生の肯定になるという点を論じている。 
本章の議論において目を引かれるのは、やはり「回復」である。精神科医やカウンセラー



 
 

臨床哲学ニューズレター vol.6 2024 

32 
 

は、むろん善意から回復の必要性を語り、回復への道筋を与えようとするのだろう。だが、

このときの回復とは何から何への回復なのだろう？ あるひとにとっては AC からの「回

復」のためにトラウマに向き合うよりも、そうした向き合いから逃れるほうがスムーズに社

会で暮らしていけるかもしれない（実際、それが「毒親」概念によって成し遂げられる場合

があるというのが本章の議論だろう）。だとしたらこのときの「回復」は、必ずしも社会生

活への復帰などを指しているわけでもないように思える。いったい「回復」とは何であり、

なぜ私たちは「回復」しなければならないことになっているのか、「回復」のプロセスその

ものがむしろ痛みを生じさせるものである場合になぜ「回復」のほうが「回復」の回避より

望ましいとされるのか、「回復」という概念はいったいどのようにして、どのようなかたち

で私たちの生に関与しているのか。興味を引かれるところである。 
 
 
５ 生み捨てられる社会へ（貞岡美伸） 

 本章は、小泉義之『生殖の哲学』における「子どもを生み捨てられる社会」という構想の

意義と、その実現のための指針について論じている。現在の社会においては婚姻中の男女に

おける生殖によって、両者の合意のもとで出産がなされ、そしてこのふたりが子どもに対す

る扶養責任を負うというありかたが規範となっている。だが、現実にはこうした規範から零

れ落ちるがゆえに困難に直面する人々がいる。著者が挙げるのは第一に妊娠をしながらも

相手の同意が得られなかったために中絶ができず、その結果として新生児遺棄に至った

人々である。こうした事態には、予期せぬ妊娠が規範的なありかたから逸脱するがゆえに、

周囲への相談等が困難になってしまっているという背景がある。第二の例として挙げられ

ているのはレイプにより望まない妊娠をした人々がときに出産を望みつつも、出産して責

任を持って育てるか、さもなくば中絶するかという選択肢のあいだで葛藤を覚える場合が

ある、という事態である。こうした事態には、産む以上は育てる責任を負うという規範によ

って選択肢が狭められている様子が見て取れる。第三に挙がっているのは、子どもの父親が

母親の同意を得ずに中絶手術をおこなう、いわゆる「不同意堕胎」と呼ばれる事態である。

こうした事態が起きるのは、子どもが生まれれば親に扶養義務が生じる以上、扶養義務から

逃れたいと考える父親が出産自体を止めようとするためだという面があるのではないかと

論じられる。こうしたさまざまなかたちで規範的な妊娠・出産を外れた人々にとっては出産

という選択が困難になるようになっている。こうした社会構造上の制約を解消するうえで

は、生むことと育てることを分離する「生み捨てられる社会」の実現が有効だと著者は論じ

ている。またさらに生むことを困難にする背景としては男女の経済格差もまたあるため、

「生み捨てられる社会」の構想はベーシック・インカムによる経済支援の方策とセットで考

えられるべきものである、と著者は主張する。 
現在、多くの場面で生むことと育てることはセットで語られており、例えば「育てられな

いなら生むな」のような攻撃的な言説もしばしば目にする。そのなかで生んだからと言って



 
 

臨床哲学ニューズレター vol.6 2024 

33 
 

必ず育てないとならないわけではない社会という構想は、強く興味を惹かれる。他方で、本

章では「子どもを生み捨てられる社会」が実現したときに、生み捨てられた子どもたちを育

てることは、どのような人々がどのようなかたちで担うことになるのかという点について

は明示的には語られていなかったように思われる。それは例えば既存の児童養護施設の延

長線上にあるような施設でなされるのだろうか？ そして子どもを望む家族がその施設か

ら養子を取るといったことが現在と同様になされるのだろうか？ 「子どもを産み捨てら

れる社会」でもし生んだ親に育てられない子どもが現在よりも増えたとしたら、その育児に

携わる施設等の労働は誰が負担することになるのだろうか？ きっと「子どもを生み捨て

られる社会」においては育てることもまた現在の社会とは違うかたちを取り、そしてそれは

また現在の社会において育てることに課せられている規範などを浮き彫りにするものなの

だろうと想像する。「子どもを生み捨てられる社会」における生み捨てられた子どもを育て

ることについて、何か構想があればお聞きしたい。 
 
 
６ 所感：正気からの逃走 

 本書で直接的に語られている内容を離れ、私が思い浮かべたことを記したい。 
私には、狂気や逸脱の側に居続けることはとても難しいことに感じられる。それは私が性

格や思考などにおいてひとよりしっかりしているなどといったことではなく、社会が私に

それを許さず、可能な限り正気の側に収めようと絶えず手を伸ばしてくるように思われる

ためだ。そしてそのことが、「幸せ」や「回復」、あるいは「症候群」といったワードに私が

興味を持つ理由の根底にあったように思う。 
個人的なエピソードを語らせてほしい。子どものころから漠然と抱えていた性別違和の

感覚に、大学院のころにもはやどうしても耐えられなくなり、近所の精神科に相談に行った

ことがある。「これは自分の生きられる性別ではないと感じる」と語る私に医師が下した診

断は、「ノイローゼ」だった。研究に精魂を傾けすぎてノイローゼになっているというのだ

（実際のところ、私は楽しめる範囲で研究をしていたにすぎなかったのだが）。だから認知

行動療法を通じて物事の受け取り方などを矯正することで問題は解消する、と言われた。 
この当時、すでに「性同一性障害」という言葉は広まっていたとはいえ、それでもまだ性

別違和という事象やトランスジェンダーとしての生き方が「普通」だとはまるで思われてい

なかったように思う。私の印象では、医師は「割り当てられた性別と異なる生き方しかでき

ない」という逸脱を私に認めるよりも、「本当は正常だけれど一時的にノイローゼで不具合

を抱えている」という条件付きの正常を見出すほうが望ましいと判断したようだ。そしてそ

の判断のもとで、医師は私を「治療」し、「回復」させようとした。 
私はその治療をまったく望まなかったので、二度とその医師のもとを訪れることはなか

った。しかし「あの治療を受けて、仮に『回復』していたとしたら、私は何になっていたの

だろう？」とたまに考える。もし認知行動療法を受けて、私が物事の受け取り方を変え、そ



 
 

臨床哲学ニューズレター vol.6 2024 

34 
 

の結果としてどうにか性別違和の訴えをしないでやっていけるようになったとしたら、そ

のことは私にとってどういう意味を持っていたのだろうか？ 私はたぶん「正気」になって

いたのだろう。ただ一時的にノイローゼになって不具合を生じさせていただけで、その不具

合がいまやなくなったのだから。その生は、いまの私の生より望ましかったのだろうか？ 

誰にとって、いかなる意味で？ 
性別違和に関しても、多くの場面で条件付きの正常に押し込められているという感覚が

ある。性別違和についての問題含みでおなじみの語りかたのひとつは「体の性と心の性が一

致していない」だ。その語りには「心の性が〇〇なんだから、それに体を合わせれば普通の

〇〇として暮らせる」といった前提があるように思える。そしてそれはまた、「あなたはあ

くまで『正常』な〇〇で、体がそれに合っていないだけ」という語りも伴いがちだ。けれど、

それは私自身の経験には合致しない。私は別に女性としてのアイデンティティを最初から

持っていて、それに合わせて体を変えていったわけではない。とにかく何もしないでは生き

ていけないから体を変えていき、そうしたら勝手に周りのジェンダー認識が変容していき、

最初はそれにも違和感があったものの、トランジション前のような不整合感はなかったか

ら周りのジェンダー認識をアイデンティティとして受け入れた、と私は自分のことを認識

している。そしてこうしたアイデンティティ形成は、シスジェンダーのすべてではないにせ

よ、大半のひととまるで違うのではないかと想像している。 
シスジェンダーにとっての標準的なジェンダーアイデンティティ形成が「正気」なものな

のであれば、おそらく私は「正気」には該当しないのではないかと思っている。それでも、

私をあくまで「正気」の側に位置づけようとする圧力をあちこちで感じる。そして自分でも

自分自身のリアリティにこだわってがんばり続けるのに疲れ、それに屈することがしばし

ばある。そのほうが圧倒的に楽なのだ。 
だから、へとへとになるくらいに必死で逃げ続けないと、どこまでも「正気」に位置づけ

られる、というのが私の個人的な感覚だ。そしてそのときには、私の経験した困難や苦痛は

「正気だけど一時的に生じた不具合」、すなわち「回復」可能な病気と見なされ、そして「回

復」して「正気」になることが「幸福」として語られるようにも思っている。本書の内容と

関係しているのかしていないのかもはやわからないし、そして延々と個人的な雑感を語っ

ているのに過ぎないのだが、そうした理由で、私には狂気の側にいるのは難しいことだと、

狂気の側にいるためには全力で走り続けなければならないのだろうと感じられている。 
 

（みき・なゆた） 


