
Title "この道を歩いていきます" : 『狂気な倫理』第Ⅱ部
への論評と質問

Author(s) ほんま, なほ

Citation 臨床哲学ニューズレター. 2024, 6, p. 45-55

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/94558

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



 
 

臨床哲学ニューズレター vol.6 2024 

45 
 

 特集１  第９回臨床哲学フォーラム（シリーズ：規範の外の生と知恵） 

テーマ「狂気な倫理：「愚か」で「不可解」で「無価値」とされる生の肯定」 

 

“この道を歩いていきます”—-—-『狂気な倫理』第 II 部への論評と質問 

 
ほんまなほ 

 
 

はじめに 

 みなさん、はじめまして、ほんま なほ です。わたしは、大阪大学でキョーインをしてい

ますが、じぶんのことを、いちども、ケンキューシャだと おもったことはありませんし、

ハカセゴーももってません。ケンキューらしいケンキューもしていません。大阪大学ではた

らきはじめたのは、そのときのキョージュから、リンショーテツガクという、まだかたち
、、、

も

わからないが、とにかくなにかをはじめたい、とさそわれたからで、そもそも、ダイガクも、

ガッカイも、ケンキューシツも、ケンキューも、ちっとも、いごこちがよくなかった わた

しにとって、そういうのを、ぜーんぶつくりなおす
、、、、、、

、というのが、おもしろかったから。そ

んなわたしは、ダイガクにあな
、、

をあけて 1、そと
、、

となか
、、

のひとがであう 2、ガクセーとそと

にあそびにいく 3、いろんなひとがはなしあう 4、こえ・ことば・からだで、なにかをつく

 
1 2005 年に大阪大学につくられたコミュニケーションデザイン・センター（2016 年から CO デザインセ

ンター）は、「専門分野」のあいだにあるかべ
、、

にあなをあけて、大阪大学でまなぶひと、大阪大学のそと

でまなぶひとたちが、いったりきたりしながら、〈訪問〉〈対話〉〈リテラシー〉〈表現〉〈協働〉をや

ってみる科目をはじめた。 
2 CO デザインセンター開講科目「感性表現術（音楽）」：沼田里衣さん、音あそび工房のみなさんと、

あそびながら、そのばでうまれる
、、、、、、、、

ものをたのしむ 
3 「訪問術」：モンダイではなく、いきているひと

、、
からまなぶために、ひとがキョーシツにきたり、キョ

ーシツからそとにでていったりする 
4 「対話術」：そのばにいること、ことばをわかちあう 



 
 

臨床哲学ニューズレター vol.6 2024 

46 
 

る 5、ガクセーのやりたいイベントをてつだう 6、ダイガクをすこしでも、いごこちのよい

ところにかえる 7、そのためのひろば
、、、

をつくるのが、わたしのしごとです。★1 

わたしにとって、フィロソフィとは、ひととであって、いっしょになにかをする、
、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、

という

おこない、
、、、、、

だれかと、ともだち
、、、、

になるための、おしえ
、、、

です。釜ヶ崎でであった長谷康雄さん

のうた、「おかま人生」を、水俣でであった坂本しのぶさんと柏木敏治さんのうた、「これ

が、わたしの人生」を、たんぽぽの家でであった山口広子さんとつくった「おかあさんのう

た」を、ジュギョーでうたう
、、、

。新潟から旗野秀人さんをまねいて、いっしょに『阿賀に生き

る』をみて、ことばをわかちあう
、、、、、、、、、

。ダンサーの佐久間新さんをまねいて、ガクセーたちとい

っしょに生野コリアタウンで、まちとおどる
、、、

。沼田里衣さんとそのなかまたちをまねいて、

おととあそぶ
、、、

、そのばでうまれるものをたのしむ
、、、、

。ドラァグクイーンのヴィヴィアン佐藤さ

んをまねいて、釜ヶ崎のなかまたちと、おおきなかみかざり（「ヘッドドレス」というらし

い）をつくって、まちをねりあるく
、、、

。つまり、それであったなにか（to ti ên einai）をもと

めるのではなくて、あるひと
、、

のいきざま
、、、、

にふれて
、、、

、そのひととともに
、、、、、、

、なにかをする
、、、、、、

、しな
、、

いではいられない
、、、、、、、、

、という、きのふれたさま
、、、、、、、

、それがフィロソフィだと、おもうのです。 

 わたしは、じをよんだり、かいたりするのが、ニガテです。（ずうっと、もじをめでおっ

ていると、アタマがいたくなります。）この『狂気な倫理』も、じばっかりで、ぶあつくっ

て、すみずみまでは、よめませんでした（ごめんなさい）。とっても、たくさんのことが、

かかれています。でも、だれ、どんなひと がかいているのか？ だれにむけて? どんなか

おつきで？ どんなこえのちょうしで？ どのようなみぶりで？ どんなところで、かん

がえているのでしょうか？ それでも、こえのようなもの
、、、、、、、、

は、きこえてきた、とかんじてい

ます。その、こえのようなもの
、、、、、、、、

は、なにかを、けんめいにうったえているようです。 

 「あとがき」に、「これらの論考はごく普通のことしか主張していない」（297 ページ）

と、カッコのなかでひっそりと、かかれていました。わたしも、それぞれかかれていること

は、「ごく普通のこと」とおもいました。これがタイトルでよかったはずです。でもなぜ、

「狂人の声、愚かで、不可解で、無価値とされている生を一貫して肯定する」と、かまえら

れているのでしょうか？ また、「まえがき」にあるように、「世間一般的には「愚か」で

 
5 「表現術（クリエイティヴ・ライティング）」「身体表現術」 
6 「協働術」「横断術」：じぶんたちがかんがえたいことを、わかちあい、かんがえるための、ばしょを

つくる 
7
 たとえば、「臨床哲学」をまなんだひとたひちと、大阪市生野のコリアタウンで「いくのふらっとだい

がく」をはじめる（2022 年） 



 
 

臨床哲学ニューズレター vol.6 2024 

47 
 

「不可解で」「無価値」とされがち
、、、、

な生に「意味」を見いだそう
、、、、、

とする営み」が、なぜこと

さらに「狂気」となづけられるのでしょうか？ 「されがち」とはどのようなことでしょう

か？ 「「意味」を見いだす」のは、だれが、どこで、なんのためでしょうか？ “コーテ

ースル”とは、いったいだれ
、、

が、だれ
、、

にたいして、なにをする
、、、、、

ことなのでしょうか？ とも

かく、こえようなもの
、、、、、、、

に、みみをすますと、それは、なにかにあらがっている
、、、、、、、

のだ、そのあ
、

らがい
、、、

からきこえてくるものなのだ、ということがわかってきました。このひとたちは、コ

ーテーというより、テーコーしている、と。 

 

 

「狂気からの反撃」は「肯定」なのか？ 

 なににあらがっている、のでしょうか？ ためにし、「まえがき」にひかれている吉田お

さみの『“狂気”からの反撃』（1980 年）をよんでみると、こうかかれています。 

 

狂気は本来アンチ（＝反）なのですから、現体制－日常意識を一定の方向へ誘導す

ることはできません。つまり狂気は状況支配の不可能性を意味するのですから、規

範形成には役立たず、体制づくり（枠組づくり）という意味での建設とはむしろ相

反します。ただ狂気とは自由性・意外性のことですから、あらゆる可能性を秘めて

おり、ある種の狂気は先見性・創造性をもつことになります。（『“狂気”からの

反撃』29-30 ページ） 

 

狂気は否定的現実の未来的のりこえという側面を有しています。特に高度に科学が

発達し、産業が機械化され、官僚的機構が整備されている現代社会では、存在が人

間の自由を蹂躙し事物の論理が貫徹され、人間は機械や機構によってガンジガラメ

にされていますが、狂気はこのような現代社会に対する最もラディカルな、そして

その都度の否定です。狂気は未来的目標を意識的に設定し、それに向かって合目的々

に行動を規制していくものではありませんが、それ故にこそかえって、その現実否

定は根源的といえます。狂気が社会にいれられたとき、それは狂気でなくなるとす

れば、逆にいえば新しい体制が生れると新しい狂気が生れます。そして狂気は体制

に対する反逆ですから、いかなる体制においてもキチガイは永遠に反逆者として存

在します。（『“狂気”からの反撃』30 ページ） 

 



 
 

臨床哲学ニューズレター vol.6 2024 

48 
 

 なるほど、『狂気な倫理』からきこえてくるのは、吉田おさみのいう、「体制に対する反

逆」、「アンチ」のこえ
、、

なのかもしれません。たしかに、「アンチ」がひびいています。た

とえば「第Ⅱ部」は、ドーイに、ショユーに、ホーセツに、アンチをとなえています。これ

らは「現代社会に対する最もラディカルな、そしてその都度の
、、、、、

否定」にあたるのでしょうか。

だとすると、この「反逆」のこえは、「肯定する」といより、ドーイを、ショユーを、ホー

セツを、「否定」しています。ところが、「第７章」はアンチではなさそうです。そういえ

ば、むかしむかしギリシアというところに、ἀντί ということばがありました。それは、そ

のかわりに、といういみもありましたね。そのいみでは、「第７章」は、どのような「新し

い体制」にあってもうまれるもの、そのかわり、をえがいている、のかもしれません。それ

は、わたしたちを「永遠に反逆者として存在」する「キチガイ」をもとめるたびにつれてい

ってくれるミステリー、いまはない、きえてしまった、ひとびとのいきたまち
、、、、、

にトリップさ

せてくれる、ブンガクにほかなりません。「都市の「洗練」（ジェントリフィケーション）

は、その文字通りの作用により、いかがわしいとか、規範的でないとされてきた性のありよ

うを、大きな資本の動きによって  たしかに存在したにもかかわらず  無かったこと

にしてしまう」（162 ページ）にもかかわらず
、、、、、、、

、このトリップのなかで、わたしたちは、ひ

とびとのいきるすがたに、ふれることができます。わたしは、釜ヶ崎をあるくたびに、とお

りで「男娼」や「おかま」のたちすがたを、おもいえがずにはいられなくなるのです。 

 

 

「生を肯定する」のは、だれが、どこから？ 

 「主体性を返還する」というのは、よくしられたバザーリアのことばですが、それぞれの

「論考」において、「肯定する」という「主体」がだれなのか、よくわかりませんでした。

たとえば、吉田おさみは、こう書いています。 

 

私は今、主体性を奪回する
、、、、

といいました。もともと私たちは対象であったのではあ

りません。そうではなく、狂気とはもともと周囲の抑圧的関係に対する反逆の一つ

の形態です。ただ、多くの場合、反逆のエネルギーは自己の内部に閉じこめられ、

擬制的な自己実現に向うのが常です。従来の治療は（そしてその背景にある健常者

社会の要請も）、この反逆をむりやり抑圧するために、患者の物化は避けられませ

んでした。患者運動とはこの物化から自分たちを解放し、狂気を別の形でとり戻す

運動であり、疎外された狂気ではなく、本来の意味での狂気を貫徹する運動です。



 
 

臨床哲学ニューズレター vol.6 2024 

49 
 

それは、反逆のエネルギーを自己の内部に閉じこめず、これを外化し、共同し、連

帯して社会の抑圧的関係を打破しようとする運動です。したがって、それは単なる

人権回復運動（差別撤廃運動）にとどまるべきものではなく、狂人として主体的に

健常者社会構造との対決をめざす運動なのです。（『“狂気”からの反撃』135 ペー

ジ） 

 

このような「狂人として主体的に健常者社会の構造との対決」をめざしたのは、おそらく「第

６章」だけだった、といえるのではないでしょうか。 

 

おそらく古川は、コーヒーを顔に注ぐような実践であったとしても、そこに愛が見

い出されるなら肯定するのだ。このようなマゾヒストは、穏当なクリシェの信奉者

どころか、極めて病的な存在として浮上するだろう。しかしこのような病的な人物

が、愛と暴力を適切に区別できるとしたら、どうだろうか。（『狂気な倫理』128 ペ

ージ） 

 

この「病的な存在」を「狂気」とよみかえるならば、ほかのものには「暴力」にみえるもの

のなかに「適切に」も「愛」をみいだす「狂気」があり、「物化から」  つまり「暴力」

から  「自分たちを解放し、狂気を別の形でとり戻す運動」こそが「マゾヒズム」であり、

かつまた、その「狂気を別の形でとり戻す」「主体」となることこそがマゾヒストである、

ということになります。「第６章」のかきては、「古川裕子」に「主体性を返還する」こと

で★2、「本来の意味での狂気を貫徹する運動」にくわわります。つまり、「狂気」の「主

体」となるのです。   「その意味と重みを、我々は引き受ける必要があるのである。」

（『狂気な倫理』129 ページ） 

 「狂気」の、「狂人として」の「主体」となることは、たんに「狂気」を「肯定する」の

とおなじではありません。これについても、吉田おさみは、つぎのようにかいています。 

 

ところで、健常者の側からの狂気抹殺論に対するアンチテーゼとして患者の側から

主張された狂気肯定論は、実は精神病不治説の裏返しとみることができます。狂気

肯定論は、いうまでもなく狂気－正気、狂人－健常者の二項対立を大前提とし、狂

気、狂人を善とし、みずから狂人として自分を分けている向うの世界、つまり健常

者（社会）と対決するというものです。それは鈴木国男さんの「そもそも狂人とは



 
 

臨床哲学ニューズレター vol.6 2024 

50 
 

最後まで人間的たろうとした人のことではないのか」という言葉に代表されます。

この狂気肯定論は、健常者社会において圧倒的な狂気抹殺論に対するアンチテーゼ

として、患者が自己の存在根拠を確認し、その主体形成を助け、患者の自立に資す

るという点において、その存在意義を否定することはできないでしょう。ただ、こ

の議論は、狂気－正気、特に狂人－健常者の二項対立を固定化し、絶対化しており、

“精神病不治説”を裏返しにした形で、患者－健常者間の交流－連帯を阻害すること

になります。（『“狂気”からの反撃』212-213 ページ） 

 

 「狂気」を「肯定する」ことにとどまるならば、「狂気」も、マゾヒストも「物」にとど

まってしまいます。それは「否定」のうらがえしでしかありません。「第６章」がみいだし

たように、マゾヒストは「狂気を別の形でとり戻す」「主体」でなければなりません。「マ

ゾヒストにだって愛することはできる」  「マゾヒストの倫理」とは、「われわれは神か

ら幸いをも受けるのだから、災いをも受けるべきではないか」というヨブのように★3、そ

の「重みを」  すなわち「重力」を  「我々は引き受ける」ことに、“はい” ということ

ではないでしょうか★4。そしてそれは、「狂気な倫理」ではないはずです。なぜなら、わ

たしたちが “はい” というとき、「狂気」でない「倫理」は、きえさるから、です。 

 

 

「かれらは、人間を見切った」のか？ 

わたしも、おさないときに、「妖怪人間ベム」がだいすきでした。ほかならぬわたしも、

「はやく人間になりたい」とねがってきた、ひとりです。「第９章」をよみ、あらためて「妖

怪人間ベム」をみなおして、きになったことがいくつかありました。 

 もし「妖怪人間」たちが、「細胞から人間を作り出すことに成功した科学者」によって「あ

る段階までは人為的に作られたとみるのが妥当」（『狂気な倫理』193 ページ）だとしたら、

「悪と闘う」というプログラム＝「正義」もまた、「科学者」によって「妖怪人間」たちに

あたえられたのかもしれません。その「正義」は「人間」によってつくられたものです。も

しそうならば、「妖怪人間」たちは、じぶんではかきかえることのできない、このプログラ

ムに、ただしたがうほかなく、「人間による人間への怨念」からうまれた「人間の力ではど

うしようもない敵」をたおすためだけの「人間」のドレイとして、いきるしかありません。

ところが「あの最終回のシーン」では、ベム、ベラ、ベロは、このプログラムにしたがうこ



 
 

臨床哲学ニューズレター vol.6 2024 

51 
 

とを、じぶんたちでえらびなおします。つまり、「人間のために」そして、じぶんたちのた

めに、ドレイであることを、えらぶのです。 

 「人間になる」とはどういうことでしょうか。「かれら妖怪人間は、平時では人間の身体

に擬態しているのだが、正義のために悪と戦うときに妖怪の姿を表す。」（191 ページ）  

なるほど、「妖怪人間」というのは「妖怪」でもあり「人間」でもある（＝「人間」として

“パス”できる）、そういうことだったんですね。とすると、「人間になる」とは、「妖怪の

姿」「妖怪の身体」をすてることになってしまいます。そして「あの最終回のシーン」で、

ベム、ベラ、ベロは「妖怪の身体」をすてて「人間の身体」になると「敵を見抜けられなく

なる」ことにきづいてしまいます。「第９章」でかかれているように、そもそものところ、

「「異なる者」として差し向けられる抑圧と排除」こそが、「妖怪人間」たちに「はやく人

間になりたい」という願望を惹起させ」ていたのですから、「人間」になってしまうと、こ

んどはじぶんたちが「異なる者」に「抑圧と排除」をさしむけたり、「人間による人間の怨

念」にとらわれるかもしれません。 

 そのうえ、「妖怪人間」たちが「人間」とおもっていたものは、ひょっとすると、もとは

「妖怪人間」だったものたちが、「人間の身体」をのっとって「人間」になりかわったすが

たかもしれません。それは、おわることのない「怨念」のゲームです。そこで、ベム、ベラ、

ベロはめざめた
、、、、

のではないでしょうか。「人間になる」とは「人間の身体」をえることでは

ない、と。「妖怪人間」とは、「狂気・正気を共有し、両者を移行する人間」（『“狂気”か

らの反撃』214 ページ）のことだったのではないでしょうか。ここで、わたしは、「遺伝的

乱行可能性」「進化」「動的編成」という「思弁」をはなれて、やはり、うばわれた「主体

性」とベム、ベラ、ベロという「個」をとりもどす、ものがたりとして「妖怪人間ベム」を

よみたいとおもいます。 

 おりしも、「妖怪人間ベム」がつくられた 1968、69、というとしは、石牟礼道子さんの

『苦海浄土』がだされたときでもあります。緒方正人さんは『チッソは私である』（2001

年）のなかで、つぎのようにかいています。 

 

水俣病事件の中で、人間を暴きだそうとしたはずだけど、どうも仕組みを作って逃

れようとしてきたんじゃないか。それは加害者側の問題だけではないように思いま

す。…私たちは、ここにおられる方々も、ここの外におられる方々も、誰しもすで

に加害性と被害性を持ち合わせざるをえない存在になっている。ですから、水俣病

患者だからといって別枠ではないんじゃないか。さまざまな仕組みや制度が「人間



 
 

臨床哲学ニューズレター vol.6 2024 

52 
 

として」あるいは「人として」という主体を覆い隠してしまっているんではないか

ということを申し上げたいのです。（『チッソは私である』50 ページ） 

 

 「妖怪人間」だからといって「別枠」ではない、「人間の身体」をてにいれて、「抑圧と

排除」の「加害者」になることは「人間」ではない、そのことにベム、ベラ、ベロはめざめ

たのです。そもそも「妖怪人間ベム」では、すがたかたちとっても、どちらが「妖怪」でど

ちらが「人間」か、さだかではありません。「人間」にみえるひとたちも、「怨念」にとり

つかれると、「妖怪」とみわけることができなくなります。「墓場の妖怪博士」では、ベラ

にうりふたつで「ゴーレム」のいいなりになってひとをころす「女の部下」が「マンストー

ル博士」によってつくられます。ベラと「女」は、みためがそっくりですが、緒方正人さん

のいうように「「人間として」あるいは「人として」という主体」となる、というところで、

みちはわかれます。「進化」をみおろすたかみ
、、、

から、このわかれみちは、はたしてみえるの

でしょうか。 

 

腹の中で水俣病になった子どもを抱えて生きてきた人たちは、「なして自分の家族

にはこげん苦労がかかっとやろうか」と、どれほど悔い、あるいは苦しんだか知り

ません。私の兄弟もそうですのでそう思うわけですが、逆に、考えて考えて苦しん
、、、、、、、、、

で
、
、その苦悶の中にものすごい振幅があったから

、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、
、命への向かい方がより本源的と

、、、、、、、、、、、、、、

いいますか
、、、、、

、根源的といいますか
、、、、、、、、、

、人間的だったんだろう
、、、、、、、、、、

と思うわけです。（『チ

ッソは私である』62 ページ） 

 

 つくられた「妖怪人間」こそが「人間的」である★5。ボンヨーながら★6、そうおもいま

す。ケミストリーから、バイオテクノロジーへ、「社会」「科学」「理論」がどれほど、か

わろうと、かわらないものはなんでしょうか。 

 

たくさんの人を苦しめ傷つけてきたチッソという会社であり、逆さに読めば社会、

それがもう一つの自分を暴露したんじゃないかという気がするんですね。ですから、

チッソというのは私自身のことでもあった気がします。そして恨みを持ってやって

きた、親の仇討ちの気持ちでやってきた、あるいは多くの被害者の仇を取ろうとし

てやってきた運動のあり方というものに限界を感じ、自分自身が破産していく中で、

これは水俣の方では、今までなかなか言えなかったというか、よっぽどの人にしか



 
 

臨床哲学ニューズレター vol.6 2024 

53 
 

言えなかったんですが、チッソの人たちをいとおしくさえ思う、罪とか責任という

ものを共に負いたい、あんたたちばっかり責めんばい、私も背負うという気持ちに

なったんです。（『チッソは私である』72-72 ページ） 

 

 「人間による人間への怨念」がうみだすものと、たたかうなかで、めざめたものは、なん

でしょうか。坂本しのぶさんたちのように、「腹の中で水俣病になった子ども」は、うまれ

ながらにして、「水俣病患者」あり「人間」です。このふたつは、きりはなすことができま

せん。「水俣病」にならなかったら「人間」になれただろうか、チッソさえなければ、「人

間」でいられただろうか  そうしたまよいこそが、どこまでも、ひとをくるしめます。し

かし、そうやってくるしむこと、そして、そのくるしみをうんだ「罪とか責任というものを

共に負」うことが、「人間的」なのです。★7 

 

 

さいごに 

 

私は、学問の世界の魅力のひとつは、そのような思想や物言いが、世の中で発せら

れるための武器や場所を与えることだと信じている。（『狂気な倫理』「まえがき」

11 ページ） 

 

 なぜ、『狂気な倫理』は、「学問の世界」にこだわるのでしょうか？ というか、「学問

の世界」とは「世の中」のどこにあって、なにをする
、、

ことなのでしょうか？ わたしにとっ

ては、吉田おさみさん、石牟礼道子さん、緒方正人さん、坂本しのぶさん、そのほか、たく

さんのなまえ、ことばを、ひとつひとつ、じぶんのからだに、きざみこむこと、じぶんのな

かにすまわせること、それらをこえ
、、

にだして、からだ
、、、

をあたえること、それが「学問」であ

り、「倫理」である、とおもえてならないのです。★8 

 
 水俣病にならんば 私の人生は 
 でもこれが私の人生 
 これからは自分自身で 
 この道を歩いていきます 
 この道を歩いていきます 



 
 

臨床哲学ニューズレター vol.6 2024 

54 
 

       坂本しのぶ「これが、わたしの人生」より★9 
 

（臨床哲学ニューズレター掲載にあたっての）注解 

★１ わたしは、『狂気な倫理』編者の小西真理子さんと河原梓水さんから、「合評会」で

コメントをほしいと、いわれ、河原さんのかきもののファンであったことから、よろ

こんでひきうけました。わたしは、てっきり、かきてたちとともに、あれこれじゆう

に、はなしあうことのできるのだろうと、おもっていました。しかし、当日の合評会

の雰囲気は、きわめて儀礼的で、さいしょに小泉義之センセーからのみことばが、か

きてたちにくだされ、そのあとも、「質問者」からのコメントと質問にかきてたちが、

こたえる、という、たいくつきわまりない、儀式めいたものでした。わたしの発表は、

そのような儀式にたいする違和感を表明することから、はじめられたことを、ここに

かきそえておきます。そして、わたしのクリエーションは、てんでバラバラな文章た

ちから、ことばをひろって、ひとつのストーリーをつむぐ、ということにむけられま

した。また、この発表原稿は、当日、会場のスクリーンにカラフルな背景とともに、

投影されましたが、固有名、引用でもちいられていることばをのぞいて、本文中では

いっさい「漢字」をつかわない、という原則でかかれています。その、よみにくさ、

についてもあやまりましたが、ここでも、あやまります。ごめんなさい。 
★２ よりていねいにいうならば、かきて（そして、よみて）が古川裕子に「主体性を返還

する」ことによって、みずから狂気の主体となり、それとどうじに、古川裕子は「主

体性を奪還する」、となるでしょう。さもなくば、「狂人として主体的に健常者社会

構造との対決をめざす」ことはできません。 
★３ 『ヨブ記』第２章１０． 義人ヨブは資産をすべてうばわれ、こどもたちもころされ

るという試練にあいます。これは、「ヨブの足の裏から頭の天辺まで悪い腫れ物」で

おおわれ、彼の妻がいった「あなたはまだ自分を全きものにしているのですか。神を

呪って死んだらよいのに。」にこたえた、ヨブのことばです。（関根正雄訳、岩波文

庫、2023 年、p.13．） 
★４ ここでいう「愛」とは、けっしてロマンティックな、幻想的、幻覚的なものではあり

ません。コーヒーが顔に注がれるのは、人間の意志によるものではなく、すべてがそ

れにしたがう自然法則による必然であることをうけいれる、ということです。「肉体

の苦痛であると同時に魂の苦悩であり、社会的な転落である極端な不幸は、この釘の

ようなものだ。そのさきは魂の中心にあたっている。釘の頭は空間と時間の全体を通

じて散らばるすべての必然である。… そういうものを受ける人は、このはたらきに

全然加わっていない。その人は生きながらピンでとめられる蝶のように身をもがく。

けれども恐怖を通じて、愛そうとしつづけることができる。そこに不可能はなく、障

害もなく、困難もないと言えるくらいだ。」（シモーヌ・ヴェイユ「神への愛と不幸」

より、『神を待ちのぞむ』渡辺秀訳、春秋社、2009 年、p.124．） 
★５ 「種」としての「人間」と、「主体」としての「人間的」のちがいに、めをむけてく

ださい。「知性をそなえた自由な被造物として、人間にまかされる唯一の選択は、服

従を望むか望まないかということだけだ。」（シモーヌ・ヴェイユ、同書、p.118．） 



 
 

臨床哲学ニューズレター vol.6 2024 

55 
 

★６ ケンイや、ケンリョク、ちから
、、、

に、めがくらんで、この「ボンヨー」さのなかにひそ

む、ただしさと奇跡にふれないひとは、この文章を永遠に理解できないでしょう。「わ

たくしたちはただこの愛を自らの魂の中を通過させるために、自分の感情を失うこと

に同意するだけだ。それは自分自身を否定することだ。わたくしたちはただこの同意

のためだけに造られている。」（シモーヌ・ヴェイユ、同書、p.123） 
★７ この段落は、ニューズレター掲載にあたって、かきくわえられました。 
★８ フォーラムでは、第８章にふれなかったわけについてとわれ、「ストーリーのなかに

いれることができなかったから」と、わたしはまろやかにこたえましたが、しょうじ

きにいうと、第８章をよんで、そこには、わたしの関心をとらえるものがいっさい
、、、、

な

く、わたしがいうべきことは、なにもない
、、、、、

、とかんがえたからでした。このニューズ

レター掲載にあたって、著者たちからわたしのコメントについてかきくわえられた応

答を、さきによませていただきましたが、やはり、わたしがいうべきことは、なにも

ない、とおもいます。「ご縁」がなかったのでしょう。 
★９ https://minamata195651.jp/exhibit/songs/minamata_song-2.pdf より 
 

（ほんま・なほ） 
 

https://minamata195651.jp/exhibit/songs/minamata_song-2.pdf

