
Title ハイデルベルク逍遥 : 両大戦間期におけるドイツ文
化受容についての覚え書き

Author(s) 三谷, 研爾

Citation 待兼山論叢. 文学篇. 2022, 56, p. 1-17

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/94862

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



ハイデルベルク逍遥
―両大戦間期におけるドイツ文化受容についての覚え書き―

三 谷　研 爾

キーワード： 日独交流／ハイデルベルク／新カント派／文化主義／自然主義

ザイフェルトが中心となってハイデルベルク大学日本学科でおこなった共

同研究によると、明治維新から 1914年までの約半世紀にドイツ各地の大学

に在籍した日本人留学者の総数は 1700名以上、その過半はベルリンを主た

る目的地とし、以下ミュンヘン、ライプツィヒ、ゲッティンゲンなどに分散

していたという。この間、ハイデルベルクに学んだのは 82名、つまり毎年 1

～2名である。1）周知のように、第二帝政期のドイツでは自然科学系の諸分野

の発展がいちじるしく、それはまたイギリスをも凌駕する工業国化と軌を一

にしていた。この趨勢から、多くの留学者が自然科学の最新知識を求めてド

イツをめざす一方、のちの社会科学につながる国家・官房学を学ぶもの、さ

らには軍事研究に従事するものもあった。だがドイツ留学は、第一次世界大

戦中は日独が交戦国となったことから完全に中断する。大戦後、1920年代

になって学術交流が再開されると、にわかに顕著となったのは人文科学分野

の留学者の増加である。そのさい、滞在先として積極的に選ばれたのがハイ

デルベルク大学だった。

じっさい 1921/22年冬学期に 4名だった学籍登録者はその後、各学期とも

10余名を数える。もっとも多かったのは 1923/24年冬学期の 22名で、うち

15名が哲学部に籍を置いていたという。この傾向は 1920年代前半を通じて

持続するが、世界恐慌をへてナチス党が勢力を伸張する 1930年代初頭にか

けて漸減し、第二次世界大戦の勃発とともに往来じたい再び中断されるにい

1



たった。2）ただし、これらのデータはあくまでも正式に学生登録をおこなっ

た滞在者の人数であり、それ以外にも、ハイデルベルクに一時滞在しながら

正規学生にならずに授業を聴講していた遊学者が相当数いたと思われる。た

とえば 1923年夏学期、ハイデルベルク大学に新規登録した学生は 1000名程

度だったというが、日本からの留学者や聴講者が 30名から 40名いたとすれ

ば、それはけっして小さな数ではない。1922年にハイデルベルクを訪れた

瀧川幸辰が、哲学者リッケルトの講義室を覗いたところ「前列二列くらいは

黒い頭の日本人がずらりと並んでいた」 3）というのは、そうした事情の証言

である。

だが注目すべきは留学者数だけではない。当時のハイデルベルクには阿部

次郎、恒藤恭、天野貞祐、九鬼周造、高橋里美、石原謙、黒正巌、三木清、

羽仁五郎、大内兵衛など、大正期から昭和期にかけての人文社会科学の代表

的な研究者・知識人が行き合わせた。これに第一次世界大戦前に同地で学ん

だ波多野精一、朝永三十郎、吉野作造を加えると、その群像はまことに壮観

というほかない。ハイデルベルク滞在について彼らが残している報告や回想

は少なくないが、その主たる話題は指導を受けた教授たちの横顔と歴史的イ

ンフレーションのさなかにあったドイツでの日常生活である。この錚々たる

顔ぶれを考えれば、彼らが個別に得たハイデルベルクでの経験を相互に関連

させ、さらに同地の学問伝統とも接合させて立体的に理解するという思想文

化史的なテーマが浮上するのはごく自然なことといえよう。

そのもっとも早い試みは加藤将之『ハイデルベルクの神話』である。4）副

題に「新カント派時代万華鏡」とあるとおり、19世紀後半から 1930年代に

かけて教壇に立った哲学者たちの姿が随想風に描き出されている。その眼目

は、先に挙げた日本人留学者たちの証言を引きながら、とりわけリッケルト

と周辺の学者たちの生態を軽妙な筆で紹介していくところにある。文化史的

背景の説明、教授たちをめぐるさまざまなエピソードと著者自身の感懐とが

融通無碍に混在しているが、基調は往時を懐かしむレトロスペクティブなも

のだ。

2



ハイデルベルク逍遥

これにたいし、プファルツ選帝侯国の首都だったハイデルベルクの歴史を

遡りつつ大学史を語り、さらに 20世紀前半のドイツの思想状況を照射した

のが生松敬三『ハイデルベルク　ある大学都市の精神史』である。5）そこに

は都市史、文学史から科学史にいたるまで、該博な知識が惜しみなく披露さ

れていて、ハイデルベルクを舞台にした絢爛たる思想文化史絵巻の趣きと

なっている。その記述が、主として三木清と阿部次郎の回想に拠って 1920

年代の哲学や思想におけるハイデルベルク大学の位置を顧みたところで閉じ

られるのは、両大戦間という時代の思想史的な重要性と重層性を語りつづけ

たこの著者ならではの強い問題意識の反映にほかならない。他方、旧制高校

時代の『アルト・ハイデルベルク』体験を紹介する冒頭のくだりなどから、

昭和前期の読書文化への淡いオマージュもまたうかがわれる。

日本におけるこれらの仕事をふまえたうえ、現地に残る留学生関係資料を

精査したのが、冒頭に引いたザイフェルトたちの研究である。そこでは、

1920年代にハイデルベルク大学に学籍登録をした代表的な 10名の留学者に

ついて、それぞれの経歴と専門分野での業績を確認したうえで、学籍簿など

から留学動機、受講科目、同地での活動が丹念に掘り起こされている。日本

語資料の活用という面では制約があったものの、留学者自身が提出したドイ

ツ語の経歴説明や留学動機などが発見されたことで、検証はあらたな段階に

入ったというべきだろう。そこで本稿も、このザイフェルトの研究を足がか

りにしながら、当時なぜあれほど多くの日本人留学者がハイデルベルクをめ

ざしたのか、彼らがそこに期待したものは何だったかを考える糸口を探って

みたい。彼らはいずれも、それぞれの分野で大きな足跡を残した専門家であ

り、その多方面にわたる膨大な仕事から共通するハイデルベルク留学の成果

を取り出すことには無理がある。しかしながら彼らの留学を、第一次世界大

戦後の不安定なヨーロッパ、とりわけ敗戦国ドイツの社会文化的環境と、多

かれ少なかれ大正教養主義をバックボーンとしていた日本知識人との接触と

いう構図でとらえ、その接触経験のうちにいわば協和音と不協和音をともに

聴取しようというのが、本稿の企図である。

3



留学者たちのプロフィール

ザイフェルトは、1920年代にハイデルベルクに滞在した日本人留学者た

ちの経歴の共通点をつぎのようにまとめている。彼らは「ドイツ留学時に

は、ほぼ全員がすでに日本の大学で学位を得て定職についており、しかも

30代ないし 40代を迎えていた。そして帰国後には、その大半が重要な人物

となった」。6）じっさいザイフェルトが検討対象とした10名は、目次に挙がっ

ている順に阿部次郎（1883-1959）、天野貞祐（1884-1980）、三木清（1897-

1945）、九鬼周造（1888-1941）、北昤吉（1885-1961）、石原謙（1882-1976）、

羽仁五郎（1901-1983）、成瀬無極（1885-1958）、大内兵衛（1888-1980）、赤

松要（1896-1974）で、その半数はすでに大学で安定した職を有していた。

自由な立場で長期留学をつづけた九鬼、北、三木、羽仁にしても、おりから

のハイパーインフレによるマルク安の大きな恩恵を受けて、余裕ある滞欧生

活を送っていたのである。

この 10名のうち赤松、三木、羽仁の 3名以外は、30～ 40歳代という人生

でもっとも活動的な時期での滞欧だった。それにたいし赤松たちは 20歳代

での留学であり、羽仁にいたってはまだ 21歳である。つまり彼ら 10名は 15

年前後の年齢差を有するふたつの世代に大別される。そしてこれは、加藤周

一が指摘した「1885年の世代」と「1900年の世代」という世代論的な枠組

にみごとに合致する。加藤は、前者について日露戦争後の時期に青年期をす

ごし、国家から離れて自己の問題に専念することに目を開かれた世代、後者

について第一次世界大戦をはさむ時期における資本主義の深まりをまえにマ

ルクス主義と対決する一方、西洋文化に強く傾倒した世代、と規定した。7）

だが 1900年の世代は、ハイデルベルク滞在の時期にはまだ独自の地歩を固

めるにはいたっておらず、1885年の世代が切り拓いた道を追うことによっ

て、自身の方向性を模索する最中だったといえよう。両世代の志向が分岐を

示すのは 1920年代後半以降、とりわけマルクス主義との対峙を迫られてか

らだ。ハイデルベルクで行き合わせていた時点では、両世代は文化的環境を

ともにし、かつまた学問的志向を共有していた。その環境が大正教養主義で

4



ハイデルベルク逍遥

あり、その志向が新カント派の哲学だったである。

新カント派という道標

これほど多くの知識人がハイデルベルクに赴いたのはなぜか─その直接

的な動因は、当時のハイデルベルク大学が新カント派の牙城だったことにあ

る。たとえば三木清は『読書遍歴』で「私がハイデルベルクに行ったのは、

この派［新カント派］の人々の書物を比較的多く読んでいたためであり、

リッケルト教授に就いてさらに勉強するためであった」 8）と明言している。

いったい『読書遍歴』という文章じたい、地方出身の若者が師友に出会い、

読書を重ねるうち学問の世界にすすむにいたった道程を回顧する、さながら

一篇の教養小説のようなエッセイだが、行文からは大正期の知識人青年の姿

があざやかに浮かび上がってくる。

私が［…］新カント派の影響を受けたのは、高等学校の時の読書会で

ヴィンデルバントを読んだことが素地をなしていたのであろうが、その

時代のわが国の哲学の一般的傾向にも関係があったであろう。［…］私

が大学に入学した大正 6年［1917］は、西田先生の画期的な書物『自覚

における直観と反省』の現われた年であるが、やはりその年に桑木厳翼

先生の名著『カントと現代の哲学』が出ている。これはカント哲学への

入門書として私の熱心に読んだ本であった。その前年には朝永三十郎先

生の名著『近世における「我」の自覚史』が出ている。私は一高にいて

この本を感激をもって読んだのであるが、その立場は新カント派であ

る。そしてやはり大正 6年の暮にはリッケルトの弟子であった左右田喜

一郎先生の名著『経済哲学の諸問題』が出ている。これも私には忘れら

れない本である。左右田博士の影響によって、その頃からわが国の若い

社会科学者、特に経済学者の間で哲学が流行し、誰もヴィンデルバン

ト、リッケルトの名を口にするようになった。日本における新カント派

の全盛時代であった。9）

5



新カント派 Neukantianerとは、自然科学の飛躍的発展とそれを背景にし

た産業社会化が進行する 19世紀後半のドイツにあって、あらためてカント

哲学に立ち戻ることで、真理・道徳・美など人間的諸価値が占めるべき場所

を根拠づけようとする思想潮流である。この潮流は、ちょうどドイツ統一問

題が最終的な局面を迎えていた 1860年代後半以降、マールブルク大学とハ

イデルベルク大学を中心に展開し、おおむね 1930年ごろまでドイツにおけ

るアカデミックな哲学研究の主流となった。そのなかでハイデルベルクは、

フィッシャーKuno Fischer（1824-1907）、ヴィンデルバントWilhelm 

Windelband（1848-1915）、リッケルトHeinrich Rickert（1863-1936）などを

擁して価値哲学の拠点となり、近隣のフライブルク大学、当時はドイツ領内

にあったシュトラースブルク（ストラスブール）大学とともに、いわゆる西

南ドイツ学派を形成したのである。10）フィッシャーとヴィンデルバントは哲

学史家としての令名も高く、その著作は西洋哲学の流れを概観するのに格好

のテクストとして日本でも広く読まれた。明治期後半になって哲学の分野で

も範をドイツにとって専門化・制度化が進むなか、研究はまず新カント派の

哲学史理解を学ぶところから始まるとされた。やがてヨーロッパ留学となれ

ば、ハイデルベルクの哲学者たちの謦咳に接しようというのもごく自然なな

りいきだろう。

人的関係のレベルでみると、東京帝大の教壇に立ったケーベル Rafael von 

Koeber（1848-1923）がフィッシャーのもとで博士号を取得するなどハイデ

ルベルク大学と結びつきがあったこと、西田幾多郎、波多野精一、和辻哲

郎、阿部次郎、九鬼周造らがそろってケーベルの教えを受けていたことも、

日本からハイデルベルクへの道をいっそう近くしたと思われる。明治末期か

ら大正期にかけての知識人社会は相識のある狭小な世界であり、たがいに紹

介・推挽しあいながらドイツのアカデミズムとの交流回路を維持したのであ

る。

6



ハイデルベルク逍遥

自然主義への反措定

大正期の思想文化は、一方に白樺派のはなばなしい文学活動を、他方に旧

制高校卒のエリート青年に広く受け入れられた教養主義を配して語られるこ

とが多い。たとえば久山康はすでに 1950年代後半、白樺派の人道主義、左

右田喜一郎の唱導した文化主義、阿部次郎の『三太郎の日記』に典型的に窺

われる教養主義、さらに西田天香や倉田百三などが実践した宗教的求道主義

という 4つの柱を立てて状況を説明し、かつその背景として第一次世界大戦

を契機にした日本の急速な経済成長と社会発展を指摘している。11）だが久山

が描いてみせたこの見取り図の下敷きには、すでに引いた『読書遍歴』にお

ける三木清の発言がある。三木は自身が青年時代に影響を受けた思想的動向

として上記の 4つを挙げ、それらはみな「自然主義に対する反動もしくは自

然主義の克服」としてのヒューマニズムの発現だったと回想しているのであ

る。さらに三木は言葉を継いで、文化主義とは教養思想がよりアカデミック

に表現されたものであり、両者をともに底流したのが新カント派哲学である

と語った。12）久山はこうした三木の回想を敷衍して、日露戦争後にあらわれ

た自然主義を「科学思想を背景にしながら人間の真実を凝視して、腐敗し形

骸化していた古い道徳や慣習に反抗した文学思潮」と位置づける。そのうえ

で、「この思潮は［…］唯無理想無解決を唱えて、現実暴露の悲哀に沈む外

はなかった。［…］このにぶい虚無感のなかでの沈滞に、人心はようやく自

然主義に倦み、新しい理想を望むにいたった」と解説したのである。13）

大正期の思想文化の動向がいずれも「自然主義への反措定の意味」をもつ

ならば、14）それはどのような脈絡で新カント派哲学と結びついていたのか。

この点について久山は、比較思想史的な解釈をくわえている。新カント派出

現の背景には、実証的な自然科学の影響力拡大をまえにして、ヘーゲルの壮

大な形而上学の体系がもはや維持されがたくなるという状況があった。じっ

さい、ヘーゲルがベルリン大学総長在任のまま 1832年に急逝すると、彼の

学派は急速に分裂する。

7



こうしてヘーゲル哲学の崩壊の後には弁証法的唯物論とともに自然科学

的実証的な唯物論や経験論が、哲学の一つの主流を形成するに至ったの

である。しかしもちろん一面的な自然科学的唯物的世界観に人は長く止

ることはできない。そこに自然科学の権限を十分認めながら、しかも人

間の人格的文化的存在性をも正当に認める哲学の出現を待望する気運が

醸成されたのも当然である。そしてこの気運の中でカントへの還帰が声

高く叫ばれるに至った。それは自然科学の権限を認めながら、その限界

を設定して理想主義の哲学を樹立したのはカントであったからである。

この思想状況は自然主義の急激な勃興と、しばらくにしてその行きづま

りの生じた明治末年の日本の思想状況に類似するものである。したがっ

て新カント派の哲学が日本で歓迎されたことは、自然の事柄であった

（下線は三谷による強調、以下同様）。15）

日露戦争後から第一次世界大戦にかけて一世を風靡した自然主義文学の特

徴として、久山は「告白の形式を使用して、伝統的道徳に縛られながらそれ

を満たしえないで、その蔭に息づいている醜悪な人間の本能を描き、これを

人間の赤裸々の実体として提示して、旧道徳の欺瞞性を痛撃した」と述べて

いるが、16）これが田山花袋、徳田秋声、正宗白鳥などの小説を指しているの

はいうまでもない。彼らは哲学や科学や宗教をすべて知的遊戯として斥け、

同時にいかなる文学的技巧も排して、「露骨なる描写」に徹することによっ

てのみ「事実の人生」、すなわち客観的現実への肉薄が可能と考えた。じっ

さい、自然主義の作品では、人生の目標や希望が主題化されることはなく、

目的達成や問題解決に至らないまま日々を耐える人物たちの姿が容赦なく描

き出されていく。

いったいこの思潮は、富国強兵策とあわせて高唱された個人レベルでの功

利主義の夢、すなわち立身出世が、国家システムの整備とともにリアリティ

を喪失し、さらに日露戦争の勝利によって、そもそも国家の発展と個人の発

展とを重ねて考えられる時代が終焉を迎えたことのあらわれに他ならない。

8



ハイデルベルク逍遥

換言すればそれは、社会全体が方向性を見失って漂流し始めたポスト日露戦

争期の所産、すなわち一種の戦後文学であった。他方、同じ状況をまえに、

すでに整備された高等教育機関に学ぶエリート男性たちのあいだに、自分た

ちが歩んでいる選良としての人生行路じたいを反省する傾向が生まれる。17）

「人生問題」に悩んで哲学的自殺を遂げた藤村操を先頭にした彼ら「煩悶青

年」のみるところ、ひたすら卑近な現実の暴露をこととする自然主義の無理

想・無解決という態度から、人生の意味について積極的な応答を引き出すこ

とは到底できない。彼らが文学にあらわれた自然主義に飽き足らず、その克

服を目指したのは、けだし当然だったのである。

だがこうした知的状況は、久山が指摘するとおり、そのままヨーロッパ、

とりわけドイツのそれと「類似」していたのだろうか。なるほど日本におけ

る反自然主義志向が、圧倒的な影響力を発揮する自然科学的実証主義に抗し

て精神科学ないし文化科学の立場を貫く新カント派哲学のうちに自己展開の

端緒を得て、そこに強く傾斜したのはまちがいない。以下、その理路をたど

りながら、両者のあいだに横たわる不連続面をも粗描してみたい。

文化価値のパトス

アメリカの参戦とロシア革命によって第一次世界大戦の戦局が転機を迎え

ていた 1917年秋、東京帝大の哲学講座を牽引する桑木厳翼は主著『カント

と現代の哲学』を世に問うた。18）同書は委曲を尽くしてカント哲学の全体像

を描いているが、その理解はまさに新カント派に立脚するものである。じっ

さい彼はヴィンデルバントの思想を紹介した一章のなかで、以下のように述

べている。

ヴィンデルバントの事業は正しくカントの批判哲学を継承して其時代の

問題に接せんとするにあった。［…］既に知識に二様あることを認め

［…］個体的知識の普遍的知識に比して劣らざるのみならず、寧ろ更に

我々に意味深いものであることを認めた上は、哲学の問題を一般法則定

9



立の自然科学のみに限らず、更に特殊事実決定の歴史的文化科学に及ぼ

すべきことは理の視易き所ろである。而して規範の内容たる絶対価値は

普通に真善美の語を以て現されるが、是等の価値は一般に歴史的文化的

現象中に次第に発現せられるものであるとすれば、妥当の理説たる哲学

は当然規範と価値との表現たる文化を対象とするものとなり、知識の哲

学は終に此文化の哲学とならねばならぬ。19）

人間の知的な認識活動のトータルな解明を企図する新カント派は、自然現

象のみならず文化現象を把握するさいの知の働きについて、それを心理的メ

カニズムに帰して説明する方向をとらない。それに代えて、普遍法則に服す

る自然的事象と個別的で一回的なものとして生起する文化的事象とを明確に

区別し、後者をとらえる認識のあり方を個性記述的と特徴づけてその占める

べき場を確保する。文化的事象は、かならず意味や価値が付着したものとし

て認識され、また意味や価値は規範、すなわち当為＝「かくあるべし」に

よって根拠づけられる。そして、真善美といった超越的な文化価値がつねに

歴史的に生成するものである以上、それらを対象とする学知は自然界の事実

のみを扱う自然科学とはあり方を異にする文化科学となり、哲学は価値問題

を包摂して人間の知的活動を把捉しようとすれば、文化哲学とならざるをえ

ない。このように新カント派にあっては、学知における自然／文化の対立は

事実／価値、存在／当為へと展開されるものであり、かつまた現実／理念と

も対置されうるのである。

桑木厳翼は 1907年から 1909年にかけてベルリン大学に留学しているが、

そのあいだに二度、ヴィンデルバントの講演を聴く機会を得たという。20）帰

国後、アカデミズム哲学の代表的存在のひとりとなった桑木は、第一次世界

大戦後には吉野作造らの黎明会に参加してデモクラシー普及の論陣を張っ

た。彼は 1919年に「文化主義」と題する講演をおこなっているが、偶然な

がら左右田喜一郎がやはり黎明会で「文化主義の論理」を掲げて講演したの

もこの年のことである。ふたりは期せずして文化主義という同じキーワード

10



ハイデルベルク逍遥

に想到したのだ。21）左右田は 1904年から 10年あまりヨーロッパに留学し、ド

イツではフライブルク大学でリッケルトの指導を受けていた。テュービンゲ

ン大学で博士号を取得ののち帰国し、家業の銀行経営に参画するとともに東

京高等商業学校で教鞭をとった。彼の経済哲学も新カント派の直接の影響下

で構想されたものである。ここでは左右田の講演に即して文化主義の様相を

確認しておきたい。

この講演は黎明会の趣旨にふさわしく、官僚主義や軍国主義に抗して民主

主義を宣揚するものだが、左右田の議論の主眼はむしろ民主主義によって促

進されるべき文化あるいは文化価値の立場を主張することにある。

文化とは自然に対する語である。何等かの意味に於て与えられたる自然

の事実を或一定の規範に照し之を純化し、窮極に於て其の理想とする所

を実現せんとする過程の全体を称して吾等は之を文化と呼ぶ。之を其の

内容につきて曰えば［…］吾等が呼んで芸術となすもの、学問となすも

の、宗教となすもの、道徳となすもの、技術となすもの、法律となすも

の、経済となすものである。［…］此の如き文化は価値実現の過程なり

と見らるるに於てのみ其の全き意義が存する。［…］文化の帰趨、文化

の目標、依つて以て文化をして意義あらしむる当為は即ち文化価値であ

る。［…］一切の人格は文化の生産、創造にたづさはることによつて其

自らの重要と価値を発揚する［…］。文化価値は其自らの論理を内在的

に含み得る客観であり人格は之をして抑々意味あらしむる主観であ

る。22）

左右田もまた新カント派的理解に立ち、超越論的価値を目指すことをとお

して根拠づけられるものとして文化を規定する。文化はしたがって価値実現

の過程全体をさすことにもなる。ここに強勢点を置くとき、彼の「文化主

義」が生まれる。すなわちそれは「論理上の普遍妥当性を具有する文化価値

の内容実現を希図する謂はば形而上学的努力」なのである。23）人格とは、文

11



化価値実現を遂行する主体に他ならず、その具体的な姿はことに学知創出や

芸術創造において顕著にあらわれる。このような左右田の文化主義が、やが

て阿部次郎が唱えることになる人格主義と強く共振しているのは言うまでも

ない。24）人生の意義を自己の人格の成長と発展にみるとき、そこには向かう

べき先がなければならない。超越論的価値とはまさしくその目的地であり、

理想である。文化主義において、人格の完成という主観的努力は文化価値の

実現という客観的活動と相即の関係に入ることができるのだ。かくて左右田

は、ひときわ高い調子で呼号する。

各限られたる範囲に於ける文化所産の創造にたづさわる事を透して個人

人格の絶対的主張に普遍妥当性を与えんとするに於て吾等人生の意義は

尽く。文化主義とは是である。人格主義とは是である。25）

文化主義の理路を説く左右田喜一郎の言葉はパトスに溢れている。それは

文化論の立場からのデモクラシー擁護というよりもむしろ、人生そのものの

意義を宣明する教説、まさに人生哲学というべきものであった。そして、こ

の種の講演の聴衆の多くを占めたであろう知識人青年は、人生において何

を、如何になすべきかの指針をそこに求め、じっさいまた聞き取ったにちが

いない。荒川幾男が人格的実践主義と呼ぶこうした態度は、自然主義文学の

発展と並行するかたちですでに明治末期に醸成され、やがて大正期の反自然

主義の諸潮流へとつながっていく。当時の若い読者は、やがて多く読まれる

ことになる西田幾多郎『善の研究』（1911）の一節にも、人格的実践の教説

の片鱗を見いだしただろう。

世界はこのようなもの、人生はこのようなものという哲学的世界観およ

び人生観と、人間はかくせねばならぬ、かかる処に安心せねばならぬと

いう道徳宗教の実践的要求とは密接に関係を持っている。人は相容れな

い知識的確信と実践的要求とをもって満足することはできない。［…］

12



ハイデルベルク逍遥

元来真理は一である。知識においての真理は直に実践上の真理であり、

実践上の真理は直に知識においての真理でなければならぬ。26）

学知と理想

三木清と時を同じくしてハイデルベルクに滞在した北昤吉に『哲学行脚』

という著作がある。後年政治家に転身することになる北は、世界大戦終結直

前に日本を発ち、欧米各地を転々としたのち 1920年春にドイツへ入って、

ベルリンとハイデルベルクで哲学研究に従事した。この遊学のあいだ、廻国

修行の武芸者さながらベルグソンやクローチェを訪ねて教えを乞うたり、各

界著名人の講演に参加したりした彼は、帰国後その経験を一冊の本にまとめ

て出版した。書名に「行脚」とある所以である。客気盛んな書き手のつねと

して文面には多分に我田引水の気味があり、たとえばリッケルトの演習で臨

済禅や日本の神秘思想について報告して好評を得たと語るくだりなど、いか

にも大風呂敷の感を免れない。だが、以下のリッケルトとの対話は無視でき

ないものを含んでいる。

独逸には用法はないが日本には「文化主義」なる用法がある。独逸語で

Kulturismusと訳すべきですかと聞いた。教授［リッケルト］は無理に

訳せばそうなるが、併し無意味な語だ。自分の哲学は Kulturphilosophie

ではあるが、Kulturismusではない。蓋し、クルトウウアを実現された

Kulturproduktの意味に取れば、実現されたものは別に努力の対象には

ならぬ。然らば未だ実現されない価値の実現に努力することを

Kulturismusの意味に取るならば之は Prophetentumとなる。学としての

文化哲学の任務以外である。私の哲学では自然は説明し、価値は了解

し、内在的意味は指示するだけのものであると答えられた。27）

Prophetentumとは預言ないし預言者としての振る舞いを意味する、宗教

的含意の強い言葉だが、この対話がおこなわれたと思われる 1922年のドイ

13



ツではきわめてアクチュアルな状況と関わっていた。すなわち、細分化・固

定化のすすんだ制度的学問を排し、体験や直観に重きを置く反合理的主義態

度を持して生の全体性の回復をめざすゲオルゲ・クライスの動きである。彼

らは唯美主義の詩人ゲオルゲを卓絶した精神的指導者と仰ぐ、多くはアカデ

ミズムの外で活動する若い知識人集団で、さながら預言者–弟子という秘教

的でホモソーシャルな人間関係でも知られていた。前世紀末に端を発するゲ

オルゲ派のこうした非合理主義・反主知主義が、全面的な価値転覆の起きた

敗戦国ドイツにおいて学生たちの心を強く揺り動かしていたのは、マック

ス・ウェーバーの『職業としての学問』（1919）をめぐって巻き起こった論

争からも知られる。ゲオルゲの影響下にあった若手から、合理主義精神と専

門知重視に貫かれたその学問観を旧態依然たるものとして批判する声が上が

り、激しい議論は一種の世代間闘争の様相を帯びながら、ウェーバーが

1920年に急逝したのちも沸騰していたのである。28）

ウェーバーとリッケルトはともに新カント派的な学知理解を出発点にして

いる。29）非合理的主義的な体験的直観を斥け、自然科学であれ文化科学であ

れ個別の専門分野における事実究明の作業を日々の仕事として耐え抜くとい

うウェーバーの学問観は、新カント派における知的認識の位置づけからすれ

ば当然の帰結だった。有機体たるべき生の全体がはらむ意味内容を告知し、

実践活動をうながすというのは、リッケルトにしても学知の埒外の事柄であ

る。北昤吉が尋ねた Kulturismusというドイツ語表現の当否についてリッケ

ルトがかなりの違和感を口にしているのは、こうした文脈ゆえだったのだ。

彼らのこの短い対話から翻って考えるとき、新カント派哲学はあくまで、

膨張する自然科学的実証主義をまえにして超越論的価値に根拠づけられた文

化の領域を確保し、その探究に学的正当性を保証する立場を堅守するものと

いえよう。そのさい価値内容それじたいを語ることは、学知本来のあり方か

らして断念されねばならない。これにたいし、大正知識人の説く文化主義は

かぎりなく価値内容を仰望する。それは人格完成の理想をめざす、時として

求道的な行為実践として規範化されねばならない。彼らは新カント派哲学に

14



ハイデルベルク逍遥

このような意味での理想追求の論理を求める一方、新カント派は超越論的価

値を目的として遠望する営為を文化と呼んだ。換言すれば、前者は到達すべ

き理想を直接的で具体的な目的としたが、後者にしてみれば目的とはあくま

でイデア的なものであり、それに近接可能なのは知の媒介的な営み、つまり

学問でしかありえなかったのだ。先のリッケルトの発言は、理想主義的な大

正知識人たちと学知重視の新カント派との懸隔を物語っている。彼らをとら

えていた人生の意味や目的をめぐる問いや煩悶は、むしろ新カント派を克服

しようとした 1920年代初頭のドイツの若い学生の心情と共振しているとす

ら見えるのである。

むろん、大戦景気に湧く日本と敗戦の混乱のただなかのドイツとでは社会

情勢にきわめて大きな差異があり、両者の文化状況について安易にその類似

性や並行性を語ることは慎まなければならない。だとすると、まず検証する

べき問題は、自然主義あるいは自然主義文学への反措定としての理想追求と

いう 19世紀末から 20世紀初めにかけての思想文化史の構図じたいを丹念に

再検証することにあるのではないか。それは、自然主義の内容とその具体的

な現象形態を、日独の歴史的コンテクストに即しながら比較考量する作業に

なるはずである。

［注］

1） Seifert, Wolfgang (hg.): Japanische Studenten in Heidelberg. Ein Aspekt der deutsch-
japanischen Wissenschaftsbeziehungen in den 1920er Jahren. Heidelberg: Verlag 
Regionalkultur 2013, S.10.

2） Ebd., S.11.
3） 滝川幸辰『随想と回想』、有斐閣 1948年、142ページ。
4） 加藤将之『ハイデルベルクの神話　新カント派時代万華鏡』、短歌新聞社1972年。
5） 生松敬三『ハイデルベルク ある大学都市の精神史』、TBSブリタニカ 1980年。
6） Seifert: a.a.O., S.7.
7） 加藤周一『日本文学史序説（下）』、筑摩書房 1999、398-407ページおよび 440-449

ページ。
8） 三木清『読書遍歴』、『三木清全集第1巻』、岩波書店 1966年、413ページ。

15



9） 三木、397ページ以下。
10） 大橋容一郎「新カント学派」、須藤訓任編『哲学の歴史 9／反哲学と世紀末』、中央

公論新社 2007年、378ページ以下参照。本稿における新カント派の思想内容の記
述は、とりわけ413-419ページの多くを負う。

11） 久山康「大正期の思想的状況」、家永三郎ほか編『近代日本思想史講座 1／歴史的
概観』、筑摩書房 1959年、232-237ページ。

12） 三木、401ページ。
13） 久山、233ページ。
14） 同前。
15） 久山、242-243ページ。
16） 久山、233ページ。
17） 教養主義の歴史社会学考察として竹内洋『学歴貴族の栄光と挫折』、中央公論新社 

1999年、232-234ページ参照。また高田里恵子「人格主義と教養主義」、『日本思想
史講座4／近代』、ぺりかん社 2013年、187-217ページも参照。

18） 桑木厳翼については宮川透・荒川幾男編『日本近代哲学史』、有斐閣 1976年、93-
102ページ参照。

19） 桑木厳翼『カントと現代の哲学』、岩波書店 1917年、330-331ページ。
20） 桑木、335-336ページ。
21） 生松敬三『現代日本思想史 4／大正期の思想と文化』、青木書店 1971年、87ペー

ジ以下参照。
22） 左右田喜一郎「文化主義の論理」、鹿野政直編『近代日本思想体系／大正思想集

Ⅱ』、筑摩書房 1977年、5ページ。
23） 同前。
24） すでに 1914年に『三太郎の日記』を発表していた阿部次郎が主著『人格主義』を出

版するのは1922年である。
25） 左右田、7ページ。
26） 『西田幾多郎全集第1巻』、岩波書店 2003年、39ページ。
27） 北昤吉『哲学行脚』、新潮社 1925年、76ページ。
28） 姜尚中『マックス・ウェーバーと近代 合理化論のプロブレマティーク』、御茶の

水書房 1986年、141-163ページ。
29） ウェーバーとリッケルトの差異、とりわけWeltfreiheit概念の理解の違いについ

ては、大林信治『マックス・ウェーバーと同時代人たち ドラマとしての思想史』、
岩波書店 1993年、8-16ページ参照。

※ 本稿は JSPS科研費22KK0004による研究成果の一部である。
 （人文学研究科教授）

16



SUMMARY

Japanische Intellektuellen in Heidelberg
Zur Rezeption der deutschen Kultur in der Zwischenkriegszeit

Kenji Mitani

Nach dem Ersten Weltkrieg, da der kulturelle Austausch zwischen Japan 
und Deutschland wieder begann, nahmen manche Geistes- und Sozialwissen-
scha�ler Aufenthalt in Heidelberg wie Jiro Abe, Kyoh Tsunetoh, Shuhzo Kuki, 
Hyohe Ohuchi, Kiyoshi Miki: sie beteiligen sich an den „humanistischen“ Strö-
mungen in der Taisho-Zeit mit der Hochschätzung der Bildung （教養）, Persön-
lichkeit （人格） und Kultur （文化）. Unter dem Einfluss der neukantianischen 
Schule, die den japanischen Intellektuellen schon zu Ende der Meiji-Zeit als Weg- 
weiser zur Begründung der Geschichts- und Kulturwissenschaft vorgestellt 
wurde, studierten sie dort vor allem bei Heinrich Rickert seine Erkenntnistheo-
rie. Die vorliegende Arbeit untersucht erneut ihre Beziehung zum Neukantianer, 
um die Kontinuität und Diskontinuität zwischen der idealistischen Landscha� 
in Taisho-Japan und der formalistischen Wert- bzw. Kulturphilosophie für das 
Bürgertum in der Wilhelminischen Epoche zu erleuchten. Bemerkenswert ist 
dabei die Äußerung von Rickert, dass er den in Japan verbreiteten Begri� des 
„Kulturalismus“ als bedeutungslos, die Erhöhung der bestimmten geistigen Ziele 
als prophetisch absagt, während die junge Generation der japanischen Intellek-
tuellen damals statt des bloß enthüllenden Naturalismus leidenscha�lich andere 
teleologische Weltanschauung sowie ihre praktische Ethik erlangen will. In die- 
ser fast pathetischen Hingebung ist das gleichartige Bedürfnis nach dem neuen 
schöpferischen Leben zu beobachten, das sich unter den deutschen Studenten in 
den 1910er Jahren als expressionistisches Weltgefühl zeigt.

17


