
Title
＜書評＞Jacques Derrida, Theory and Practice,
translated by David Wills, Edited by Geffrey
Bennington and Peggy Kamuf

Author(s) 中谷, 碩岐

Citation 共生学ジャーナル. 2024, 8, p. 338-343

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/94971

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



書評  

共生学ジャーナル 第 8号 Journal of Kyosei Studies, March 2024, Volume 8: 338-343.  

Jacques Derrida 

Theory and Practice 

translated by David Wills, Edited by Geffrey Bennington and Peggy Kamuf 

The University of Chicago Press、2019年、127頁 

中谷碩岐* 

 

以下、上記の文献を参照する際には（）内に頁数のみを記す。 

 

本稿は、2019 年にシカゴ大学出版局から刊行されたジャック・デリダの

講義録『理論と実践』についての書評論文である。なお、既に英語版に先立

つ 2017年にパリ・ガリレー社から仏語版が刊行されているが、今回の書評

に当たっては英語版を参照した(1)。 

著者であるジャック・デリダ（1930-2004）は、ミシェル・フーコーやジ

ル・ドゥルーズと並んで 20 世紀フランスを代表する思想家の一人であり、

「差延(différance)」や「脱構築(déconstruction)」といった語を用いて独自の思

想を展開したことで知られている。『グラマトロジーについて』や『声と現

象』『エクリチュールと差異』（いずれも 1967年）といった著作で展開され

たその思想は、現在も哲学のみならず文学や法学、建築、ポストコロニアル・

スタディーズといった様々な分野に影響を与え続けている。 

彼はキャリアを通じて膨大な量の著作を刊行していた。加えて、現在も

1959 年から 2003 年に至るまで様々な場所で行われた全 43 巻にも及ぶ講義

録が続々と刊行されており、必ずしも著作に現れないデリダの思想の生成

を見て取るための重要なアーカイブとして参照されている。2023 年 1 月現

在、日本でも『獣と主権者』『死刑』『ハイデガー』『生死』『思考すること、

それはノンと言うことである』といった講義録が既に邦訳されており、これ

らの講義録に基づいた研究も精力的に行われている。この『理論と実践』も

こうした講義録のひとつであり、1976年から 1977年にかけてパリ高等師範

学校において実施された全 9回の講義が元となっている。 

講義の内容については順を追って見て行くが、デリダの多くの講義録の

中でも、とりわけこの講義はマルクスへの集中的な言及が見られる点にお

 
* 大阪大学大学院人間科学研究科 博士前期課程；u084515g@ecs.osaka-u.ac.jp 



書評 

339 

いて特徴的である。既に 1971年にはマルクス主義者であるジャン＝ルイ・

ウードビーヌがデリダの思想におけるマルクスへの言及の不在の理由をデ

リダ自身に問うていた（cf.『ポジシオン』p. 91）が、実際のところ『マルク

スの亡霊たち』（1993）においてはじめて集中的にマルクスについて論じる

まで、デリダはその著作において意外なほどマルクスについて論じること

はなかった。しかしこの『理論と実践』におけるアルチュセール、そしてマ

ルクスへの頻繁な言及は「表立ってマルクスを論じない」というデリダの態

度が必ずしもマルクスへの無関心に由来するのではないことを示している。

この講義の読解を通じて読者はデリダとマルクス、あるいはマルクス主義

の関係について、新たな理解を得ることが出来るだろう。 

この講義自体がデリダの一次文献であり、かつ本邦では殆どその内容が

紹介されていないという状況に鑑みて、本稿では『理論と実践』で論じられ

ている多岐にわたるデリダの主張の内実について解釈・論究することはせ

ず(2)、むしろ講義の中でデリダが言及する思想家の固有名や読解の対象とな

るテクスト、扱われている主題あるいはトピックの紹介を行うことで、大ま

かなデリダの議論の流れを示すことを試みた。紙幅の都合上（そして評者の

能力不足により）概略的な見取り図に留まらざるを得なかったが、読者がそ

れぞれの関心からこの講義録を読み始める一助となれば幸いである。以下

では、全 9回の講義について、順を追って各回の内容を概略する。 

第 1 回講義では「理論と実践、それはなされなければならない(Faut le 

faire/must be done)」というテーゼが提示され、その分析を通じて議論が開始

される。デリダは「理論と実践」という対立軸をとりわけ今日において保持

している哲学として「マルクス、あるいはマルクス主義の伝統の哲学的言説」

（p. 5）を取り上げる。ここでは「フォイエルバッハに関するテーゼ」が取

り上げられ、それぞれのテーゼ、とりわけ最終節である第 11 テーゼ(3)につ

いての分析を通じて、「理論」「実践」「革命的実践」といった概念について

議論がなされる。その上でデリダはこのマルクスのテーゼが「哲学一般」の

終わりを意味するのかという問いを提起し、グラムシによるクローチェ批

判や『マルクスのために』に代表されるアルチュセールの議論を補助線とし

て、マルクスのいう「実践」と「哲学」との関係を分析していく。また、講

義の末尾においては、ハイデガーの技術論との関係を含めた今後の議論の

方向性が示唆される。 



共生学ジャーナル 第 8号 Journal of Kyosei Studies, March 2024, Volume 8: 338-343. 

 

340 

 第 2回講義では、アルチュセールの「唯物弁証法について」（『マルクスの

ために』所収）のエピグラフである『フォイエルバッハに関するテーゼ』第

8テーゼ(4)が主題とされる。ここでは、このテーゼにおいて実践が理論と対

置されるのではなく「理論を神秘主義へと誘い込む」ものと対置されている

ことが強調され、実践もまた「理性」に奉仕することが論じられる。こうし

た議論を端緒として、この回ではアルチュセールというよりもむしろカン

トが中心的に論じられているように思われる（更にハイデガーの「根拠律」、

ポンジュの「寓話」を巡って次々と議論が展開される）(5)。同時にフッサー

ルの『幾何学の起源』や『デカルト的省察』における理性と理論、実践の関

係がカントとマルクスと同型のものとして論じられる（p. 36）が、ここでは

『幾何学の起源』「序説」（1962）と「形式と意味作用」（1972）への参照指

示もあり、デリダの 1960年代からの議論の連続性をうかがわせる。 

第 3 回講義から第 5 回講義では、第 2 回講義で示唆されていたアルチュ

セールのテクストの読解が本格的に開始される。第 3回講義では「唯物弁証

法について」の読解を中心として、アルチュセールが「唯物弁証法について」

のエピグラフになぜ第 11テーゼではなく第 8 テーゼを選んだのか、という

論点からマルクス主義およびアルチュセールの主張における「実践(practice)」

と「プラグマティズム(pragmatism)」との差異が検討される。また、こうし

た議論を引き継ぎつつ、アルチュセールがマルクス主義の中に見出した「哲

学」と伝統的な哲学/哲学史の関係、そしてそこにおいて「理論」という概

念が与えられる位置などの分析が行われる。こうした「理論」という語の内

実は、第 4回講義でより詳細に検討される。 

第 4回講義でも引き続きアルチュセール「唯物弁証法について」の読解が

行われ、マルクス主義の哲学が持つ特異性を検討する為にアルチュセール

が提起する「ヘーゲルとマルクスの弁証法の差異」といった主題や「実践一

般」「理論的実践」「小文字の理論(theory)」「大文字の理論(Theory)」の区別、

そしてそれに対応する哲学の形式と言った論点について、アルチュセール

の議論を参照しつつ議論が行われる。しかしとりわけ目を引くのは、その中

で「実践一般」という主題と関連して「ヒューマニズムについての書簡」に

おけるマルクスへの言及（cf. 『道標』p.430）が参照され、ハイデガーの議

論との積極的な接合が行われる点である。こうしたデリダのハイデガーへ

の着目は、この後の講義においてより前景化することになる。 



書評 

341 

第 5回講義では「理論的実践の理論(Theory of theoretical Practice)」（p.69）

としてのマルクス主義哲学の位相、あるいは「哲学」の「縁(Edge)」を巡っ

て、アルチュセールの『レーニンと哲学』における哲学と実践の関係が議論

される。（アルチュセールが論じる）マルクス主義的哲学を範として、「哲学」

をあふれ出す「思考（thinking）」の問題が取り上げられている点も注目に値

するが、そこから更にデリダがハイデガー（そしてニーチェ）に対する「マ

ルクス主義的読解(Marxist reading)」の不在を述べ、ハイデガーとマルクス主

義を接合する為の「潜在的に脱構築的な読解」（p. 73）が『技術への問い』、

そして「ヒューマニズムについての書簡」を参照しつつ具体的に行われてい

る点が特徴的である。「フォイエルバッハに関するテーゼ」等を参照しつつ、

弁証法的唯物論における「生産」と「技術」の関係がハイデガー的な「存在

忘却としての形而上学の歴史」、及びそこでの「生産」と「技術」という問

題系と接合された上で、更に詳細な議論の為に「技術への問い」、そして「科

学と省察」という二つのハイデガーのテクストが指示される。また、ハイデ

ガーに対して、とりわけ彼の「思考」が「哲学」と持つ関係や「本質的な起

源」（p. 79）へと遡行しようとするその傾向性について疑義が提起される。

こうした疑義のもとハイデガーの議論を検討するべく、次回以降参照され

るアリストテレス『ニコマコス倫理学』についても短い確認が行われる。 

続く第 6 回から第 8 回講義では、第 5 回で導入されたアリストテレスの

議論を導きとして、特に「科学と省察」及び「技術への問い」を中心とした

ハイデガーの議論が検討される。とりわけハイデガーの議論の注釈という

側面が強いように思われる第 6回講義では「科学と省察」が中心的に取り上

げられ、ハイデガーが「省察」に与えた「歩み(Step)」というモチーフやハ

イデガーが諸学に対して持つスタンスが確認される。第 7回講義では、第 5

回において提示された問いを再び扱うことが明確に述べられ、ハイデガー

が「技術への問い」において参照するアリストテレスの四原因説について、

アリストテレスの議論を再構成する際にハイデガーが（意図的に）提示する

「欠如(Lack)」を巡って議論が展開される。第 8回講義においても、引き続

きハイデガー「技術への問い」が検討されるが、そこではとりわけハイデガ

ーのアリストテレス読解において他の三原因を取りまとめる「銀細工師」の

働きに注目して議論が展開され、ハイデガーにおける自然の「生産」と「技

術」とのかかわりが論じられる。 



共生学ジャーナル 第 8号 Journal of Kyosei Studies, March 2024, Volume 8: 338-343. 

 

342 

最後に、第 9 回講義にはこの講義の中では例外的な精神分析への集中的

な言及が存在している。ここでデリダはハイデガーのいう「近代技術の時代」

に精神分析が属するかという問いを提起し、精神分析との関係からハイデ

ガーにおける技術の問いを分析している。 

 

 以上が『理論と実践』講義の概略となる。読解の補助となれば幸いである。 

最後に、全体の議論の注目点を評者なりの視点からいくつか述べておき

たい。明示的に主題とされ、しばしば取り上げられるアルチュセールとマル

クスの関係は言うまでもないが、その裏で常に主題となっているのはハイ

デガーであるといっても過言ではない。とりわけ第 5 回講義以降の哲学と

思考の関係や「存在忘却としての歴史」と技術との関係といった議論は、そ

の後も『ゲシュレヒト』シリーズなどを通じて展開されていくことになるデ

リダのハイデガー解釈を理解するうえで重要な資料となるだろう。 

その上で評者がとりわけ注目したいのは、彼らと比べてそれほど多くは

ないものの、とはいえ無視できない分量と重要性を持つカントに関する多

くの言及である。この講義では一見すると副次的な主題であるように見え

るものの、同時期にデリダは『判断力批判』を中心としたカント論を幾つか

著している。『理論と実践』第 5回講義においてデリダは「生産としての自

然」と「技術」とのかかわりという観点からハイデガーの議論について論じ

ている（cf. p. 75）が、その観点から見ればとりわけ美を自然による「生産」

として理解するカントの『判断力批判』を論じた「エコノミメーシス」が同

じ時期に書かれていることは興味深い。もうひとつのカント論『絵画におけ

る真理』に大きな影響を与えているハイデガーの『芸術作品の根源』及び『ニ

ーチェ』も含めて、この時期のデリダのカント-ハイデガー解釈を包括的に

理解する鍵となり得る議論として『理論と実践』を読むこともできるだろう。 

また「20 世紀フランスにおける現象学とエピステモロジーの関係」とい

う評者の個人的関心からすれば、とりわけ「生産」の概念を巡ってアルチュ

セールによる「認識論的切断」というモチーフに注意を払いつつも、それを

超えた連続性をハイデガーのマルクス読解の可能性の中に見出そうとする

デリダの身振りは注目に値する（cf. p. 74）。このデリダの態度はアルチュセ

ールやデリダといった固有名を超えて、エピステモロジーと現象学という

より広い視座からの検討を要求するものであるだろう。 



書評 

343 

いずれにせよ、この『理論と実践』講義が比較的研究の進んでいない 1970

年代のデリダ思想を明らかにする上で重要な手掛かりとなることは間違い

ないだろう。本稿の紹介が、読者がこの講義に取り組むためのひとつの手引

きになれば幸いである 。 

 

注 

(1) 当初、この書評は仏語版を対象として執筆される予定であった。しかし英語

版の編者であるジェフリー・ベニントンとペギー・カムフによれば、仏語訳

には講義が行われた年度などの初歩的なミスや、デリダの表現の無言の修正

など幾つかの問題点が存在している（cf. p. VⅡ）。それを受けて英語版は（仏

語版からの翻訳ではなく）直接カリフォルニア大学アーバイン校に保存され

た講義録の草稿から作成されている。本書評が英語版を参照するのはこうし

た事情による。  

(2) その作業は（書評ではなく研究論文という仕方で）別稿にて行いたい。 

(3) 「哲学者たちはただ世界をさまざまに解釈してきたにすぎない。肝腎なの

は、世界を変革することである。」（『ドイツ・イデオロギー』p. 240） 

(4) 「あらゆる社会生活は本質的に実践的である。理論を神秘主義へと誘い込む

あらゆる神秘は、人間の実践およびこの実践の概念的把握において合理的に

解き明かされる」（『ドイツ・イデオロギー』p. 239）。アルチュセールのエピ

グラフは二文目のみ。 

(5) 第二回講義では『人倫の形而上学の基礎付け』「序論」、『純粋理性批判』「超

越論的方法論」、そして『判断力批判』「序論」「序言」の三つが取り上げられ

る。ポンジュの「寓話」は前年の『生死』講義や続く『プシュケー』でも参

照されているほか（未刊行の為内容は未確認できなかったが）前年にも「La 

Chose（Heidegger/Ponge）」と題された全三回の講義が行われている。 

 

参照文献 

マルクス、カール・エンゲルス、フリードリヒ 2002『ドイツ・イデオロギー』廣松 

渉編訳、小林 昌人補訳、岩波文庫。 

ハイデガー、マルティン 2021『ハイデガー全集第 9 巻 道標』辻村 公一・ブㇷナ

ー、ハルトムート訳、東京大学出版会。 

デリダ、ジャック 2000『ポジシオン』高橋 允昭訳、青土社。 


