
Title Daoismus in Japan (1) : Okakura Tenshin

Author(s) Aumann, Oliver

Citation 言語文化共同研究プロジェクト. 2024, 2023, p. 1-
10

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/97298

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



Oliver Aumann 

 

Daoismus in Japan (1) 

— Okakura Tenshin — 

 

Einführung 

Dass die japanische Kultur durch die Beziehungen zum asiatischen Festland auch 

daoistisch beeinflusst wurde, steht außer Frage. Der Stellenwert, den man diesem Einfluss 

beimisst, hatte und hat in Japan allerdings eine politische Dimension. In der Edo-Zeit 

bemühten sich Gelehrte der Nationalen Schule (Kokugaku 国学), die Gemeinsamkeiten 

in den klassischen Texten Chinas und Japans zu erklären, ohne dabei ihre Überzeugung 

von der kulturellen japanischen Autochthonität aufgeben zu müssen. 

Mit der Interpretation daoistischer Texte in diesem Sinn hat sich besonders 

Hirata Atsutane 平田 篤胤  (1775-1843) beschäftigt. Dabei interpretierte er die 
chinesischen Schriften kurzerhand als Kopien ursprünglich japanischer Texte. Die 

Nachfolger dieser akademischen Tradition1 gehen bei der Auslegung ihrer Quellen nicht 

ganz so weit und erkennen den chinesischen Ursprung der daoistischen Traditionen und 

Texte prinzipiell an. Sie verweisen aber auf vermeintlich rein japanische Ursprünge der 

japanischen Schriften und erkennen in den chinesischen Texten lediglich Analogien 

dazu.2 

 Man mag es als eine Ironie der Geschichte ansehen, dass die Thesen der 

Nationalen Schule besonders dadurch wirksam wurden, dass sie eine heftige Welle ihrer 

Dekonstruktion nach sich zogen. Der herausragende Vertreter dieser kritischen 

Gegenposition war Fukunaga Mitsuji 福永光司 (1918-2001). Er führte die Methoden 

der Anthropologie, Archäologie und Textkritik in das Forschungsfeld ein und befreite die 

moderne japanische Daoismusforschung dadurch von ihrer rein philologischen 

Ausrichtung.3 Vor dem Hintergrund dieser Gemengelage sollen im Folgenden Aspekte 

der Daoismus-Rezeption bei Okakura Tenshin vorgestellt werden. 

 

1 Als wichtige Vertreter sind Naba Toshisada 那波利貞 (1890-1970), Matsuda Tomohiro 松
田智弘 (geb. 1945) und Shimode Sekiyo 下出積輿 (1918-1998) zu nennen. 
2 Kohn (1995), S. 397, ff. 
3 A. a. O., S. 405. 

1



1. Okakura Tenshin 

Der Meiji-zeitliche Intellektuelle Okakura Tenshin 岡倉天心 (1863-1913) wurde durch 
seine auf Englisch verfassten kulturkritischen Schriften The Ideals of the East und The 

Book of Tea auch außerhalb orientalistischer Fachkreise international bekannt. Sein 

Teebuch erfährt bis heute immer neue Auflagen und hat sich als besonders einflussreich 

erwiesen. 

 Im Jahr 1863 als Sohn eines Kaufmanns in Yokohama geboren, erfuhr er dort 

in seiner Kindheit unmittelbar den Beginn der Modernisierung Japans. Schon früh begann 

er bei christlichen Missionaren Englisch zu lernen, wodurch die Grundlagen für seine 

spätere internationale Publikationstätigkeit gelegt wurden. Er trat 1875 in die Tōkyō-

kaisei-gakkō 東京開成学校  ein, aus der später die Universität Tōkyō 東京大学 
hervorging. Dort legte er 1880 als Mitglied des ersten Absolventen-Jahrgangs an der 

Literarischen Fakultät sein Examen ab. Seine Abschlussarbeit trug den Titel 

„Kunsttheorie“ Bijutsu-ron 美術論. Bereits während des Studiums wurde er aufgrund 
seiner guten Englischkenntnisse Assistent bei Ernest Fenolossa (1853-1908). Der 

amerikanische Kunsthistoriker unterrichtete seinerzeit an der Universität Tōkyō als 

„Kontraktausländer“ (o-yatoi-gaikoku-jin お雇い外国人) Philosophie und „Politische 
Ökonomie“.4 

 Die Zusammenarbeit mit Fenolossa, mit dem er zahlreiche Tempel und 

Schreine in Kyōto und Nara untersuchte und sich um die Bewahrung der dortigen 

Kunstschätze bemühte, führte Okakura die Gefahren der von der Meiji-Regierung 

angestrebten „Modernisierung“ drastisch vor Augen. Unter den Slogans „Trennung von 

Shintō und Buddhismus“ (shinbutsu-bunri 神 仏 分 離 ) und „Abschaffung des 

Buddhismus und Vernichtung des Śākyamuni“ (haibutsu-kishaku 廃仏毀釈 ) waren 

viele japanische Kulturgüter unmittelbar von Zerstörung bedroht. Fenolossa bemühte sich, 

möglichst viele durch die Überführung von Tempeln in Museen etc. zu retten.  

Als das Kultusministerium 1885 eine Staatliche Kunstakademie (Kokuritsu-

bijutsu-gakkō 国立美術学校 ) eröffnete, wurde Okakura Tenshin als deren Leiter 

bestellt. 5  Seine dortige Tätigkeit endete im Jahr 1898, als er nach schulinternen 

Kontroversen seinen Posten aufgeben musste. Die Akademie hatte sich in der 

Zwischenzeit ganz der Verwestlichung der japanischen Kunst verschrieben und bestand 

4 Togawa (2023), S. 11, ff. 
5 A. a. O., S. 14. 

2



auf dem Vorrang europäischer Methoden. 6 Okakura gründete daraufhin ein privates 

Institut, die Akademie für Japanische Kunst (Nippon-bijutsu-in 日本美術院), wo er sich 
der Ausbildung einer jungen Generation von Künstlern widmete, die eine dezidiert 

japanische moderne Malerei, Nihonga 日本画, entwickeln sollten. Zu seinen Schülern 

aus dieser Zeit zählten u.a. Yokoyama Taikan 横山大観 (1868-1958) und Shimomura 

Kanzan 下村観山 (1873-1930). Die wirtschaftliche Situation der Akademie war indes 

so prekär, dass Okakura auch privat in eine tiefe Lebenskrise gestürzt wurde.7 

 In dieser Situation nahm er eine Einladung des hinduistischen Mönches Swami 

Vivekananda nach Indien wahr, den er zuvor in Chicago beim Weltparlament der 

Religionen kennengelernt hatte.8 Okakura hielt sich von Januar bis Oktober 1902 in 

Indien auf und traf dort auch den bengalischen Philosophen und Dichter Rabindranath 

Tagore, der 1913 als erster asiatischer Literat mit dem Literaturnobelpreis ausgezeichnet 

wurde und mit dem ihn eine lebenslange Freundschaft verbinden sollte. 

 1903 reiste er erneut für vier Monate nach Indien und im folgenden Jahre begab 

er sich nach Amerika, wo er am Museum of Fine Arts in Boston eine Anstellung fand. 

Dort widmete er sich bis zu seinem frühen Tod im Jahr 1913 dem Aufbau einer 

Sammlung japanischer Kunst. 

 

2. Die Daoismus-Rezeption im Werk Okakura Tenshins 

Es fällt auf, dass Okakura Tenshin seine einflussreichsten Schriften The Ideals oft The 

East (1903) und The Book of Tea (1906) im Anschluss an seinen Indien-Aufenthalt 

verfasst hat. So unterschiedlich die historischen Gegebenheiten in Indien und Japan um 

die Jahrhundertwende auch gewesen sein mögen, die Konfrontation der eigenen Kultur 

mit dem westlichen Imperialismus war doch eine gemeinsame Erfahrung. 

Im Unterschied zum oben angeführten Diskurs um die Nationale Schule und 

um die Eigenständigkeit der japanischen Kultur setzte sich Okakuras Schaffen weniger 

mit dem Verhältnis zwischen Japan und China auseinander: Für ihn war vielmehr die 

aktuelle Bedrohung der asiatischen Länder und Kulturen durch den Westen der 

Hintergrund seiner Daoismus-Rezeption. 

 

6 Okakura (2005), Vorwort von Ramakrishna Vivekananda, S. IX. 
7 Togawa (2023), S. 16. 
8 Ebd. 

3



2.1 The Ideals of The East 

Der 1903 in London auf Englisch publizierte Text liest sich wie eine Liebeserklärung an 

Asien und die asiatischen Kulturen in der Form einer Übersicht über die Geschichte der 

japanischen Kunst. Er beginnt mit dem berühmten Abschnitt: 

 

Asien ist eins. Der Himalaya teilt, doch nur, wie um sie zu betonen, zwei 

mächtige Kulturkreise, den chinesischen mit dem Kommunismus des 

Konfuzius und den indischen mit dem Individualismus der Veden. Doch selbst 

die Schneebarrieren können nicht für einen Moment die große Liebe für das 

Allerhöchste und das Universelle unterbrechen, die das gemeinsame geistige 

Erbe aller asiatischen Völker ausmacht, das sie befähigte alle großen 

Religionen der Welt hervorzubringen, und das sie von den seefahrenden 

Völkern des Mittelmeers und des Baltikums unterscheidet, wo man es liebt, 

sich beim Einzelnen aufzuhalten und nach den Mitteln für das Leben anstatt 

nach dessen Sinn zu suchen.9 

 

Dass der erste Satz des Textes, „Asien ist eins“, Jahrzehnte nach dem Tode Okakura 

Tenshins zur Zeit des japanischen Nationalismus und Imperialismus der 1930er Jahre als 

Propaganda für die Unterwerfung ganz Asiens durch die Japanische Kaiserliche Armee 

missbraucht wurde, ist dem Autor nicht vorzuwerfen. Der Umstand hat seinem Ruf 

postum aber erheblich geschadet. Seine Texte wurden als „schwer verständlich“, 

„obskur“, „sonderbar“ und „toxisch“ bezeichnet.10 Die zitierten Zeilen verfasste er in der 

Situation einer drohenden „Europäisierung“ der japanischen Kunst und nur wenige Jahre 

nach dem er selbst seine Stelle als Leiter der Staatlichen Kunstakademie verloren hatte. 

 Die der Schrift zugrunde liegende These ist, dass in Japan, dem einzigen Land 

Asiens, dass nicht kolonisiert gewesen sei, die großen Linien der asiatischen Kultur 

zusammenliefen und dort ihr Kern erhalten geblieben sei.11 In diesem Kontext ist auch 

seine Daoismus-Rezeption zu sehen. Dabei orientiert er sich an der Idee, dass Kulturen 

ihren Charakter durch geografische Besonderheiten und die dadurch bedingten 

ökonomischen Bedingungen herausbilden. Die Bevölkerung im Norden Chinas betrieb 

9 Okakura 2005, S. 1. (Alle Übersetzungen aus Ideals of The East stammen vom Autor.) 
10 Fukunaga (2018), S. 170. 
11 Okakura 2005, S. 3. 

4



Ackerbau im fruchtbaren Tal des „Gelben Flusses“ Huang He 異河 , wofür die 

Organisation und Kooperation einer großen Bevölkerung erforderlich gewesen sei. Darin 

liege der Kern dessen, was zur Entwicklung des Konfuzianismus geführt habe, dessen 

Kern umschreibt er so: Der Einzelne habe sich für das Wohl der Gemeinschaft 

aufzuopfern. 

  

Der chinesischen Ethik gemäß ist die Familie die grundlegende Einheit der 

Gesellschaft, diese Ethik beruht auf einem abgestuften System von Gehorsam, 

in dem der Bauer ebenso wichtig ist wie der der Kaiser – jener väterliche 

Herrscher, den seine Tugenden an die Spitze der großen kommunistischen 

Bruderschaft gegenseitiger Verpflichtungen gestellt haben, und das ganz und 

gar aufgrund eigener Übereinstimmung und Wahl.12 

 

Poesie, Malerei und Architektur sollen in diesem System die Funktion gehabt haben, zur 

Harmonie in der Gesellschaft beizutragen. In den verschiedenen Kunstgattungen habe 

sich der Einzelne „instinktiv untergeordnet als ein Teil des Ganzen“13. Das allerdings sei 

der Freiheit der Kunst abträglich gewesen: „In den Fesseln des Dienstes an der Ethik 

wurde die Kunst zwangläufig industriell.“14 Ohne den Einfluss des Daoismus und des 

Buddhismus wäre die chinesische Kunst für immer dekorativ geblieben. 

 Die Entstehung des daoistischen Denken im Süden Chinas stellt sich Okakura 

ebenfalls im Kontext geografischer Gegebenheiten vor: 

 

Der Jangtsekiang ist kein Vasall des Hoang-Ho [Huang He], und der gierige 

Sozialismus der zu Ackerbauern gewordenen Tartaren im Tal des Gelben 

Flusses vermochte es nie, den wilden Geist ihrer Brüder für sich zu gewinnen, 

der Kinder des Blauen Flusses [Jangtsekiang]. In den undurchdringlichen 

Wäldern und nebligen Sümpfen dieses großen Tales lebte ein wildes und freies 

Volk, dass den Königen von Shu in den nördlichen Provinzen keinen Gehorsam 

schuldete.15 

12 A. a. O., S. 13. 
13 A. a. O., S. 18. 
14 Ebd. 
15 A. a. O., S. 19. 

5



Laozi [im Text „Laotse“] sei ein Vertreter dieses freiheitsliebenden südchinesischen 

Geistes und Zhuangzi [im Text in der japanischen Lesung „Soshi“] sei sein Nachfolger 

gewesen16. Das Charakteristikum seiner Philosophie sei ebenfalls die Freiheit17.  

 Die späteren Formen des Daoismus, die heute zumeist als „religiöser 

Daoismus“ (daojiao 道教) zusammengefasst werden, bezeichnet Okakura als Taoism, 
im Gegensatz zum ursprünglich Laoism, den Lehren von Laozi und Zhuangzi (bzw. der 

jeweiligen Schriften), die heute oft als „philosophischer Daoismus“ (daojia 道家 ) 

kategorisiert werden. Über die Entstehung des Taoism lesen wir: 

 

 Es war ganz natürlich, dass die Masse der Menschen nicht durch die laoistische  

Bewegung getragen werden konnte. Weder Laotse [Laozi] noch Soshi 

[Zhuangzi] oder deren legitimer Nachfolger […] können für den Kult 

verantwortlich gemacht werden, der als Taoismus bekannt ist und heutzutage 

so viele des chinesischen Volkes in der Hand hat und den „alten 

Philosophen“ als seinen Gründer beansprucht.18 

 

„Tatarischer Aberglaube“ (Tartar superstitions), der Glaube an Dämonen, Hexen, 

Zauberer und Magie habe die Oberhand gewonnen und die Suche nach einem Elixier der 

körperlichen Unsterblichkeit sei ins Zentrum der religiösen Praxis gerückt. Die 

Übernahme buddhistischer Rituale habe jenen religiösen Daoismus vollendet.19 

 Ein konkreter daoistischer Einfluss auf die japanische Kultur wird in The Ideals 

of The East nur angedeutet. Ganz anders verhält es sich im Teebuch, wo der Daoismus 

als eine Quelle der japanischen Kunst und einer „typisch japanischen“ Lebenshaltung 

angeführt wird. 

16 Wir wissen heute, dass es sich bei den beiden als Laozi bzw. Daodejing und als Zhuangzi 

überlieferten Texte mit großer Wahrscheinlichkeit um das Werk mehrerer Autoren handelt, und 

dass das zeitliche Verhältnis der beiden Texte zueinander keineswegs so eindeutig ist. Die ältesten 

Textabschnitte des Buches Zhuangzi sind vermutlich älter als das Daodejing. (vgl. Aumann 2018, 

S. 16.) 
 
17 A. a. O., S. 22. 
18 A. a. O., S. 24. 
19 Ebd., f. 

6



2.2 The Book of Tea 

Das Buch wurde im Jahr 1906 in New York herausgegeben, seit diesem Jahr arbeitete 

Okakura Tenshin in Amerika am Museum of Fine Arts in Boston. Auch dieses Werk 

richtet sich an westliche Leser, die auch immer wieder direkt angesprochen werden. Die 

Sprache des Werks ist poetischer als in Ideals of The East und bisweilen überschwänglich. 

Am Beispiel der japanischen Teezeremonie (chanoyu 茶の湯) stellt Okakura ein Ideal 

der östlichen, im Wesentlichen der japanischen, Kultur und Tradition der westlichen 

gegenüber. Dabei befassen sich die Kapitel 1, 2, 4, 6 und 7 tatsächlich mit dem Tee als 

Pflanze, Getränk und Kulturgut, während die Kapitel 3 und 5 die daoistischen Wurzeln 

der chinesisch-japanischen Tee-Traditionen erläutern. 

„Daoismus“ (Taoism) wird im Book of Tea nicht mehr wie im oben 

vorgestellten Werk als abwertende Bezeichnung für den religiösen Daoismus verwendet, 

sondern als neutraler Begriff. Für Okakura ist der Wesenskern der Tee-Philosophie, die 

er „Teeismus“ (Teaism) nennt, durch und durch daoistisch: „Teeismus war Taoismus in 

anderer Gestalt“20. 

 Kapitel 3 des Buches ist eine Einführung in den Daoismus, wobei erneut auf 

den Gegensatz zwischen einem süd-chinesischen „Individualismus“ und einem nord-

chinesischen „Kommunismus“ verwiesen wird. Es werden zahlreiche Anekdoten aus 

chinesischen Klassikern angeführt und rhetorisch geschickt mit den Ideen des Autors 

verwoben. Den zentralen Beitrag der Daoisten zur asiatischen Kultur erkennt Okakura im 

Bereich der Kunst und Lebenshaltung: 

 

Aber den Hauptbeitrag zum asiatischen Leben gab der Taoismus auf dem 

Gebiete der Ästhetik. Chinesische Historiker haben vom Taoismus immer als 

von der „Kunst des In-der-Welt-Seins“ gesprochen, denn er handelt von der 

Gegenwart, – von uns selbst. […] Die Kunst des Lebens liegt in einer 

dauernden Neueinstellung zu unserer Umgebung. Der Taoismus nimmt das 

Weltliche hin, wie es ist, und versucht, anders als Konfuzianismus und 

Buddhismus, Schönheit in unserer Welt des Leidens und der Qual zu finden.21 

 

20 Hammitzsch (1981); S. 37. Alle Zitate aus diesem Werk folgen der ausgezeichneten 
deutschen Übersetzung von Horst Hammitzsch. 
21 A. a. O., S. 46. 

7



Eine Weiterentwicklung dieser daoistischen Lebenshaltung erkennt Okakura im Zen 禅, 

wobei er sich weniger auf die traditionellen Zen-Traditionen (zen-shū 禅宗) bezieht, als 
auf Zen als eine vermeintlich die verschiedenen Traditionen übergreifende Strömung in 

der religiösen Welt Ostasiens. Die Zen-Lehre (im Original Zennism) sei ein starker 

Verfechter des Individualismus 22  und sie stehe dem „orthodoxen Buddhismus“ und 

seinen „Gelübden“ in ähnlicher Weise kritisch gegenüber, wie der Daoismus dem 

Konfuzianismus.23  

 

Eine besondere Gabe des Zen an die Philosophie des Ostens war seine 

Anerkennung des Weltlichen als gleichberechtigt mit dem Geistigen. Er war 

der Ansicht, daß in der großen Gemeinschaft der Dinge kein Unterschied von 

Klein und Groß sei und daß ein Atom dieselben Möglichkeiten besitze wie das 

All. Der Sucher nach Vollkommenheit muß in seinem eigenen Leben den 

Widerschein des inneren Lichtes erkennen.24 

 

Der Kult um die Zubereitung des Tees, wobei es sich ursprünglich nicht mehr als um eine 

unbedeutende, alltägliche Verrichtung handelt, sei eine Folge dieser Vorstellung.25 

 Das 5. Kapitel handelt vom Einfluss des daoistischen Denkens auf die 

asiatische Kunst. Es werden Beispiele aus der traditionellen Musik und der Malerei 

angeführt, die ihre Rezipienten in ihren Bann zogen. Ganz im Gegensatz dazu sei die 

moderne Kunst „kalt“ und voller „Gemeinplätze“. Die moderne Kunst sei der 

wissenschaftlichen Korrektheit vielleicht näher, sei aber weiter von der Menschlichkeit 

entfernt. 26 Das Kapitel endet in einem versöhnlichen Ton, indem es den modernen 

Menschen in die Pflicht nimmt: 

 

Die Kunst von heute ist die, die wirklich zu uns gehört: sie ist unser eignes 

Spiegelbild. Wenn wir sie verdammen, verdammen wir nur uns selbst. Wir 

22 A. a. O., S. 50. 
23 A. a. O., S. 51. 
24 A. a. O., S. 52, f. 
25 A. a. O., S. 53. 
26 Man mag an die moderne japanische Malerei nihonga, denken, die beispielsweise bewusst 
auf den Einsatz von Zentralperspektive zur realistischen Darstellung räumlicher Tiefe 
verzichtet. 

8



sagen, daß die gegenwärtige Zeit keine Kunst besitzt, — wer aber ist dafür 

verantwortlich? Es ist wirklich eine Schande, daß wir trotz aller unserer 

Begeisterung für die Alten unseren eigenen Möglichkeiten so wenig 

Aufmerksamkeit schenken.27 

 

3. Okakura Tenshins persönliche Identifikation als Daoist 

Abschließend seien einige Beispiel für Okakura Tenshins persönliche Identifikation mit 

dem Daoismus angeführt. In Japan ist Okakura heute im Allgemeinen unter seinem 

Pseudonym Tenshin bekannt, doch im Laufe seines Lebens publizierte er unter 

verschiedenen Autorennamen.  

Das Wort tenshin 天心 findet sich zuerst im chinesischen Klassiker „Buch der 

Urkunden“ Shujin 書經. Später tauchten die Schriftzeichen zwar auch im Kontext des 

Konfuzianismus auf, aber bedeutsam wurde der Begriff besonders in der daoistischen 

Philosophie. Man findet ihn z.B. im Buch Huainanzi 淮南氏 und im Gufuzi 鬼谷子. 

Das Schriftzeichen ten (chin. tian) 天  wird in daoistischen Schriften häufig als ein 

Synonym für dao 道 gebraucht, so auch im Buch Zhuangzi.28 

Okakuras Kindername (yōmyō 幼名) lautete „Kakuzō“ 角蔵, was soviel wie 
„Winkel der Lagerhalle“ bedeutet. Seine auf Englisch verfassten Schriften sind unter 

diesem Namen verfasst. Er änderte jedoch die Schriftzeichen in 覺三 , was sich mit 

„dreifachem Erwachen“ übersetzen lässt. Dabei ist das Zeichen kaku 覺 (chin. jiao) für 
„Erwachen“ wiederum dem Buch Zhuangzi entnommen, wo im 2. Kapitel „Reflexionen 

über die Gleichheit der Dinge“ Qiwulun 齋物論 von einem „großen Erwachen“ 大覺 

(chin. dajiao) die Rede ist. Außerdem verwendete Okakura im Laufe seines Lebens u.a. 

die Pseudonyme Kakushō-dōjin 鶴 氅 道 人  „Der Weiser im Kranichfedern-

Gewand“ und Izura-chōto 五浦釣徒  „Der Angler von Izura“. 29  In Izura 五浦 

(Präfektur Ibaraki) befand sich seit 1905 Okakuras Alterssitz.30 Auch diese Namen haben 

starke daoistische Implikationen. 

Seit seinen mittleren Jahren kleidete sich Okakura Tenshin gerne wie ein 

daoistischer Mönch und in seinem Testament bestimmte er, dass sein Grab in der Form 

27 A. a. O., S. 83. 
28 Fukunaga (2018), S. 172. 
29 A. a. O., S. 171. 
30 Morita (1998), S. 29. 

9



eines daoistischen Hügelgrabs zu gestalten sei.31  

 

Schluss 

In Japan scheint die Erinnerung an Okakura Tenshin untrennbar mit seinem rätselhaften 

Wort von der Einheit Asiens verbunden. Zieht man die historische Situation in Betracht, 

lässt sich der Satz Asia is one vielleicht wie folgt verstehen: In der Konfrontation mit dem 

westlichen Imperialismus und angesichts der Gefahr einer erzwungenen Verwestlichung 

befanden sich viele Länder Asiens zu Beginn des 20ten Jahrhunderts in einer 

vergleichbaren Situation. Okakura Tenshin hat in seinen Betrachtungen die Vielfalt 

asiatischer Kulturen dabei nie aus dem Blick verloren. Der Daoismus wurde ihm in seinen 

späteren Lebensjahren zum Symbol für ein Leben frei von Fremdbestimmung – sowohl 

politisch als auch individuell – nämlich als die Freiheit des Einzelnen gegenüber dem, 

was man heute vielleicht als kulturellen Mainstream bezeichnen würde.    

 

Literatur 

Aumann, Oliver 2018. Das Buch Zhuangzi – Die Inneren Kapitel. Freiburg: Verlag Karl  

 Alber. 

Fukunaga, Mitsuji 福永光司 2018. Dōkyō to Nihon Bunka 道教と日本文化. Jinbun- 

 shoin 人文書院 (11982). 

Hachiya, Kunio 蜂屋邦夫 2015. Rōshi 老子. Iwanami-bunko (12008). 
Hammitzsch, Horst (Übers.) 1981. Das Buch vom Tee. Insel Verlag (11949). 

Ikeda, Tomohisa 池田知久 2014. Sōji 荘子 (2 Bd.). Kōdansha-gakujutsu-bunko. 

Kohn, Livia 1995. Taoism in Japan: Positions and Evaluations. In: Cahiers  

 d’Extrême-Asie, Bd. 8.  

Morita Yoshizuku u.a. 森田義之等 1998. Okakura Tenshin to Izura 岡倉天心と五 

 浦. Chūō-kōron-bijutsu-shuppan 中央公論美術出版. 
Okakura, Kakuzo 2005. Ideals of The East – The Spirit of Japanese Art. Dover  

 Publications (11904). 

Ders. 2006. The Book of Tea. Tetsugaku Shobō (11906). 

Togawa, Masahiko 外川昌彦 2023. Okakura Tenshin to Indo 岡倉天心とインド.  

 Keiō-gijuku-shuppan 慶應義塾大学出版. 

31 Fukunaga (2018), a. a. O., S. 171. 

10


	空白ページ
	空白ページ
	空白ページ
	プロジェクト
	1. 「未完成」の背景
	2. 「禁じられたモンタージュ」
	2.1ロングテイクの多用
	2.2「問題提起」するカメラの動き

	高畑勲『映画を作りながら考えたこと』、徳間書店、1991年。 
	高畑勲『映画を作りながら考えたことⅡ』、徳間書店、1999年。 
	高畑勲『漫画映画(アニメーション)の志: 『やぶにらみの暴君』と『王と鳥』』、岩波書店、2007年。
	高畑勲『アニメーション、折りにふれて』、岩波書店、2013年。 
	バザン、アンドレ(野崎歓、大原宣久、谷本道昭訳)『映画とは何か（上）』、岩波書店、2015年。 

	空白ページ



