|

) <

The University of Osaka
Institutional Knowledge Archive

Title Daoismus in Japan (1) : Okakura Tenshin

Author(s) |Aumann, Oliver

EXEHRAMRTOT U . 2024, 2023, p. 1-

il

Citation 10
Version Type|VoR

URL https://doi.org/10.18910/97298

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir. library. osaka-u. ac. jp/

The University of Osaka



Oliver Aumann

Daoismus in Japan (1)
— Okakura Tenshin —

EinfUhrung

Dass die japanische Kultur durch die Beziehungen zum asiatischen Festland auch
daoistisch beeinflusst wurde, steht auRRer Frage. Der Stellenwert, den man diesem Einfluss
beimisst, hatte und hat in Japan allerdings eine politische Dimension. In der Edo-Zeit
bemiihten sich Gelehrte der Nationalen Schule (Kokugaku [E“%), die Gemeinsamkeiten
in den klassischen Texten Chinas und Japans zu erklaren, ohne dabei ihre Uberzeugung
von der kulturellen japanischen Autochthonitat aufgeben zu mussen.

Mit der Interpretation daoistischer Texte in diesem Sinn hat sich besonders
Hirata Atsutane V- H % JiL (1775-1843) beschiftigt. Dabei interpretierte er die
chinesischen Schriften kurzerhand als Kopien urspriinglich japanischer Texte. Die
Nachfolger dieser akademischen Tradition® gehen bei der Auslegung ihrer Quellen nicht
ganz so weit und erkennen den chinesischen Ursprung der daoistischen Traditionen und
Texte prinzipiell an. Sie verweisen aber auf vermeintlich rein japanische Urspriinge der
japanischen Schriften und erkennen in den chinesischen Texten lediglich Analogien
dazu.?

Man mag es als eine Ironie der Geschichte ansehen, dass die Thesen der
Nationalen Schule besonders dadurch wirksam wurden, dass sie eine heftige Welle ihrer
Dekonstruktion nach sich zogen. Der herausragende Vertreter dieser Kritischen
Gegenposition war Fukunaga Mitsuji f&7k =] (1918-2001). Er fihrte die Methoden
der Anthropologie, Archdologie und Textkritik in das Forschungsfeld ein und befreite die
moderne japanische Daoismusforschung dadurch von ihrer rein philologischen
Ausrichtung.® Vor dem Hintergrund dieser Gemengelage sollen im Folgenden Aspekte

der Daoismus-Rezeption bei Okakura Tenshin vorgestellt werden.

1 Als wichtige Vertreter sind Naba Toshisada Al F] 5 (1890-1970), Matsuda Tomohiro #2

%554 (geb. 1945) und Shimode Sekiyo T Hif&5 (1918-1998) zu nennen.
2 Kohn (1995), S. 397, ff.
3 A.a. 0, S.405.



1. Okakura Tenshin

Der Meiji-zeitliche Intellektuelle Okakura Tenshin [if] & K.L» (1863-1913) wurde durch
seine auf Englisch verfassten kulturkritischen Schriften The Ideals of the East und The
Book of Tea auch auBerhalb orientalistischer Fachkreise international bekannt. Sein
Teebuch erfahrt bis heute immer neue Auflagen und hat sich als besonders einflussreich
erwiesen.

Im Jahr 1863 als Sohn eines Kaufmanns in Yokohama geboren, erfuhr er dort
in seiner Kindheit unmittelbar den Beginn der Modernisierung Japans. Schon friih begann
er bei christlichen Missionaren Englisch zu lernen, wodurch die Grundlagen fiir seine
spatere internationale Publikationstdtigkeit gelegt wurden. Er trat 1875 in die Tokyo-
kaisei-gakko HU 5T B ik 52 #2 ein, aus der spater die Universitit Tokyo HL it K 2
hervorging. Dort legte er 1880 als Mitglied des ersten Absolventen-Jahrgangs an der
Literarischen Fakultdt sein Examen ab. Seine Abschlussarbeit trug den Titel
~Kunsttheorie* Bijutsu-ron Z&7iTif. Bereits wahrend des Studiums wurde er aufgrund
seiner guten Englischkenntnisse Assistent bei Ernest Fenolossa (1853-1908). Der
amerikanische Kunsthistoriker unterrichtete seinerzeit an der Universitdt Tokyo als
»Kontraktauslander* (o-yatoi-gaikoku-jin I3V 4} [E A) Philosophie und ,,Politische
Okonomie*.*

Die Zusammenarbeit mit Fenolossa, mit dem er zahlreiche Tempel und
Schreine in Kyoto und Nara untersuchte und sich um die Bewahrung der dortigen
Kunstschatze bemihte, fiihrte Okakura die Gefahren der von der Meiji-Regierung
angestrebten ,,Modernisierung* drastisch vor Augen. Unter den Slogans ,,Trennung von
Shintd und Buddhismus* (shinbutsu-bunri f# {A 43 Bff ) und ,Abschaffung des
Buddhismus und Vernichtung des Sakyamuni“ (haibutsu-kishaku J5&{A % FR) waren
viele japanische Kulturguter unmittelbar von Zerstérung bedroht. Fenolossa bemdhte sich,
maglichst viele durch die Uberfilhrung von Tempeln in Museen etc. zu retten.

Als das Kultusministerium 1885 eine Staatliche Kunstakademie (Kokuritsu-
bijutsu-gakko [E 37 & 97 4% ) eroffnete, wurde Okakura Tenshin als deren Leiter
bestellt. > Seine dortige Tatigkeit endete im Jahr 1898, als er nach schulinternen
Kontroversen seinen Posten aufgeben musste. Die Akademie hatte sich in der
Zwischenzeit ganz der Verwestlichung der japanischen Kunst verschrieben und bestand

* Togawa (2023), S. 11, ff.
> A.a0,S. 14.



auf dem Vorrang européischer Methoden.® Okakura griindete daraufhin ein privates
Institut, die Akademie fiir Japanische Kunst (Nippon-bijutsu-in H AZE4#7B5%), wo er sich
der Ausbildung einer jungen Generation von Kinstlern widmete, die eine dezidiert
japanische moderne Malerei, Nihonga H 7, entwickeln sollten. Zu seinen Schiilern
aus dieser Zeit zdhlten u.a. Yokoyama Taikan ##LIKX#] (1868-1958) und Shimomura
Kanzan TA41#11LI (1873-1930). Die wirtschaftliche Situation der Akademie war indes
so prekar, dass Okakura auch privat in eine tiefe Lebenskrise gestiirzt wurde.’

In dieser Situation nahm er eine Einladung des hinduistischen Ménches Swami
Vivekananda nach Indien wahr, den er zuvor in Chicago beim Weltparlament der
Religionen kennengelernt hatte.® Okakura hielt sich von Januar bis Oktober 1902 in
Indien auf und traf dort auch den bengalischen Philosophen und Dichter Rabindranath
Tagore, der 1913 als erster asiatischer Literat mit dem Literaturnobelpreis ausgezeichnet
wurde und mit dem ihn eine lebenslange Freundschaft verbinden sollte.

1903 reiste er erneut fur vier Monate nach Indien und im folgenden Jahre begab
er sich nach Amerika, wo er am Museum of Fine Arts in Boston eine Anstellung fand.
Dort widmete er sich bis zu seinem frihen Tod im Jahr 1913 dem Aufbau einer

Sammlung japanischer Kunst.

2. Die Daoismus-Rezeption im Werk Okakura Tenshins

Es fallt auf, dass Okakura Tenshin seine einflussreichsten Schriften The Ideals oft The
East (1903) und The Book of Tea (1906) im Anschluss an seinen Indien-Aufenthalt
verfasst hat. So unterschiedlich die historischen Gegebenheiten in Indien und Japan um
die Jahrhundertwende auch gewesen sein mdgen, die Konfrontation der eigenen Kultur
mit dem westlichen Imperialismus war doch eine gemeinsame Erfahrung.

Im Unterschied zum oben angefuhrten Diskurs um die Nationale Schule und
um die Eigenstandigkeit der japanischen Kultur setzte sich Okakuras Schaffen weniger
mit dem Verhaltnis zwischen Japan und China auseinander: Fur ihn war vielmehr die
aktuelle Bedrohung der asiatischen L&nder und Kulturen durch den Westen der

Hintergrund seiner Daoismus-Rezeption.

¢ Okakura (2005), Vorwort von Ramakrishna Vivekananda, S. IX.
" Togawa (2023), S. 16.
¢ Ebd.



2.1 The ldeals of The East
Der 1903 in London auf Englisch publizierte Text liest sich wie eine Liebeserklarung an
Asien und die asiatischen Kulturen in der Form einer Ubersicht (iber die Geschichte der

japanischen Kunst. Er beginnt mit dem berihmten Abschnitt:

Asien ist eins. Der Himalaya teilt, doch nur, wie um sie zu betonen, zwei
méchtige Kulturkreise, den chinesischen mit dem Kommunismus des
Konfuzius und den indischen mit dem Individualismus der Veden. Doch selbst
die Schneebarrieren kénnen nicht fur einen Moment die groRe Liebe fir das
Allerhéchste und das Universelle unterbrechen, die das gemeinsame geistige
Erbe aller asiatischen Volker ausmacht, das sie befahigte alle grof3en
Religionen der Welt hervorzubringen, und das sie von den seefahrenden
Volkern des Mittelmeers und des Baltikums unterscheidet, wo man es liebt,
sich beim Einzelnen aufzuhalten und nach den Mitteln fur das Leben anstatt

nach dessen Sinn zu suchen.®

Dass der erste Satz des Textes, ,,Asien ist eins“, Jahrzehnte nach dem Tode Okakura
Tenshins zur Zeit des japanischen Nationalismus und Imperialismus der 1930er Jahre als
Propaganda fir die Unterwerfung ganz Asiens durch die Japanische Kaiserliche Armee
missbraucht wurde, ist dem Autor nicht vorzuwerfen. Der Umstand hat seinem Ruf
postum aber erheblich geschadet. Seine Texte wurden als ,,schwer verstandlich®,
»obskur®, ,,sonderbar” und ,,toxisch* bezeichnet.'° Die zitierten Zeilen verfasste er in der
Situation einer drohenden ,,Européisierung* der japanischen Kunst und nur wenige Jahre
nach dem er selbst seine Stelle als Leiter der Staatlichen Kunstakademie verloren hatte.
Die der Schrift zugrunde liegende These ist, dass in Japan, dem einzigen Land
Asiens, dass nicht kolonisiert gewesen sei, die grolRen Linien der asiatischen Kultur
zusammenliefen und dort ihr Kern erhalten geblieben sei.'! In diesem Kontext ist auch
seine Daoismus-Rezeption zu sehen. Dabei orientiert er sich an der Idee, dass Kulturen
ihren Charakter durch geografische Besonderheiten und die dadurch bedingten
6konomischen Bedingungen herausbilden. Die Bevolkerung im Norden Chinas betrieb

® Okakura 2005, S. 1. (Alle Ubersetzungen aus ldeals of The East stammen vom Autor.)
10 Fukunaga (2018), S. 170.
11 Okakura 2005, S. 3.



Ackerbau im fruchtbaren Tal des ,,Gelben Flusses“ Huang He X2, woflr die
Organisation und Kooperation einer grolRen Bevolkerung erforderlich gewesen sei. Darin
liege der Kern dessen, was zur Entwicklung des Konfuzianismus geflihrt habe, dessen
Kern umschreibt er so: Der Einzelne habe sich fur das Wohl der Gemeinschaft

aufzuopfern.

Der chinesischen Ethik gemalR ist die Familie die grundlegende Einheit der
Gesellschaft, diese Ethik beruht auf einem abgestuften System von Gehorsam,
in dem der Bauer ebenso wichtig ist wie der der Kaiser — jener véterliche
Herrscher, den seine Tugenden an die Spitze der groflen kommunistischen
Bruderschaft gegenseitiger Verpflichtungen gestellt haben, und das ganz und

gar aufgrund eigener Ubereinstimmung und Wahl.*?

Poesie, Malerei und Architektur sollen in diesem System die Funktion gehabt haben, zur
Harmonie in der Gesellschaft beizutragen. In den verschiedenen Kunstgattungen habe
sich der Einzelne ,,instinktiv untergeordnet als ein Teil des Ganzen*!3, Das allerdings sei
der Freiheit der Kunst abtraglich gewesen: ,,In den Fesseln des Dienstes an der Ethik
wurde die Kunst zwanglaufig industriell.“** Ohne den Einfluss des Daoismus und des
Buddhismus ware die chinesische Kunst fir immer dekorativ geblieben.

Die Entstehung des daoistischen Denken im Stden Chinas stellt sich Okakura

ebenfalls im Kontext geografischer Gegebenheiten vor:

Der Jangtsekiang ist kein Vasall des Hoang-Ho [Huang He], und der gierige
Sozialismus der zu Ackerbauern gewordenen Tartaren im Tal des Gelben
Flusses vermochte es nie, den wilden Geist ihrer Bruder fur sich zu gewinnen,
der Kinder des Blauen Flusses [Jangtsekiang]. In den undurchdringlichen
Waldern und nebligen Simpfen dieses groRen Tales lebte ein wildes und freies
Volk, dass den Konigen von Shu in den nérdlichen Provinzen keinen Gehorsam

schuldete.®®

2 Aa. 0,8 13
¥ Aa0,S. 18
14 Ebd.

% Aa 0,8 19



Laozi [im Text ,Laotse”] sei ein Vertreter dieses freiheitsliebenden siidchinesischen
Geistes und Zhuangzi [im Text in der japanischen Lesung ,,Soshi*] sei sein Nachfolger
gewesen’®. Das Charakteristikum seiner Philosophie sei ebenfalls die Freiheit?’.

Die spateren Formen des Daoismus, die heute zumeist als ,religioser
Daoismus* (daojiao 18 %) zusammengefasst werden, bezeichnet Okakura als Taoism,
im Gegensatz zum urspriinglich Laoism, den Lehren von Laozi und Zhuangzi (bzw. der
jeweiligen Schriften), die heute oft als ,,philosophischer Daoismus“ (daojia & %)

kategorisiert werden. Uber die Entstehung des Taoism lesen wir:

Es war ganz natiirlich, dass die Masse der Menschen nicht durch die laoistische
Bewegung getragen werden konnte. Weder Laotse [Laozi] noch Soshi
[Zhuangzi] oder deren legitimer Nachfolger [...] kdnnen fir den Kult
verantwortlich gemacht werden, der als Taoismus bekannt ist und heutzutage
so viele des chinesischen Volkes in der Hand hat und den ,alten

Philosophen* als seinen Griinder beansprucht.*8

,, ratarischer Aberglaube® (Tartar superstitions), der Glaube an D&monen, Hexen,
Zauberer und Magie habe die Oberhand gewonnen und die Suche nach einem Elixier der
korperlichen Unsterblichkeit sei ins Zentrum der religidsen Praxis geruckt. Die
Ubernahme buddhistischer Rituale habe jenen religidsen Daoismus vollendet.*®

Ein konkreter daoistischer Einfluss auf die japanische Kultur wird in The Ideals
of The East nur angedeutet. Ganz anders verhélt es sich im Teebuch, wo der Daoismus
als eine Quelle der japanischen Kunst und einer ,.typisch japanischen* Lebenshaltung

angefihrt wird.

16 Wir wissen heute, dass es sich bei den beiden als Laozi bzw. Daodejing und als Zhuangzi
tberlieferten Texte mit grofRer Wahrscheinlichkeit um das Werk mehrerer Autoren handelt, und
dass das zeitliche Verhéltnis der beiden Texte zueinander keineswegs so eindeutig ist. Die altesten
Textabschnitte des Buches Zhuangzi sind vermutlich &lter als das Daodejing. (vgl. Aumann 2018,
S. 16.)

l7A
1

[e]

.a.0,S8.2
A.a.0,S.2
9 Ebd., f.

2.
4.



2.2 The Book of Tea

Das Buch wurde im Jahr 1906 in New York herausgegeben, seit diesem Jahr arbeitete
Okakura Tenshin in Amerika am Museum of Fine Arts in Boston. Auch dieses Werk
richtet sich an westliche Leser, die auch immer wieder direkt angesprochen werden. Die
Sprache des Werks ist poetischer als in Ideals of The East und bisweilen Giberschwénglich.
Am Beispiel der japanischen Teezeremonie (chanoyu 7% ™) stellt Okakura ein Ideal
der ostlichen, im Wesentlichen der japanischen, Kultur und Tradition der westlichen
gegenuber. Dabei befassen sich die Kapitel 1, 2, 4, 6 und 7 tatséchlich mit dem Tee als
Pflanze, Getrank und Kulturgut, wahrend die Kapitel 3 und 5 die daoistischen Wurzeln
der chinesisch-japanischen Tee-Traditionen erlautern.

,Daoismus“ (Taoism) wird im Book of Tea nicht mehr wie im oben
vorgestellten Werk als abwertende Bezeichnung fur den religiésen Daoismus verwendet,
sondern als neutraler Begriff. Fir Okakura ist der Wesenskern der Tee-Philosophie, die
er ,,Teeismus* (Teaism) nennt, durch und durch daoistisch: ,,Teeismus war Taoismus in
anderer Gestalt“?°,

Kapitel 3 des Buches ist eine Einfuhrung in den Daoismus, wobei erneut auf
den Gegensatz zwischen einem siid-chinesischen ,,Individualismus® und einem nord-
chinesischen ,,Kommunismus“ verwiesen wird. Es werden zahlreiche Anekdoten aus
chinesischen Klassikern angefiihrt und rhetorisch geschickt mit den Ideen des Autors
verwoben. Den zentralen Beitrag der Daoisten zur asiatischen Kultur erkennt Okakura im
Bereich der Kunst und Lebenshaltung:

Aber den Hauptbeitrag zum asiatischen Leben gab der Taoismus auf dem
Gebiete der Asthetik. Chinesische Historiker haben vom Taoismus immer als
von der ,,Kunst des In-der-Welt-Seins* gesprochen, denn er handelt von der
Gegenwart, — von uns selbst. [...] Die Kunst des Lebens liegt in einer
dauernden Neueinstellung zu unserer Umgebung. Der Taoismus nimmt das
Weltliche hin, wie es ist, und versucht, anders als Konfuzianismus und
Buddhismus, Schénheit in unserer Welt des Leidens und der Qual zu finden.!

20 Hammitzsch (1981); S. 37. Alle Zitate aus diesem Werk folgen der ausgezeichneten
deutschen Ubersetzung von Horst Hammitzsch.
2L A.a.0,S. 46.



Eine Weiterentwicklung dieser daoistischen Lebenshaltung erkennt Okakura im Zen ##,
wobei er sich weniger auf die traditionellen Zen-Traditionen (zen-shii ##57%) bezieht, als
auf Zen als eine vermeintlich die verschiedenen Traditionen Ubergreifende Stromung in
der religiosen Welt Ostasiens. Die Zen-Lehre (im Original Zennism) sei ein starker
Verfechter des Individualismus?? und sie stehe dem ,orthodoxen Buddhismus“ und
seinen ,,Gellbden* in &hnlicher Weise kritisch gegeniliber, wie der Daoismus dem

Konfuzianismus.?®

Eine besondere Gabe des Zen an die Philosophie des Ostens war seine
Anerkennung des Weltlichen als gleichberechtigt mit dem Geistigen. Er war
der Ansicht, dal3 in der groRen Gemeinschaft der Dinge kein Unterschied von
Klein und GroR sei und dal} ein Atom dieselben Mdglichkeiten besitze wie das
All. Der Sucher nach Vollkommenheit muf3 in seinem eigenen Leben den

Widerschein des inneren Lichtes erkennen.?*

Der Kult um die Zubereitung des Tees, wobei es sich urspriinglich nicht mehr als um eine
unbedeutende, alltdgliche Verrichtung handelt, sei eine Folge dieser Vorstellung.?®

Das 5. Kapitel handelt vom Einfluss des daoistischen Denkens auf die
asiatische Kunst. Es werden Beispiele aus der traditionellen Musik und der Malerei
angeflhrt, die ihre Rezipienten in ihren Bann zogen. Ganz im Gegensatz dazu sei die
moderne Kunst ,kalt“ und voller ,,Gemeinplatze”“. Die moderne Kunst sei der
wissenschaftlichen Korrektheit vielleicht n&her, sei aber weiter von der Menschlichkeit
entfernt.?® Das Kapitel endet in einem verséhnlichen Ton, indem es den modernen

Menschen in die Pflicht nimmt:

Die Kunst von heute ist die, die wirklich zu uns gehort: sie ist unser eignes
Spiegelbild. Wenn wir sie verdammen, verdammen wir nur uns selbst. Wir

>>>
oo
000
v
o1 01 O1
N = o

" , .
® A.a.0,8S.53.

% Man mag an die moderne japanische Malerei nihonga, denken, die beispielsweise bewusst
auf den Einsatz von Zentralperspektive zur realistischen Darstellung rdumlicher Tiefe
verzichtet.



sagen, daR die gegenwartige Zeit keine Kunst besitzt, — wer aber ist dafiir
verantwortlich? Es ist wirklich eine Schande, dafll wir trotz aller unserer
Begeisterung fir die Alten unseren eigenen Madoglichkeiten so wenig
Aufmerksamkeit schenken.?’

3. Okakura Tenshins personliche Identifikation als Daoist

AbschlieRend seien einige Beispiel fir Okakura Tenshins personliche Identifikation mit
dem Daoismus angefihrt. In Japan ist Okakura heute im Allgemeinen unter seinem
Pseudonym Tenshin bekannt, doch im Laufe seines Lebens publizierte er unter
verschiedenen Autorennamen.

Das Wort tenshin X:[» findet sich zuerst im chinesischen Klassiker ,,Buch der
Urkunden* Shujin /g, Spater tauchten die Schriftzeichen zwar auch im Kontext des
Konfuzianismus auf, aber bedeutsam wurde der Begriff besonders in der daoistischen
Philosophie. Man findet ihn z.B. im Buch Huainanzi #:r K und im Gufuzi 524 1.
Das Schriftzeichen ten (chin. tian) X wird in daoistischen Schriften hdufig als ein
Synonym fiir dao j& gebraucht, so auch im Buch Zhuangzi.?®

Okakuras Kindername (yomyo %144 lautete ,,Kakuzo* f4Ji, was soviel wie
»Winkel der Lagerhalle* bedeutet. Seine auf Englisch verfassten Schriften sind unter
diesem Namen verfasst. Er anderte jedoch die Schriftzeichen in & = |, was sich mit
~dreifachem Erwachen* (ibersetzen lasst. Dabei ist das Zeichen kaku 4 (chin. jiao) fiir
»Erwachen® wiederum dem Buch Zhuangzi entnommen, wo im 2. Kapitel ,,Reflexionen
tber die Gleichheit der Dinge* Qiwulun Z5#J74 von einem ,,groBen Erwachen® K4
(chin. dajiao) die Rede ist. AuRerdem verwendete Okakura im Laufe seines Lebens u.a.
die Pseudonyme Kakusho-dojin %5 % i A ,Der Weiser im Kranichfedern-
Gewand“ und lzura-chdto F i & 7 ,,Der Angler von lzura“.?® In lzura fijiff
(Prafektur Ibaraki) befand sich seit 1905 Okakuras Alterssitz.3° Auch diese Namen haben
starke daoistische Implikationen.

Seit seinen mittleren Jahren kleidete sich Okakura Tenshin gerne wie ein
daoistischer Mdnch und in seinem Testament bestimmte er, dass sein Grab in der Form

27 A.a.0.,S. 83.

28 Fukunaga (2018), S. 172.
2 A.a.0.,S.171.

30 Morita (1998), S. 29.



eines daoistischen Huigelgrabs zu gestalten sei.3!

Schluss

In Japan scheint die Erinnerung an Okakura Tenshin untrennbar mit seinem ratselhaften
Wort von der Einheit Asiens verbunden. Zieht man die historische Situation in Betracht,
lasst sich der Satz Asia is one vielleicht wie folgt verstehen: In der Konfrontation mit dem
westlichen Imperialismus und angesichts der Gefahr einer erzwungenen Verwestlichung
befanden sich viele L&nder Asiens zu Beginn des 20ten Jahrhunderts in einer
vergleichbaren Situation. Okakura Tenshin hat in seinen Betrachtungen die Vielfalt
asiatischer Kulturen dabei nie aus dem Blick verloren. Der Daoismus wurde ihm in seinen
spateren Lebensjahren zum Symbol flr ein Leben frei von Fremdbestimmung — sowohl
politisch als auch individuell — ndmlich als die Freiheit des Einzelnen gegentiber dem,
was man heute vielleicht als kulturellen Mainstream bezeichnen wiirde.

Literatur

Aumann, Oliver 2018. Das Buch Zhuangzi — Die Inneren Kapitel. Freiburg: Verlag Karl
Alber.

Fukunaga, Mitsuji &7k 7] 2018. Dokyo to Nihon Bunka JEZ( L H A SCAL. Jinbun-
shoin ASCERE (11982).

Hachiya, Kunio #=FK 2015. Roshi # . Iwanami-bunko (:2008).

Hammitzsch, Horst (Ubers.) 1981. Das Buch vom Tee. Insel Verlag (}1949).

Ikeda, Tomohisa #LH %1/ 2014. Soji ¥£¥ (2 Bd.). Kddansha-gakujutsu-bunko.

Kohn, Livia 1995. Taoism in Japan: Positions and Evaluations. In: Cahiers
d’Extréme-Asie, Bd. 8.

Morita Yoshizuku u.a. £ %% 1998. Okakura Tenshin to lzura [f]& K0 & T
J#i. Chad-koron-bijutsu-shuppan H7 92\ S5 HAR.

Okakura, Kakuzo 2005. ldeals of The East — The Spirit of Japanese Art. Dover
Publications (11904).

Ders. 2006. The Book of Tea. Tetsugaku Shobd (1906).

Togawa, Masahiko #1112 2023. Okakura Tenshin to Indo [ &8 K.l»& A > K.
Keid-gijuku-shuppan B fE 75 20 K R

81 Fukunaga (2018), a. a. O., S. 171.

10



	空白ページ
	空白ページ
	空白ページ
	プロジェクト
	1. 「未完成」の背景
	2. 「禁じられたモンタージュ」
	2.1ロングテイクの多用
	2.2「問題提起」するカメラの動き

	高畑勲『映画を作りながら考えたこと』、徳間書店、1991年。 
	高畑勲『映画を作りながら考えたことⅡ』、徳間書店、1999年。 
	高畑勲『漫画映画(アニメーション)の志: 『やぶにらみの暴君』と『王と鳥』』、岩波書店、2007年。
	高畑勲『アニメーション、折りにふれて』、岩波書店、2013年。 
	バザン、アンドレ(野崎歓、大原宣久、谷本道昭訳)『映画とは何か（上）』、岩波書店、2015年。 

	空白ページ



