
Title 詩論における虚飾の評価とロンギノスへの視線 : 文
学論争の再考にむけて(5)

Author(s) 福田, 覚

Citation ドイツ啓蒙主義研究. 2024, 21, p. 35-59

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/97826

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



― 35 ― 

詩論における虚飾の評価とロンギノスへの視線 

－文学論争の再考にむけて(5)－ 

 

 

福田 覚 

 

 

1740 年頃を境に、ゴットシェートとボードマー、ブライティンガーとの間で、あるいは、

ライプツィヒとチューリッヒの間で本格化したいわゆる「文学論争」は、自然の模倣とい

う詩学上の理論枠組みや、「真実らしさ」、「不思議なもの」という基本概念が共通している

なかで、両者の批評眼の違いが先鋭化していったものと見ることもできるが、その一方で、

「文学論争」の背景には、詩学の理論的な立場選択の違いもあったのではないか、あるい

は、この論争から生じてきた理論面の差異もあるのではないか、と考えることもできるだ

ろう。 

前号1の考察では、ミルトンの詩から見て取るものが虚飾的表現なのか、絵画的な表現な

のかというところで、両派の見方が分かれている、というところにたどり着いた。それを

さらに詩学的な背景に引いたところから振り返ったときに、こうして「表現」の評価で見

方が分かれる背後にはどのような思考傾向や判断があったのかを考えていきたい。 

ゴットシェートが重きを置く「虚飾」批判というのは、文体というところから見た、言

語表現をめぐる見方で、修辞学にも通じる見方と言える。スイス派が言う「絵画」という

のは、彼らの基本的な自然模倣の考え方、とりわけその表現方法に関わっていると言える。

詩学的な論点や論の組み立てが異なっていて、噛み合わせて考察するのが一見難しいよう

にも思われるが、詩的な作品が構想され、組み立てられ、表現されるときの「表現」をめ

ぐる問題の背後を、より詩論全体として考えるのが、本稿以降の今後の方向性になるだろ

う。 

バロック的な虚飾を批判するときの簡明さを求める視点は何に由来するのか、逆に、現

実離れした形象による絵画的表現を擁護するときの模倣はどのように根拠付けられるのか、

そうして考えをめぐらせてみたときに１つ浮かぶのが、ロンギノスの崇高論への視線の違

いである。崇高という概念は、ゴットシェートの場合には虚飾を批判する姿勢と関わり、

スイス派の場合には「不思議なもの」という契機に関わる。突き詰めて捉えれば、一方で

ミルトン批判のための考え方を支えているものが、もう一方では批判されているものを擁

護する論調に関わっているようにも見える。今後の考察では、ミルトンを批判したり擁護

したりするそれぞれの主張の理論的な背景に目を向けて、模倣説のあり方を見ていく際に、

こうした可能性を作業仮説としていきたい。それを導きの星としながら、崇高概念の受容

をめぐって両陣営の違いを概観して、それが文学論争の立場の違いにつながっているかを



― 36 ― 

見極めることが今後の目的となる。本稿では、今後の大まかな見通しを得るために、その

議論の素材となるテクストの一端を取り上げることにしたい。 

 

 

１．ゴットシェートの文体論から見た模倣と虚飾 

 

前号の議論を振り返ると、ゴットシェートは、優れた詩の本質を真実らしい緊密な筋だ

と捉えて、そのような「ファーベル」を模倣の最高段階だとしていた。ゴットシェートは、

空想を脱線させて「真実らしさ」を損なうことがないようにと言うので、この基準に照ら

すと、ミルトンに対する批判に見られるように、詩に満ちている比喩と形象が過剰なもの

とされることがあった。ミルトンの『失楽園』の筋立ては必要以上に冗長とも見られてい

た。 

 ゴットシェートの詩論では、「不思議なもの」も「真実らしさ」に規定された。「不思議

なもの」が不可能であったり不合理であったりしてはならない。「真実らしさ」とは、「作

り出されたものと、現実によく起きることとの類似性、あるいは、ファーベルと自然との一致」2

である。画家であっても詩人であっても、真実らしさのテストにかけられるというのが、

ゴットシェートの立場である。ただし、寓話のような場合は、条件付きの真実らしさとし

て認められる。この世界では真実らしくなくても、別の世界でならありうるという仮定の

真実らしさを否定することはできない3。 

 

１－１．模倣の三段階と虚飾 

 

『批判的詩論』の第４章で示されていたように、ゴットシェートの詩学には、自然摸倣

の三段階という考え方があり、切り詰めて言えば、絵画的な描写、他者の演技、ファーベ

ルの創出というのがその三段階に当たる。文字通り受け取ると人を戸惑わせる分類ではあ

るが、これはひとまず、単純な模倣、類似や内奥の状況を踏まえた模倣、筋全体（複合体

全体）での模倣と捉えることができるだろう。また、ゴットシェートが『全哲学の第一諸

原理』で扱った人間悟性の諸能力と対応付けて、知覚と想像力と記憶といった能力によっ

て、外面的に見えているものを描写することが第一の模倣、外面的には見えないメルクマ

ールの分析を基盤としながら行われるのが第二の模倣、類推や推論の結合能力を基盤とす

る模倣が第三のファーベルの構築と見ることもできるだろう4。 

前号では、文学論争でミルトンの虚飾を批判するゴットシェートの姿勢の理論的背景に

ついて、悟性や理性の抑えを効かせ、ファーベルを整え、それによって段階的により高次

の模倣を実現するという志向性があると推測した。本稿において、模倣の三段階という考

え方により即して捉え直すなら、ゴットシェートのミルトンに対する批判は、どの段階の

模倣にも関わると捉えることができる。虚飾的とされる作品というのは、単純な模倣とい



― 37 ― 

うレベルで真実らしくないと見られたり、隠れた関連の発見というレベルで曖昧で分かり

づらいとされたり、筋の緊密さというレベルで冗長と受け止めらたりするだろう。たとえ

ば、『批判的詩論』第６章第 22 節では、ミルトンが描く地獄で相談に集まる悪魔たちの、

狭い建物に対する身体の大きさのことを揶揄しているが5、これは摸倣のリアリティの問題

と言えそうである。しかしながら、続く第 23 節では、話の筋の「真実らしさ」が問題とな

っていて6、ファーベルが有する合理的な根拠が吟味されていると見ることもできる。 

しかしながら、前号で見たように、詩の表現面の問題にシフトしていく『批判的詩論』

第１部後半でも、ミルトンに対して繰り返し「虚飾的」だと言われた。とりわけ８章や 11

章では比喩的な言い回しや詩的な文体が主題であった。そうしたことから、「虚飾的」とい

うこの主たる批判の言葉には、文体論的な視点が織り込まれていると見ることができる。

さらに、文に込められた意味が明瞭で分かりやすいかどうかというのがその論点の中核だ

としたら、この論点は、隠れた関連というものに関わる第二の模倣にとくに関係してくる

ようにも思われてくる。ミルトン批判の１つの重心は、第二の模倣に関わる、文体論的な

視点にあるのではないか、以下ではこの問いを念頭に改めて『批判的詩論』を見ていきた

い。 

たとえば、『批判的詩論』第８章「比喩的な言い回しについて」において、ミルトンを賛

美する者が批判されていたのは、本来なら比喩的な語りによって生き生きと想像させ、感

じやすくしなければならないのに、ミルトンはそれをはっきりしないもの、核心を察知で

きないものにしてしまったからであった（§19）7。この第８章では、比喩的な言い回しの

考案と理解が、詩人の機知の能力、読者の洞察の能力と結びつけて語られていた。 

 

そしてもちろん、詩人の機知は、主として、比喩的な言い回しを見事に考案するとこ

ろで示される。というのも、機知は類似を容易に知覚する心の能力で、本来とは異な

る意味に理解される１つ１つの言葉には比喩が隠れているか、さもなければ、あるも

のを別のものに置き換えさせる類似性が存在する、ということに気づくからである。

そのことが今度は、そのような詩の読者を楽しませる。読者は、詩人がものごとを表

す形象だけでなく、詩人の意図するものも、両者の間の類似性も見て取る。読者の悟

性は非常に快いかたちで非常に多くの概念に一度に関わるため、読者は、自分が読ん

でいる書の詩人が完全だから満足を感じるというだけでなく、自分自身の鋭敏さにつ

いても楽しんでいるのである。この鋭敏さによって、比喩的表現のあらゆる美を苦も

なく発見できるようになる。（§6）8 

 

この引用の直前の第５節では、詩人は、「大いなる機知と、神のような精神と、崇高な表現

を有していなければならない」と言われている9。比喩は類似性の知覚に関わることから、

ミルトンは第二の模倣の悪い例として言及されていると考えることができそうである。 

 



― 38 ― 

１－２．自然な文体 

 

 ミルトン批判の文脈で非常に重要であると思われる第 11 章「詩的な書き方（文体）につ

いて」では、ゴットシェートは、詩的な文体を３つのタイプに分類している（§10）。１つ

めは、自然な、あるいは、低級な文体、２つめは、意味深い、あるいは、高尚な文体、３

つめは、荘重な、情動的な、あるいは、火のような激しい文体である。２つめの文体は、

鋭敏な文体、機知に富む文体とも言われる10。ゴットシェートはこの３つの文体を具体的

な例示とともに解説していくので、虚飾に対する批判や、ミルトンに対する批判がどこに

書かれているかで、その文体面に関する位置付けを見て取ることができそうであるが、結

論を先に述べれば、虚飾というのはどの文体に対しても言われていて、どの文体に対して

も好ましくない例となっている。 

 最初の自然な文体とはどのようなものか、ゴットシェートの説明を読んでみたい。 

 

しかし、意味深い文体も、荘重な文体も、低級な文体よりははるかに人為的である。・・・

つまり、ものごとのことだけ考えて言葉のことは考えない普通の生活のなか、歴史の

なか、教条主義的な書物のなかなどで必要となるもの、それが自然ということである。

何故なら、そうしたところでは技巧的にはならず、自分の考えを判明に正しく表現し

て、容易に理解できるようになれば、それで満足するからである。（§11）11 

 

人為的ではない文体が自然な文体とされている。この自然な文体について論じているとこ

ろ（§13-19）でも、非難されるべき例としてミルトンが挙げられている。ゴットシェート

が虚飾の代表のように見ているルカヌスへの言及があり、誇張的な不自然な文体のなかで

もとくにルカヌスは、たしかに情念や想像を喚起するが、そうしたことに悟性を伴ってお

らず、適切な場所で行われていないということが言われ、続いてホラティウスの『詩論』

が引用されたあとである。 

 

まさにこの点において、ミルトンも批判に値する。ミルトンの叙述はほぼ一貫して過

度に比喩的で、尊大で、華美である。ミルトンは、千の情景と比喩と描写を浪費する。

ローエンシュタインの『アルミニウス』と同じように、自らの博学博識をすべて持ち

込んで、長々とした脱線に陥る。そしてその脱線が読者の気を散らす。タッソーやヴ

ォルテールは、このイギリス人に比べれば、数え切れないほど何倍も上手な語り方が

できる。（§16）12 

 

つまり、ミルトンの文体は、自然な文体とは言えないということである。描写の浪費とい

うところで第一の模倣の「詩人の絵画」としての写実性が失われているとか、長々とした

脱線というところで第三の模倣の筋の緊密さが失われているとも言えそうでもあるが、過



― 39 ― 

度に比喩的で、比喩が浪費されているという点では、意味するものと意味されるものの関

係が乱れていて、その意味関連の類推の自然さが損なわれていることから、第二の模倣と

して問題があるというふうに捉えることもできるだろう。 

 

１－３．意味深い文体 

 

 次に意味深い（sinnreich）文体が取り上げられるところ（§20-26）でも、虚飾的な書き方

について何度も触れられる。まず、この意味深い文体の説明から確認しておく。 

 

２つ目の種類は、多くの人から壮麗な文体とも呼ばれる意味深い文体で、これはもっ

ぱら、比喩的な言い回し、新たな考え、奇妙な隠喩、直喩、簡潔な文句から成り立っ

ている。しかし、これらはすべて、理性における吟味に合格しているものである。そ

のような文体は、やはりとても作為的で、それ故、詩の１つの種類だけでおしなべて

広がるということはほとんどありえない。光が多すぎれば目が眩み、音が大きすぎれ

ば聴力が麻痺し、香辛料が効き過ぎた料理は吐き気を催させる。詩の飾りが多すぎた

ら、それが止むことなく１つの脈略で続く場合には、読者を飽き飽きとさせたりもす

る。（§20）13 

 

第二の意味深い文体というのは、修辞的な表現から構成されるものだが、飾りの度が過ぎ

てはいけないということが言われている。ゴットシェートは、この意味深い文体を高尚な

（hoch）文体と言い換えることから、両者を同一視していることが分かる。さらに、この

高尚な文体というのは、ロンギノスの名前が挙げられる次の引用から、崇高な文体を意味

していることが窺える。 

 

どの詩人もしばらく前には、まさに意味深く、一般によく言われる言い方をすれば、

高尚に書こうとしていた。しかしながら、生まれつきそのための羽が生えていた者は

非常に少なかったので、大抵の者は、あまりに高く飛んだために羽が溶けて、それに

よりすっかり下まで落ちてしまったイカロスのような事態となった。文体の本当の高

尚さについては、ロンギノスが自分自身の本を書いた。そして、誤った高尚さについ

ては、私はすでに、ヴェーレンフェルスの『誇張された文体について』の論を称えた。

パルナソスに通じる道と同じようにつるつる滑る道でしくじらないようにしようと思

うなら、この２つの書を大いに励んで読まなければならない。ここ以上に道を踏み外

しやすい場所はどこにもない。というのも、ここでは規則よりも趣味が問題になるか

らである。フランスで最も理性的な批評家であるブウール自身、彼自身が最も学のあ

るイギリス人から名前を挙げられたように、たしかに『正しい考え方』では、多数の

誤った箇所を注釈し非難したが、彼の判断の要因や規則を示すことができたのは稀で



― 40 ― 

あった。そしてそうした状況は、ロンギノスが崇高ということで理解しているもの

（was Longin durch das Erhabene versteht）を、ドイツにおいて我々に教えようとした者

たちにおいても同じであった。（§22）14 

 

ゴットシェートは、このロンギノスとヴェーレンフェルスの著作は必読であると述べてい

る。文体を３つに分けて論じるときに、第三の文体がすなわち崇高な文体であると必ずし

もするのではなくて、ここで確認されるように、第二の文体を崇高な文体として考えると

ころにゴットシェートの独自性が表れている。そして、次の 23 節から、誤った高尚さの例

として言及されるのが、ルカヌス、セネカ、ローエンシュタインであり、虚飾的な表現と

いうところが非難されている。 

 １つ例を挙げると、アルキメデスの砂粒を引き合いに出したローエンシュタインの詩に

ついて、次のように言われている。  

 

しかし、このような機知の度を越した性質が見えない者がいるだろうか。それは、読

者に対して、機知のすべての謎を理解するよう求め、ただただ間違った考えと遠回し

に求める博識でもって引き下がらせる。このような派手な作品は、専門知識という素

晴らしい名で称えられるのが常ではあるが、理性を愛する者なら、ここに、ホラティ

ウスが非難したものを見出すだろう。（§26）15 

 

機知の働きで詩の意味を読者に汲み取らせるようにするのだが、それが度を越しているた

めに、虚飾的になってしまう。機知の働きということから、やはり第二の模倣のあり方が

問題になっていると見ることができる。 

 

１－４．ハイネケンとの論争 

 

 アーベラーの論文が指摘しているように16、「ロンギノスが崇高ということで理解してい

るものをドイツにおいて我々に教えようとした者たち」という先の第 22 節の言い方には、

ハイネケンへの当てこすりがあると思われる。この表現は、1737 年の第２版からのもので

ある。1737 年にハイネケンによってロンギノスの崇高論の独訳が出版されたが、それには

「ロンギノスが崇高ということで理解しているものについての考察（Untersuchung, was 

Longin durch das Erhabene verstehe）」が付されていた。そのなかに、ゴットシェートの『批

判的詩論』の初版に対する異論が書かれていて、ゴットシェートの文体の分類は、「まぜこ

ぜ（Mischmasch）」と言われている17。このハイネケンの論考に対する応答として、同じ 1737

年の『批判的論叢』に匿名の批評文が掲載された18。また、1751 年の『批判的詩論』第４

版の巻末索引では、「ロンギノスが崇高ということで理解しているものをドイツにおいて

我々に教えようとした者たち」と書いているこのページに対して、「ハイネケ（ン）、崇高



― 41 ― 

について判明には何も知らない」というインデックスが付されている19。また、文体の三分

類が書かれている、先に触れた第 10 節では、ゴットシェートの分類に「まぜこぜ」を見出

そうとする小賢しい者たちのことが言われていて20、そこには当然ハイネケンが含まれる

ものと思われる。これもアーベラーが指摘していることだが21、第４版の巻末索引では、そ

のページに対して、「ハイネケ（ン）、根拠もなく文体の分類を非難する」と書かれている22。

我々は今、文学論争の詩学的な背景を探ろうとしているわけだが、そこには、文学論争よ

りも早い、ハイネケンとの崇高をめぐる論争が折り重なっているというふうに見ることが

できる。 

 ゴットシェートはボードマーに対して、ミルトンのような規則を欠いた想像力が許され

る規則は何かと尋ねたが、ハイネケンに対しても、ロンギノスの崇高を議論する規則が示

されないということを述べているように読める。しかし、ハイネケンに対して規則が示さ

れていないと言うゴットシェートも、先の引用のように、高尚さについては規則よりも趣

味が問題となると言っているので、その点は説得力に欠けるようにも思われる。ティルは

『二重の崇高』という研究書で、合理主義的詩学というコンセプトに矛盾すると述べてい

る23。 

 

１－５．荘重な文体 

 

 第三の荘重な文体は、感情の動きから生じるもので、いわば感情の動きの言語である（§27）24。

この第三の文体を扱うところ（§27-31）では、頌詩、悲歌、英雄詩、演劇と文学のジャン

ルごとに分けた説明があり、最後の演劇のところで、ローエンシュタインやセネカの名が

見られる。 

 

弱々しい精神の者は、この文体をここ［演劇］でもまたきわめることができない。そ

して自分の主人公たち全員にあまりにも意味深く話をさせてしまう。彼らは、非常に

細かい苦情をぶちまけないことには、泣くことができない。絶望するときには、いつ

も大いなる鋭敏さを伴うことになる。ローエンシュタインは、彼のソフォニスベで一

貫してそれを行った。従って、ローエンシュタインが非難されるのは正当である。セ

ネカは、同じように、自らの登場人物たちに対して、真実らしさが許す以上に博識さ

と洞察力を与え、こうした規則に対して千の過ちを犯した。（§31）25 

 

ここでは、「真実らしさ」が損なわれることで、演劇の効果として期待した感情の動きが創

出されないことが言われている。ゴットシェートが言う第二の模倣を行うには人間の心の

内側まで調べ尽くす必要があるが、ここでの虚飾はそうした規則に反しているように見受

けられる。 

 こうして見たように、ゴットシェートの言う虚飾は、３つのどの文体に対しても起こり



― 42 ― 

うる逸脱である。 

 

 

２．ゴットシェートの理解する「崇高」 

 

ゴットシェートの言う虚飾はどの文体でも起こりうる逸脱であるという点を確認した上

で、改めて第 11 章第 12 節の三文体の分類の根拠を見てみたい。それによると、弁論家ま

たは詩人には、ただ単に教えたい場合、楽しませたい場合、心を動かしたい場合がある。

最初の場合には、自然な、あるいは、低級な表現が用いられる。次の場合には、あらゆる

意味深い思考を同じように意味深い方法で述べなければない。詩人がそうするのは、苦い

教えや真理を快いものにするときである。そして、最後の場合には、他者に喚起しようと

する情動を自ら受け取り、それが１つになって、読者や聴衆にも火が点くよう、激情的に

語らなければならない（§12）26。従って、文体論的には、詩人の鋭敏さという能力が、楽

しませることという詩の一般的な目的と結び付けられているのが、第二の意味深い、高尚

な文体である。真理を快いものにするということなので、そこでは教えることと楽しませ

ることが同時に要請されていると見てよいだろう。 

 虚飾的な文体や、この第二の意味深い文体についてさらに知るために、『詳解弁論術』と

いうゴットシェートの修辞学の著作の文体論に目を向ける。 

 

２－１．誤った崇高と虚飾 

 

まず、『詳解弁論術』一般篇第 15 章が「文体について」の章で、19 節と 20 節が虚飾的

な文体を扱っている。 

 

次に、誇張的な、あるいは、虚飾的な文体に進む。虚飾的なものが真の高尚さ（wahre 

Hoheit）を備えていることは決してないにもかかわらず、この文体は高遠すぎる

（allzuhoch）文体というふうにもよく呼ばれる。フランス人はこの過ちを enflure（誇

張）と呼び、イギリス人は bombast（大言壮語）と呼ぶ。ドイツ語では Schwulst（虚飾）

と呼びうるだろう。ギリシア人はあまりにも高揚した語りや思考を Μετεωρα（高揚、

虚飾）と呼んだ。ヴェーレンフェルス氏も彼のラテン語の論文でそうした表題を保持

していた。ヴェーレンフェルスや、しばしば称賛されるロンギノスを読む者は、それ

についての非常に多くの規則や事例に出会うだろう。我々ドイツ人のところでは、ロ

ーエンシュタインとフランツィシーが最初に虚飾の例を与え、それが非常に多くの他

の者たちに感染した。（§19）27 

 

この文章から窺われるのは、ゴットシェートの見方では、虚飾は高揚の行き過ぎたもので



― 43 ― 

あり、失敗した崇高だということである。ゴットシェートは、「誤った崇高」の文体にも３

種類あるという。 

 

第一のものは、低級な事柄に実際に崇高な表現を用いる。第二のものは、大きなもの

ごとにただ単に虚飾的な、しかし実際には高尚ではない語り方を用いる。第三のもの

は、普通のものごとに関して、ある誇張された、しかし真に崇高な表現方法を用いる。

ヴェーレンフェルス氏は、この区別をよく言及される『虚飾について（de mateoris）』

の論でより詳しく説明していた。私の『学究的弁論術（akademische Redekunst）』の補

遺を参照のこと。（§20）28 

 

ここから分かるのは、虚飾となる「誤った崇高」とは、表される内容と表す表現の仕方が

合わないかたちで、崇高な表現や崇高と見誤るような表現を用いるということである。因

みに、『学究的弁論術』は学校教育を念頭に、『詳解弁論術』を抜粋して作られたものであ

る。1759 年の『学究的弁論術』への言及があるのは、同じ年の少しあとに出版された『詳

解弁論術』第５版の記述をゴットシェート選集から引用したためで、当然のことながら第

４版までにはこの最後の参照指示はない。『学究的弁論術』には最後に２つの補遺があり、

第２の補遺がヴェーレンフェルスの 1674 年の著作についてのものである。虚飾について

論じるゴットシェートの思考の根底には、ロンギノスとヴェーレンフェルスの著作があり、

崇高と虚飾を裏表のように考える図式が基本としてあると見てよいのではないだろうか。  

 

２－２．『アンチ・ロンギノス』の出版 

 

 ゴットシェートから見て虚飾的な文体を批判するときの根拠に崇高の概念がなるという

ことは、本格的な文学論争を迎える以前から、それが文学論争の素地を形成していたと見

ることができる。その流れの１つの出発点がイギリスの文壇にあった。アレクサンダー・

ポープ（1688-1744）は、1728 年 3 月 8 日の雑誌で、「ベイソスについて（ΠΕΡΙ ΒΑΘOΥΣ）」

の論考29を発表した。ロンギノスが「崇高」の同義語として用いていたこの言葉の意味を、

ポープが風刺的な意図をもって歪め、結局のところこのときに与えられた意味が定着して

現在にまで到っている30。ゲルト・ユーディングの『修辞学歴史事典』も指摘しているよう

に、ポープの論考のこのタイトルは、ロンギノスの『崇高について（Peri hypsous）』のパロ

ディである31。内容もパロディで、たとえば、ロンギノスがどのようにすれば崇高が生み出

されるか述べていたのに対して、ポープは、論敵と言えるイギリス人の例を挙げながら、

どのようにすれば陳腐なものが生み出されるかを述べている。それによってポープは同時

代のイギリスの文人たちを揶揄した。ポープのこのテクストは、1730 年代に数度ドイツ語

に訳されている。崇高が好ましいものであるのに対して、虚飾はそこから堕落したベイソ

スであり、その概念の使用にバロックの虚飾を批判する精神が込められた。 



― 44 ― 

 1734 年には、ライプツィヒにおいて、ヨハン・ヨアヒム・シュヴァーベ（1714-84）が『ア

ンチ・ロンギノス』というタイトルでドイツ語訳を出版している32。このタイトルは、ロン

ギノスに反するやり方、すなわち虚飾の過多が取り上げられている書物ということだと思

われる。このシュヴァーベの翻訳には、ゴットシェートが関係していた。シュヴァーベは、

ライプツィヒ大学で神学を学んでいて、ライプツィヒ大学の図書館に残されているゴット

シェートの往復書簡のなかに、1734 年 2 月 18 日付でシュヴァーベが書いた手紙もある。

シュヴァーベは早くからゴットシェートの指導を受けていたようである。当時、神学生が

弁論においても認められようと思えば、ゴットシェートの『理性的弁論術提要』に従って

ゴットシェートのサークルで実践的に活動することがよい習慣とされていた。ゲオルク・

クリスティアン・ヴォルフによる「ベイソスについて」の翻訳は、イギリスの文壇をドイ

ツの状況とどう関連付けてよいかが分からなかったため、ドイツ文学の趣味の改善にとっ

てあまり効果がなかった。そこで、ゴットシェートの指名を受けたシュヴァーベの翻訳で

は、ドイツの後期バロックの実例が加えられることになった。この翻訳にはさらに、オペ

ラにおけるベイソスについてのゴットシェートの論考と、「スウィフト」のものだとされて

いるが実際にはジョン・アーバスノットの手になる風刺文の翻訳も添えられている33。 

 ゴットシェートの『詳解弁論術』の第 15 章に見られる次の言葉は、1736 年の初版から

ほぼ変わっていない。 

 

さらには、『アンチ・ロンギノス』という表題でドイツ語に訳されたスウィフトの有名

な小品「ベイソスについて」は、ここで有効に用いることができる。最後に、ロンギ

ノスの崇高についての論説も、参考にするのに大いに役立つ。たとえば、そのなかで

は、同じように、悪い駄作家の無数の例が非難されている。（§3）34 

 

２－３．エピグラムの詩学 

 

 『詳解弁論術』の続く第 16 章は、「良い文体の区別と、弁論におけるその使用について」

書かれている。そのなかに、『批判的詩論』でロンギノスやヴェーレンフェルスの名前と結

び付けて論じられていた意味深い文体についての節がある。先に見たように、『批判的詩論』

では、虚飾はこの文体にのみ見られたわけではなかったが、意味深い文体には最も重要な

位置が与えられているようにも思われた。『詳解弁論術』では、まず良い文体の分類につい

て、落ち着いた（gelassen）文体、意味深い（sinnreich）文体、心動かす（bewegend）文体

に分けられる、と書かれている（§14）35。低級な（niedrig）文体、中間の（mittler）文体、

崇高な（erhaben）文体としないのは、境い目が規定しづらいからで、とくに１番目のもの

を低劣な（niederträchtig）文体と区別したり、３番目のものを誇張的な（hochtrabend）文体

ときちんと区別したりすることが難しいと言われている（§14）36。この弁論術における文

体の三分法は、古代修辞学の基本的な分類に即しているが、詩論の三分法とも基本的に重



― 45 ― 

なってくると考えてよいだろう。 

そして、この 16 章では、落ち着いた文体のあとに、意味深い文体が取り上げられ、次の

ように書かれている。 

 

意味深い文体は、まったく異なる性質のものである。新しく、美しく、思慮深い着想

を数多く有していて、それをきちんとした言葉で表現することのできる、鋭敏で機知

に富む頭脳の思考から生じる。・・・詳しすぎる形容詞はここでは何も役に立たない。

この文体で言われた言葉の短さの方が、はるかに良くこの文体を飾るのである。そこ

から、多くの芸術批評家に大変称賛されているある種類の崇高がそのなかに起こる。

たとえば、モーセのもの：神が仰せになられた：「光よ、あれ。すると、光があった。」

これをロンギノスは大変称えていた。ダビデのもの：「主が仰せられると、そのとおり

になる。」ホメロスにおける、ジュピターに対するエイジャックスの願い。クルティウ

スにおける、パルメニオンに対するアレクサンドロスの返答。ある臆病な水夫に対す

るカエサルの励まし。こうしたものなどが、ここでは、それが崇高である限りにおい

て、意味深いものの格好の例を与えてくれる。ただし、気づいてほしいのは、言葉で

は無頓着にも過度に作為的にも振る舞う必要はない、ということである。大抵の美は

思考のなかに存するに違いない。（§16）37 

 

『批判的詩論』の方では、意味深い文体は、詩作の楽しませるという目的と結び付けて論

じられていた。こちらは弁論術ではあるが、鋭敏さや機知の能力が前提とされている点は

共通している。上記の引用で特徴的なのは、神や為政者の言葉を例に挙げるなかで、「短さ」

が強調されている点である。 

 この「短さ」という点に着目していたのがティルの研究である。その指摘によれば、

1700 年頃のロンギノス受容では、『崇高について』はエピグラムの詩学にとって中心的に

参照される著作であった38。エピグラム（Epigramm）、格言詩（Sinngedicht）というジャ

ンルには明敏さ、鋭さ（Scharfsinnnigkeit）が必要で、短い詩のなかにある鋭さの説明に

崇高についての議論が活用された。たとえば、エピグラムに関するヨハン・ゴットリー

プ・マイスター（1665-99）の著作が 1698 年に出され、その第３章にロンギノスの名前が

見られる39。「エピグラムの発想（Invention）について」書かれた第３章の冒頭は、いわ

ゆる「鋭い語り（Dctione Arguta）」に関して、アリストテレスやヘルモゲネスやロンギノ

スやデメトリウスが根底にもっているものをここですべて引き合いに出そうとすること

は、ひょっとしたら余計なことかも知れない、という書き出しで始まっている40。「エピ

グラムの性質について」述べた第２章では、エピグラムというジャンルについて次のよう

に述べられている。 

 

（Ⅲ）我々の時代には、エピグラフとエピグラムは総じて区別される。前者は題辞



― 46 ― 

（Überschrift）そのものを意味し、後者は短くて鋭い（scharfsinnig）詩を意味するよ

うになっている。そして、そうした後者の解釈に私も従っている。何故なら、現在の

使用法、いわゆる言葉の暴君というものが型どった言葉を採用するしかないからであ

る。（Ⅳ）記述に際しては、誰にも反論するつもりはない。誰もが好きなようにそれ

を想像すればよい。ただ、私には次のように考えるのが最も適切に思われる。エピグ

ラムとは、人や行為やものごとについてはっきりとした短さで鋭いことを語る韻文で

ある41。 

 

つまり、エピグラムでは「短くて鋭い」という点が重要である。ロンギノスによれば、然

るべき場所に急に現れる崇高は、突然の稲光のようなものである42。そこにエピグラムに

通じるものがあり、明敏さに関わる詩学的概念となったのではないか、と推察される。 

ティルの研究は、アーベラーの学位請求論文『崇高と鋭敏さ－啓蒙主義的擬古典主義に

おける argutia の理想について』43を下地としていた。argutia は機知や明敏さを指す。ア

ーベラーは、『批判的詩論』と『詳解弁論術』の両方に目を配りながら、ゴットシェート

は、18 世紀の「理性的な自然さ」という規準ではなく、バロック的な機知や明敏さの考

えで文体論を語っていると捉えた。 

 ここまでの議論をまとめると、ゴットシェートが繰り返し語る虚飾批判の背後には、機

知や明敏さを重視し、簡潔さを重んじるエピグラフの詩学の流れがあると言えるのではな

いだろうか。エピグラフの詩学は、ロンギノスの崇高論を詩人の明敏さなどを説明するの

に参照していた。ゴットシェートの詩学に見られる崇高は、文体の区分に関わる、修辞学

とのつながりを保った概念で、詩学と修辞学に共通する。ゴットシェートが文学論争以前

からバロックの虚飾的な文体に批判的であったことは、1734 年にヨハン・ヨアヒム・シュ

ヴァーベがロンギノスの崇高論を翻訳出版するのを後押ししたことにも表れている。そこ

では、崇高は好ましいもので、虚飾はそれに反するものと考えられていたのである44。 

 

 

３．ブライティンガーの詩的絵画論における「不思議なもの」 

 

 次に、スイス派の詩論、とりわけブライティンガーの自然模倣説のなかで組み立てられ

ている、ミルトンの絵画的表現を擁護することになる考えの基礎に目を移したい45。前号

で見たように、ブランティンガーの『批判的詩論』46によれば、詩に「不思議なもの」とい

う要素を与えることには、想像力を熱狂させ、情念を巻き込んでいく効果がある47。「不思

議なもの」というカテゴリーを強調することで、真実らしさという点で疑問をもたれる宗

教的な素材を擁護することにもなり、さらには表現方法においても、天から霊感を吹き込

まれた詩人は表現を並外れたものにするということで48、詩人を擁護することにもなって

いた。 



― 47 ― 

 また、ブライティンガーの『批判的詩論』で言う「模倣」とは、基本的に絵画的な模倣

と言える。ブランティンガーは、絵画的表現自体に魅力的な快さが含まれていて、詩的模

倣を助ける、という49。そして、詩の描く絵画の方が絵画そのものよりも繊細で判明だと述

べていた50。その場合に、ゴットシェートでは不思議なものも真実らしさに規定されると

言われていたのに対し、ブライティンガーでは、見えないものを心のなかに絵として見せ

るのが詩であるとか51、不思議なものは馴染みのない仮面をつけて真理を扮装させるので

あるといったことが言われて52、不思議なものの虚構性に対する許容度が異なるように思

われた。不思議なものは「変装した真実らしさ」53で、誤っていたり矛盾したりしているよ

うな「見かけ」をまとう54、というのがブライティンガーの捉え方であった。 

  「不思議なもの」という契機は、そのような絵画的表現において、ミルトンの『失楽園』

を擁護するかたちで機能しているのだが、そうした詩学的な考えがどのように構築されて

いるのか、文学論争の背景の一端を探っていきたい。 

 

３－１．新しさの極地としての「不思議なもの」と崇高 

 

 ブライティンガーの『批判的詩論』で新しさについて述べられた第１巻第５章の記述を

たどると、「不思議なもの」以上に新しいものはないとされ、それが新しさのなかでは最高

度の段階で、従って最も快いとされている55。では、詩における「新しさ」とは何か。ブラ

イティンガーが書いている章の要約によれば、新奇に感じられるものには、感情を動かす

力がある。ブライティンガーの詩論では、この「心を動かす」という面に重きが置かれて

いる。新しさは、驚嘆の母であり、新しいことと本当のことを結び付けるところに詩的な

美がある56。そうした考え方は、以下の引用からも窺われる。 

 

従って、詩人の描写が真理に基づいていても、その真理が、普通ではなく馴染みもな

い新しさと一体でなければ、十分ではない。詩的な正しさというのが楽しませること

の土台である。何故なら、自然でないもの、可能でないものを我々が好ましく思うこ

とはありえないからである。悟性に光を与える（erleuchten）ことを目指す哲学的な真

理でさえ、それが新しくて見知らぬものでなければ、我々がそれを好ましく感じるこ

とはできない57。 

 

つまり、教えることと楽しませることが詩の役割としてあり、楽しませるためには新しさ

が必要となる。 

 

それ故に、新しいもの、普通ではないものが、詩が生み出す楽しみの唯一の源泉だと

私が言う場合、新しいものという名称の下で理解しているのは、日々の慣習や付き合

いによって知られたり馴染んでいたりはしておらず、そのため、人間の空想（Wahn）



― 48 ― 

においてもつまらない軽蔑されるものになってはいないものすべてである。つまり、

稀だと思われるものすべてである58。 

 

新しさを感じることが、詩の生み出す楽しみの唯一の源泉と言われているので、それは詩

的な美にとって必須の要素である。 

 

我々に好ましく思われ、我々を楽しませるすべてのものを我々は美しいと呼ぶ習慣で

あるが、しかし、真理に基づいていて、しかも新しいというものでなければ、何物も

好ましく思われず、我々を楽しませることはできないので、詩的な美がどこにあるか

を我々は同時に見て取る59。 

 

このように論を展開する第５章において、ロンギノスの崇高論の第 35 節が二度にわた

って引用されている。一度目に引用されるのは 35 節の末尾のところで、とりわけ「並外れ

たものがいつも驚くべきものである」という言葉が、新しいもの、普通ではないもの、並

外れたものが人の心を動かすというブライティンガーの説明を支えることになっている60。 

二度目の引用では、その前の、我々は小さな川を賛嘆することはなくて、ナイル川やド

ナウ川やライン川や大洋を賛嘆する、とロンギノスが述べる前後の箇所が引用される61。

それに対してブライティンガーは、たしかに大きなものは小さなものよりも感覚に強い印

象を与え、我々を驚かせる力をもっている、ということは認めるが、ロンギノスが証明し

ようとしたことは、より強い印象がより弱い印象を掻き消すということであり、毎日昇っ

て沈む太陽は彗星の出現ほど我々の心を動かさないように、目新しいということでないと

大きなものでも心を動かす力はない、と言う62。ここで示されているのは、ロンギノスが考

察をめぐらせた崇高には、「不思議なもの」という契機の要件とも言える新しさの心を動か

す力に関わって、ブライティンガーの詩論を支えてくれる面があるということである。 

 スイス派の「不思議なもの」という概念が崇高概念と重なりをもつものであることは、

すでにマルクヴァルトの詩学史で示唆されていた。マルクヴァルトは、スイス派が口にす

る「不思議な（wunderbar）」という言葉が色褪せて曖昧なことも稀ではなく、意味に揺れ

もある、と言う。そして、崇高の領域にまで広がっていることもあり、そうした文脈でハ

イネケンの崇高についての論がブライティンガーによって引き合いに出されるのも偶然で

はない、と書いていた63。 

 

３－２．「不思議なもの」の欺き 

 

 ブライティンガーの『批判的詩論』第１巻第９章は、「平板なものごとに新しさの見かけ

を与える技法について」論じていて、先に新しさについて論じていた第５章と関連が深い。

ただし、作品のなかで「新しさ」という性質がもっている詩的な意味ではなく、そのよう



― 49 ― 

な見せかけを与える詩人の技法が問題とされている。ブライティンガー自身、詩は自然の

模倣であるが、考慮すべき点が２つあり、模倣されるものという模倣の題材（Matierie）と、

どのように模倣されるかという模倣の技法（Kunst）だと述べている64。その両方で不思議

な印象の新しさ（das verwundersame Neue）が支配的でなければならず、それが詩的な美の

唯一の源泉となる65。詩人の選んだ題材に独特の新しさがあればよいが、常にそうしたも

のを見出だせるとは限らないので、詩人は、普通のよく知られた真理に模倣の技術によっ

て新しさの見せかけ（Ansehen）を与えられなければならない66。その技術をブライティン

ガーは、「詩的な絵画術（poetische Mahlerkunst）」と呼んでいる67。ブライティンガーは、

それにも２種類あると言う。１つは、思い描くすべてのものに対して隠された美を発見す

る詩人の鋭敏さに由来するもので、もう１つは、詩的絵画の機械的な技術に含まれて、言

語や詩的な色彩の配合に知悉することから生じるものである。言い換えれば、詩の組み立

ての面と、表現の面に当たると見てよいだろう。それによって詩人は、平板なものに新し

くて不思議な印象を与える見せかけを纏わせるというのである68。心を動かすために新鮮

に思わせる見かけを与えていくという発想は、この詩論の核となる考え方であるように思

われる。 

 

詩人の技術の本質は自然の巧みな模倣にあり、詩人は、自らの表象が本当である

（wahrhaft）とか、現実的である（würklich）というふうに見られるかはほとんど気に

かけない。詩人はこうした心配を歴史家に委ねることができる。何故なら、彼の描く

ものが単に真実らしさに基づいていて、信じられないものでなければ、詩人は目的を

満たしたことになり、描くものと真理とにただ類似性があれば有用な楽しみを作り出

すことができるからである。詩人の能力全体が不思議なものを真実らしさと巧みに結

合することを本質としている。後者［真実らしさ］は詩人の叙述に対して信用を手に

入れるが、前者［不思議なもの］はそれに力を与えて、読者の注意を引いたり、快い

驚き（Verwunderung）を生み出したりする。真実らしさを欠いた不思議なものは、冒

険的で信じられないものなってしまうように、他方では、真実らしさが不思議さ（das 

Verwundersame）に支えられていなければ、人間の感情に対して、それを快く動かした

り、あるいは、楽しみで満たしたりするのに、十分な力をもてない69。 

 

真実らしさと不思議なものの結合というのが詩学の核となる考え方であるとして、それが

真実らしいものと真実らしくないものの結合というのであれば、矛盾を孕んだ考え方とい

うことになるだろう。ブライティンガーは、そうではないという意識で、信じられるもの

であるという範囲を逸脱しない点に気を配っているように読める。想像を無制限に自由に

飛翔させてよいとは言っていない。ブライティンガーは次のようにも述べている。  

 

それ故、詩人は、真理と真実らしさの証をもつものを、真理の見かけからある程度遠



― 50 ― 

ざけて、それらに不思議な、しかしながらそれでいて欺瞞的ではない（unbetrüglich）

姿を纏わせることができなければならない。これがなされるのは、詩人がものごとを、

現実にそうであるように思い描くのではなく、異なった視点でどのように見えるかを

思い描くときである70。 

 

この９章に先立つ第８章では、「現実的なものから可能的なものへの転換について」論じら

れていて、詩人の模倣は可能世界で行われるということが説かれている。詩の要素である

新しいもの、不思議なものは、不可能であってはならず、現実とは異なる視点から見た可

能的なものであり、そうした意味で「欺瞞的ではない姿」と言われているのであろう。  

 しかしながら、そうした欺瞞的ではない姿を「偽りであるという仮象」と言い、「欺き」

に基づいていると説明するところに、この詩論の精髄や難点が集約されている。  

 

それ故に、詩的な技術によってよく知られたものや現実のものに与えることのできる

不思議なものの本質は、想定された、欺瞞的ではない、偽りであるという仮象（Schein）

にある。その仮象は、感覚の快い欺きに基づくか、情動や情念の欺きに基づくか、さ

もなくば一般的な伝承や根付いた妄想の欺きに基づいている71。 

 

平板なものを新鮮なもののように見せる場合、そこには欺きがあり、見せかけは真理から

離れて偽りの仮象が与えられるとしても、それは詩人の絵画術に拠るもので、絵として描

かれるものは、非現実ではあっても不可能ではないということであると思われる。 

 

 

４．ブライティンガーの理解する「崇高」 

 

４－１．想像と崇高論 

 

 初期の 1727 年の想像力論にも引用が見られるように72、ロンギノスの『崇高論』に対す

るスイス派の取り組みは長い。その想像や崇高をめぐる考え方が 1740 年の文学論争の頃

にどのような姿だったのかを見るときに、いま触れたばかりの『批判的詩論』第９章の記

述が１つの示唆を与えてくれるように思われる。９章のなかで、どこにもないものや、遠

く離れたところにあるものを見せる「空想（Phantasie）」について論じられるのだが、その

流れのなかで、ブライティンガーはロンギノスの書に触れている。 

 

崇高についての有名なギリシアの師は、それ故、第 15 節において、こうした空想の絵

（Phantasie-Bilder）を、精神を高揚させる重要な手段として示したと言える。彼はとり

わけエウリピデスをそのような技巧に満ちた空想を行う者（einen solchen kunstreichen 



― 51 ― 

Phantasierenden）として称揚し、その巧みさを多くの例でもって証明したからである。

それについての彼の論は、主として以下の点に基づいている。弁説における想像

（Einbildungen）とは、弁説を高め、華麗で、力強く、生き生きとしたものにする重要

な術だという点である。狭い意味の想像（Einbildungen）という言葉で彼が理解してい

るのは、心のなかにいつもとは違う動きや魅惑を認識させる語りのことである。とい

うのもそれは、心を動かす物が実際に見られたり、聞き手の眼の前に置かれたりする

ような見かけをしているからである。想像（Einbildungen）は、片方では弁説家に用い

られ、片方では詩人に用いられる。詩人は感情を驚愕させるのに用いて、弁説家はも

のごとを判明に描くのに用いる。両者にとって想像は、心を動かすことに役立つに違

いない73。 

 

つまり、詩人は想像させることで「不思議なもの」の装いを与えて、受容者の情動に動き

を与えようとする。ここでは、空想（Phantasie）と想像（Einbildungen）は明確には区別さ

れていないようである。そこにないものの絵を思い描くことによって心を動かすという文

脈でロンギノスの書に言及されている点が重要である。 

 言葉の使い方が曖昧だとしながらも、「不思議なもの」と崇高が重なるものであることを

マルクヴァルトは示唆していたが、その後の研究史におけるベンダーの書き方はより明確

で、「崇高についてのロンギノスの論のなかにボードマーとブライティンガーは、不思議な

もの、新しいものについての、そして、想像力や空想の創造的な諸力についての、さらに

は、これらの表象を絵や「比喩的な表現」において、高揚させ「心を動かす文体」におい

て現実化することについての彼ら自身の論の正当化を見出した」と記していた74。ベンダ

ーがこのように書いていたのは論文ではなく、ブライティンガーの『批判的詩論』の復刻

版が 1965 年に出版されたときのあとがきである。ベンダーは根拠を明確に示す代わりに、

『批判的詩論』第９章の先の引用箇所を挙げている。この引用を読む限りでは、崇高概念

との直接の結び付きが論じられているというよりは、精神を高揚させる手段として空想や

想像がその役割を果たすという機制において崇高と「不思議なもの」に共通したものを見

出だせると言った方が精確なように思われる。 

 

４－２．絵で見せて心を動かす文体 

 

 次に詩の表現面を扱った『批判的詩論』第２巻に目を移して、「文体全般について」の第

７章で隠喩について述べているところを取り上げたい。そこでは、詩的絵画というスイス

派の考え方に通じる文体の捉え方が見て取れる。 

 

隠喩（Metapher）は、あらゆる象徴的な文彩のなかで、最も貴重で、最も重要であり、

その使用も最も広範である。それ故また、言葉の貧弱さを覆い隠すのに、最も利用さ



― 52 ― 

れる。語りに最大の装飾を施すことができる。隠喩は、唯一、絵画的な文彩と言える。

何故なら、ものごとを単に理解させるだけでなく、類似した寓意的な（emblematisch）

絵で完全に見えるかたちで眼の前に置くからである。隠喩はたしかに、ある事柄を他

の事柄の代わりに据えて与えるので、外面的にはすっかり欺瞞的（betrüglich）な見か

け（Schein）をしているが、しかし、絵をこうして大胆に混同することは明白な類似性

によって十分に正当化されるということに悟性は直ちに気付き、喩えられたものごと

は実際のところはそれでもって喩えられた方のものごとではないということに気付き、

従って、詳細な比喩よりも判明性や真実らしさが劣るわけではないということに気付

く75。 

 

異なるものの絵を見せるかたちの比喩で、その見せかけは欺瞞的と言えるが、明白な類似

性を根拠としていて、悟性がそれをすぐに見抜く、というふうに述べられている。 

そのあとの説明では、隠喩は短く切り詰められた比喩に他ならず、同じだとする根拠は

隠されていて、単に似ているに過ぎないものを同一だと偽っているのだが、類似性の根拠

が明らかなので、それをわざわざ挙げることは却って読者や聞き手の自然な機知に対する

不信を表すことになってしまう、と言われる76。つまり、偽りという面はあるのだが、隠さ

れている比喩の根拠を明かす方が好ましくないほどの偽りということになる。逆に、詳細

な喩えで、単に似ているものを挙げるだけの場合、隠れた類似性を誰もがすぐに言い当て

られないなら、喩えの根拠を挙げなければならなくなるという77。従って、隠喩の類似性の

根拠というのは、一目ですぐに、苦労して考え込むことなく、見抜けるものでなければな

らない78。 

 ここで言われている絵画的な比喩である隠喩の偽りの構造は、先に見た、真実らしさに

不思議なものを結び付けるときに言われる偽りの構造と、論じられ方が同型的であること

が分かる。本稿ですでに見たように、「不思議なもの」は真実らしくない偽りの見せかけを

与えるが、それが行き過ぎてもはや信じられないものとなってはならないという制約があ

った。 

 ここからブライティンガーは、隠喩がその「絵画的な力」によって光と明晰さを広める

ために古来から論者によって言われてきた規則として、絵を急に替えていったり混ぜたり

しないこと、明白な類似性という観点からあまりにかけ離れた絵にしないこと、絵を積み

重ねすぎないこと、といった諸点を考察している79。そうした文脈で、そうした論点に向き

合ったロンギノスの崇高についての書が言及される。１つの箇所で１つのものごとに対し

て用いてよい隠喩の数についての問いに、ロンギノスは、激しい情念や崇高な描き方が関

わるような場合に、複数の隠喩を続けて用いることが可能であるとした、とされる。崇高

なものや荘重なものは、自然と心を奪うもので、激しい表現を必要とするからである。こ

の記述はロンギノスの『崇高論』の第 32 節を踏まえている。ブライティンガー自身も、い

くつも理由を挙げて、こうした規則や問いには、限定が欠けていて無益なところがあり、



― 53 ― 

隠喩は然るべき場所で巧みに用いればすべて特別な美と見ることができると考えている。

ブライティンガーが第一に挙げている理由から、隠喩が語りを不快なものにしたり不可解

なものにしたりするのは、その数よりもむしろ、類似性が欠けていたり、奇抜さが度を越

していたりする場合だと考えていることが窺われる80。ブライティンガーはさらに、32 節

のロンギノスの言葉を引用している。 

 

そのような隠喩をいくつも用いるのに最も適しているのは、情念が流れのようにそこ

から迸り、必要な数だと思われる比喩的表現を情念が自らと一緒にさらっていってし

まうときである81。 

 

この言葉に対してブライティンガーは、「激しい情念は奇抜さを本当らしくするのに、比喩

的表現の数よりも役立つ」と述べていて82、受容者が心動かされたときには隠喩の数とい

うのは問題にならないというロンギノスと同じ考え方をしているだけでなく、激しい情念

は誇張を真実らしくないと感じさせないという考え方も見て取れる。  

ブライティンガーの詩論のこの部分におけるロンギノスの言葉の生かし方を見ると、受

容者の心を動かすために、類似性に基づいて欺きながら絵を見せるという隠喩の用い方が

議論されていて、情念の激しさをめぐる思考にブライティンガーとロンギノスで共通する

ものがあるので言葉を引いている、と理解することができる。隠喩をめぐる議論の構造は、

「不思議なもの」をめぐる議論の構造と同型的ではあるが、前提として崇高さと不思議さ

が全体として同じものだと捉えられているというよりは、個別の論点で同じように論じる

ことができる箇所を参照しているように見受けられる。ロンギノスが複数の隠喩を１つの

事柄に対して用いてよいとしたときに挙げていた例に関しては、ブライティンガーの見立

てでは、ロンギノスは崇高の例を挙げるときに「崇高」という言葉の意味を広げて用いて

いて、語りにおいて優れているものすべてに当てはまる説明になっているという83。そう

した点から、ロンギノスの崇高概念とブライティンガーの「不思議なもの」という概念の

関係は、狭い意味で概念を受け継いでいるというよりは、広い意味で重なる考え方がある

と見た方がよいように思われる。 

 

４－３．虚飾の方向性の評価 

 

 文体全般について扱った第２巻第７章には、虚飾（Schwulst）について述べた箇所があ

る。「虚飾」というのは、ゴットシェートがミルトンの詩を読むときには最も問題としてい

た視点だが、ブライティンガーは、ロンギノスの崇高についての書を引用して、一般的な

ことを述べるにとどめている。 

ロンギノスの引用に到るまでの文脈としては、まず、思考がものごとに合っていて、言

葉が思考に合っていることが一般的に求められるのなら、ものごとに様々な違いがあるの



― 54 ― 

に合わせて文体が高尚、中庸、低俗の３つに分類されることになる、ということが言われ、

次に、言葉とものごとが一致していることに基づいているのが「自然な美しさ」だと言わ

れ、そして、言葉や表現を選択するときにものごとの違いが考慮されなくなると、不自然

さに陥ると説明されている。 

 

何故こうした不自然なものが、たとえ有名な著者であっても、書のなかにそれほどま

でに広まっているのか、ロンギノスは、崇高についての書の第３節でまさにこの原因

を我々に示してくれている84。 

 

そこにドイツ語に訳されたロンギノスの引用が続く。ロンギノスによれば、雄弁におい

て最も避けがたいのが虚飾である。誰もが自然と偉大なものや崇高なものを愛して求める。

総じて、無力だとか、語りが無味乾燥だとか言われることを最も恐れる。そして、「偉大な

事柄で過ちを犯すことは恥ではない」という格言を頼りにしてしまう。語りにおける虚飾

（Schwulst）も、身体における腫れぼったさ（Schwulst）も、空虚な膨らみに他ならず、自

身を高める本当の力はない。虚飾はしばしば、偉大なものにすっかり逆行する効果を与え

る。格言でも、「水腫の者が最も乾燥している」と言うように。 

 こうした引用から窺われるのは、偉大なものを表現するときに装飾過多に最も陥りがち

で、そのときに表現対象と言葉が合わずに不自然になるというきわめて幅の広い一般論で

ある。ここには、ミルトンに限らず、どの詩人に当てはまる例が見られるのかといったこ

とは書かれていない。 

 

そうしたことから、虚飾は偉大な事柄を法外に描き、節度も目的も守らず、真実らし

さと上品さのあらゆる制限を超えていくことになり、それ故、ロンギノスが虚飾につ

いて、「虚飾は常に崇高を超えていこうとする」と述べることになるのである85。 

 

再び第３節の言葉が引用され、そのあと話題は、ロンギノスが同じく第３節で扱っている

子供じみた表現に移っていく。 

 ミルトンの虚飾的表現を批判していたゴットシェートは、先に見たように、虚飾につい

て学ぶのにロンギノスやヴェーレンフェルスを読むことを勧めていた。文学論争において

そのゴットシェートと対峙するスイス派のブライティンガーもまた、虚飾についてロンギ

ノスに依拠しているという点が興味深い。 

  虚飾についてもう少し踏み込んだ見方は、「絵画的表現」について論じた第２巻第９章に

見られる。７章ではロンギノスの見方の紹介が主で、多くの者が同じ過ちを犯すと述べら

れていたが、９章の最後では、無味乾燥な表現と誇張的な表現が比較されて、どちらも才

のないものが陥りやすい過ちであるが、後者の方が許されるということが述べられる。  

 まず、好ましい表現が生まれるのと同じところから逸脱の過ちが生まれるという点が指



― 55 ― 

摘される。 

 

こうした作為は、新しくて奇異に感じられる絵を見出すことをあまりにも求めすぎる

ところから生じる。ロンギノスが想起させてくれたように、語りの楽しみや力、つま

り、新しいものや不思議なものや詩的な美が生じるのと同じ泉から、一般に、過ち、

つまり、作為やくだらない隠喩や奇抜な誇張も生じてくるのである。しかし、健康的

で浄化された心は、惑わすものに唆されず、この危険な障害から遠く距離を置いてい

る86。 

 

これは先に第２巻第７章のところで触れた、誰もが自然と偉大なものや崇高なものを愛し

て求めるところから、行き過ぎて虚飾に陥る、というロンギノスの崇高論第３節の考え方

と軌を一にしている。ロンギノスが崇高なものを求めるとしているところで、ブライティ

ンガーは新しいもの、不思議なものを求めると言っている。 

 この虚飾という過ちに対して、その正反対なのが無味乾燥な表現という過ちで、技巧的

な表現を慎重に避けて、自然で単純な考えばかりを言うことに精を出す。ブライティンガ

ーは、文体について「過ちがない」と言われたら、それは最悪の称賛だと言う。偉大な作

家であっても過ちはあるもので、過ちがなくて無趣味な文体であるよりは、過ちがあって

も刺激がある方がよい。 

 

この無趣味な文体が我々に推測させるのは、こうした文体が見出される者は刺激不足

を耐え忍び、刺激に喜びを感じる者は趣味で病む、ということである。それ故、過剰

であることには称賛に値するものもあるに違いない。詩においてはとくにそうである。

詩的な美とは、不思議で、新しく、並外れたもののように感じられる正しいものに他

ならない、というのは、明らかなことではないだろうか。・・・彼ら［詩人たち］は、

落下していかなければ、崇高なものや不思議なものを失うことはないのである87。 

 

ここから読み取れるのは、詩的な美を求めるのであれば、詩人たちは、過ちのない無趣味

な文体を用いるのではなく、高みにいて崇高なものや不思議なものを表現するものではな

いか、というブライティンガーの考え方である。崇高なものと不思議なものを言葉として

並べているところが目を惹く。詩は独特のもので、その本質は、人の目を燃え立たせ、感

情を熱狂させ、高尚なものごとを扱って、驚かせることにあるとブライティンガーは捉え

ている88。そして、そこから次のような結論を引き出す。 

 

偉大なもの、不思議なもの、崇高なものについて回る危険もまた、あまりに恐ろしく

考える必要はない。というのも、幾度かそうしたことで道を誤るとしたら、読者は、

美点も過ちもない貧弱な乏しさよりも、そのような過ちの方が許しやすい。古代の最



― 56 ― 

も有名な詩人たちでも、過ちから完全に自由なわけではない89。 

 

そしてこれは、ロンギノスの崇高論第 33 節と同じ主張である。ロンギノスは第 33 節で、

自分自身、ホメロスや他の偉大な者たちの少なからぬ過ちを挙げてきたと言い、すべてに

優れていなくても偉大なものは偉大と考えていた。そしてその節の最後を、深く考える者

がイオンの全作品と引き換えにオイディプスという１つの作品を譲り渡すだろうか、とい

う言葉で締め括っていた90。 

 崇高や不思議なものと虚飾は目指すところは同じで、行き過ぎてしまったのが虚飾なの

で、それらは近い関係にある。そして、そうした方向に進まないよりは行き過ぎてしまう

方がよいとすることで、虚飾を擁護する論になっている。 

 

 

結論に代えて 

 

 紙数の関係で、標題のテーマに関して大まかな見通しを得るための本稿の考察はここま

でとして、関連するテクスト素材を集めてのさらなる検討は稿を改めて行っていきたい。  

ベルリン大学私講師であったハインリッヒ・フォン・シュタインは、1880 年代に次のよ

うに述べていた。 

 

このスイス人［ボードマー］がミルトンを称えた場合、その創作物の１つ１つの詩行

や特徴を称賛していたわけではなく、このイギリス人の崇高な心根や、自由への愛や、

見えるものから見えないものへと上っていこうとする空想の力で心が満たされたとい

うことである91。 

 

このように、崇高な心情という点でミルトンとスイス派を結び付けて見る見方は、古くか

らある。しかし、過去の研究史で見られたように、スイス派の「不思議なもの」という概

念がロンギノスの崇高概念を受け継ぐものと見てよいかどうかは、まだ断定しづらい。ブ

ライティンガーは、同じ方向性を向いていて重ね合わせて考えることのできる概念として

両者を扱っている様子ではある。 

 結局のところ、ゴットシェートのミルトン批判の背後でも、スイス派のミルトン擁護の

背後でも、崇高概念を用いた議論が展開されていることは見て取れて、相反する結論の議

論のなかで、お互いにロンギノスへの言及を行っていると言えるだろう。 

 ゴットシェートは、崇高が行き過ぎて失敗したものが虚飾だと考えていた。その虚飾批

判の背後には、機知や明敏さを重視し、簡潔さを重んじるエピグラフの詩学の流れが窺え

た。ゴットシェートの背景にあるものをそのようなエピグラフの詩学だと想像するなら、

スイス派の背景にあるものは、不在のものの絵を描くことで心を動かすという詩学であり、



― 57 ― 

誇張があっても強い情動が真実らしくないと感じさせないという考え方がロンギノスと共

有されていた。ブライティンガーにとって、崇高が行き過ぎてしまった虚飾という過ちは、

無味乾燥という過ちとは対極のもので、その方向性自体は擁護されるべきものとなってい

た。 

 ゴットシェートが真実らしさを重んじている一方で、ブライティンガーの方は、真実ら

しくないとは感じられなければよいというところで、悟性が見抜ける程度の心動かす欺き

の構造を考えている。 

 文体の三分法において、ゴットシェートは、第二の意味深い文体を崇高な文体と同一視

していた。ブライティンガーの『批判的詩論』では、荘重な文体とロンギノスが結び付け

られていて、その点もゴットシェートと異なっていた。そうした点にも、彼らが背後に抱

えている詩学からロンギノスの『崇高論』へと通じる回路の違いを見て取ることができる

だろう。 

本稿で論じたのは、文学論争の角度から光を当てようとした、ゴットシェートやスイス

派のロンギノス受容の一端であり、膨大なテクスト群の一部を取り上げただけで、およそ

網羅的なものとは言えない。本稿における検討は、虚飾をめぐって戦わされた文学論争か

ら辿っていって、ロンギノスへの視線の違いを垣間見たものである。ロンギノスの崇高論

を補助線とした考察は、稿を改めて続ける予定である。 

 

 

 
1 福田覚「ミルトンから見て取る虚飾的表現と絵画的表現－文学論争の再考にむけて(4)」、『ドイツ啓蒙

主義研究』20 号、2023 年、21-50 頁 
2 Johann Christoph Gottsched: Versuch einer critischen Dichtkunst. In: Johann Christoph Gottsched: Ausge -

wählte Werke, herausgegeben von Joachim Birke und Brigitte Birke. Bd. VI/1. 1973, S.255 
3 ibid. S.256f. 
4 福田覚「ゴットシェートにおける詩学と哲学－悟性概念によって構造化された模倣説」、『希土』24

号、1998 年、9 頁 
5 Gottsched: a.a.O. S.270f. 
6 ibid. S.271f. 
7 ibid. S.342f. 
8 ibid. S.324f. 
9 ibid. S.324 
10 ibid. S.430 
11 ibid. S.431 
12 ibid. S.437 
13 ibid. S.440 
14 ibid. S.443 
15 ibid. S.448 
16 Helmut Abeler: Erhabenheit und Scharfsinn. Zum ‚argutia‘-Ideal im aufgeklärten Klassizismus. 1983, S.121 
17 Carl Heinrich Heineken: Untersuchung vom Erhabenen. In: Dionysius Longin vom Erhabenen Griechisch und 

Teutsch, Nebst dessen Leben, einer Nachricht von seinen Schrifften, und einer Untersuchung, was Longin 

durch das Erhabene verstehe, von Carl Heinrich Heineken. 1737, S.319 
18 Anonym: Dionysius Longin vom Erhabenen, Griechisch und Deutsch, nebst dessen Leben, einer Nachricht von 

seinen Schriften, und einer Untersuchung, was Longin durch das Erhabene verstehe, von Carl Heinrich Heine -

ken. In: Die Beyträge zur critischen Historie der deutschen Sprache, Poesie und Beredsamkeit. Bd.5 (Sieben -

zehendes Stück). 1737, S.108-140 
19 Johann Christoph Gottsched: Versuch einer Critischen Dichtkunst durchgehends mit den Exempeln unserer 



― 58 ― 

 
besten Dichter erläutert. Anstatt einer Einleitung ist Horazens Dichtkunst übersetzt, und mit Anmerkungen 

erläutert. Diese neue Ausgabe ist, sonderlich im II. Theile, mit vielen neuen Hauptstücken vermehret . 1751, 

unpagiert 
20 Gottsched: Versuch einer critischen Dichtkunst. In: Johann Christoph Gottsched: Ausgewählte Werke, Bd. 

VI/1. 1973, S.431 
21 Abeler: a.a.O. S.121 
22 Johann Christoph Gottsched: Versuch einer Critischen Dichtkunst. 1751, unpagiert 
23 Dietmar Till: Das doppelte Erhabene. Eine Argumentationsfigur von der Antike bis zum Beginn des 19. Jahr-

hunderts, S.301 
24 Gottsched: Versuch einer critischen Dichtkunst. In: Johann Christoph Gottsched: Ausgewählte Werke, Bd. 

VI/1. 1973, S.448 
25 ibid. S.453f. 
26 ibid. S.432 
27 Johann Christoph Gottsched: Ausführliche Redekunst, nach Anleitung der alten Griechen und Römer, wie auch 

der neuern Ausländer, in zween Theilen verfasset; und itzo mit den Zeugnissen der Alten und Exempeln der 

größten deutschen Redner erläutert. Statt einer Einleitung ist das alte Gespräch, von den Ursachen der ver-

fallenen Beredsamkeit, vorgesetzet. Die fünfte Auflage. In: Johann Christoph Gottsched: Ausgewählte Werke, 

herausgegeben von P. M. Mitschell. Bd. VII/1. 1975, S.381f. 
28 ibid. S.383 
29 Martinus Scriblerus, ΠΕΡΙ ΒΑΘOΥΣ: or, of the Art of Sinking in Poetry. in: Miscellanies, vol.3. 1728 テクス

トは、以下の文献に収められているものを確認した。The works of Alexander Pope, Esq. vol.4, 1776 こ

の文章の表題のところに「一七二七年執筆」と書かれている。  
30 Gert Ueding (hg.): Historisches Wörterbuch der Rhetorik. Bd.1 1992, Sp.1366 
31 Vgl. ibid. Sp.1367 
32 Anti-Longin, Oder die Kunst in der Poesie zu kriechen / anfänglich von dem Herrn D. Swift den Engelländern 

zum besten geschrieben, itzo zur Verbesserung des Geschmacks bey uns Deutschen übersetzt, und mit Exem -

peln aus Englischen, vornemlich aber aus unsern Deutschen Dichtern durchgehends erläutert [Übers.: Johann 

Joachim Schwabe]. Diesem ist beygefüget eben desselben Staatslügenkunst, nebst einer Abhandlung Sr. Hoch -

edelgebohrnen, Hn. Johann Christoph Gottscheds, Prof. Log. & Metaph. Ord. und Poes. Extr. zu Leipzig, auch 

der Königl. Preußl. Soc. der Wissenschaften Mitglied, von dem Bathos in den Opern . 1734 
33 Gustav Waniek: "Schwabe, Johann Joachim" in: Allgemeine Deutsche Biographie 33. 1891, S.162-171; Vgl. 

Viëtor, S.350; Gustav Waniek: Gottsched und deutsche Literatur seiner Zeit. 1897, S.222-223 
34 Gottsched: Ausführliche Redekunst, S.361 
35 ibid. S.406 
36 ibid. S.407 
37 ibid. S.408f. 
38 Till: a.a.O. S.237 
39 Johann Gottlieb Meister: Unvorgreiffliche Gedancken von teutschen Epigrammatibus : in deutlichen Regeln 

und annehmlichen Exempeln nebst einen Vorbericht von dem Esprit der Deutschen . 1698, S.97f.; Vgl. Karl 

Viëtor: Geist und Form. Aufsätze zur deutschen Literaturgeschichte. 1952, S.349 
40 Meister: a.a.O. S.97 ティルはこの名前を見て、マイスターのエピグラム論を支えているのは、第一義

的にはヘレニズムの理論家であって、ローマの弁論家ではない、と指摘していた。Till, S.240 
41 Meister: a.a.O. S.72-73 
42 Longinus: Vom Erhaben. Griechisch/Deutsch, übersetzt und herausgegeben von Otto Schönberger. 1988, S.6-7  

Vgl. Till, S.239 
43 Sieh Anm.16 
44 福田覚「ピューラの崇高論と詩学史を構成する物語」、『希土』40 号、59-60 頁参照 
45 スイス派のボードマーとブライティンガーの考え方の違いについては、本稿では検討の対象とせず、

違いがあるかも知れないが、それについての判断は保留する。  
46 Johann Jacob Breitinger: Critische Dichtkunst, worinnen die Poetische Mahlerey in Absicht auf die Erfindung 

im Grunde untersuchet und mit Beyspielen aus den berühmtesten Alten und Neuern erläutert wird. 1740 
47 ibid. Bd.1, S.404 
48 ibid. S.403 
49 ibid. S.400 
50 ibid. S.20f. 
51 ibid. S.19 
52 ibid. S.130 
53 ibid. S.132 
54 ibid. S.130 
55 ibid. S.112 



― 59 ― 

 
56 ibid. S.106 
57 ibid. S.110 
58 ibid. S.111 
59 ibid. S.111f. 
60 ibid. S.109 
61 ibid. S.118 
62 ibid. S.118f. 
63 Bruno Markwardt: Geschichte der deutschen Poetik. Bd.2 (Aufklaerung, Rokoko, Sturm und Drang). 1956, 

S.83 
64 Breitinger: a.a.O. S.292 
65 ibid. S.292f. 
66 ibid. S.293 
67 ibid. S.296 
68 ibid. S.296f. 
69 ibid. S.298f. 
70 ibid. S.299 
71 ibid. 
72 [Johann Jacob Bodmer:] Von dem Einfluß und Gebrauche Der Einbildungs-Kraft; Zur Ausbesserung des Ge-

schmackes: Oder Genaue Untersuchung Aller Arten Beschreibungen / Worinne Die außerlesenste Stellen Der 

berühmtesten Poeten dieser Zeit mit gründtlicher Freyheit beurtheilt werden. 1727, S.25 und S.236f. 236 頁以

下のところでは、ロンギノスの 15 節の長い引用が見られる。「他の者たちから描写とも呼ばれる、語

りにおける絵画化（Bilderyen）は、語りを重要なもの、力のあるもの、強いものにするのに、大いな

る技巧である。この絵画化という言葉は、一般的には、何らかの物事を私たちの心情のなかに描く１

つ１つの概念を意味するが、特に狭い意味で、私たちの心のなかに馴染みのない動きや変化を引き起

こす語りを表す。それによって我々は、我々が語っている物事を見ていると思う。つまり、我々は、

その物事を読者や聞き手に対して眼の前に置いているのである。あなた方が気付かなければならない

のは、絵画化は弁論家には別の目的に用いられる、ということである。詩人にはまた別の目的に用い

られる。詩の場合、驚かせたり仰天させたりするのに用いるが、逆に散文の場合、物事をよく描写し

て、判明に認識してもらうようにする。(…)」 
73 ibid. S.323 
74 Wolfgang Bender: Nachwort. In: Johann Jacob Breitinger, Critische Dichtkunst. Faksimiledruck nach der Aus-

gabe von 1740. 2 Bde. 1966, Bd.2, S.21* 
75 Breitinger: a.a.O. Bd.2, S.320f. 
76 ibid. S.321 
77 ibid. 
78 ibid. S.322 
79 ibid. S.322f. 
80 ibid. S.323f. 
81 ibid. S.326 
82 ibid. 
83 ibid. S.324 
84 ibid. S.297 
85 ibid. S.297f. 
86 ibid. S.432f. 
87 ibid. S.433f. 
88 ibid. S.434 
89 ibid. 
90 Longinus: Vom Erhaben. Griechisch/Deutsch. Übersetzt und herausgegeben von Otto Schönberger. 1988, S.82-

83 
91 K. Heinrich von Stein: Die Entstehung der neueren Ästhetik. 1886, S.271f. 

 

 

本論文は、2021 年度－25 年度日本学術振興会科学研究費補助金、基盤研究(C)「ドイツ啓蒙主義詩学史

の再記述－模倣・想像・情念の複合性をめぐる概念史として」（課題番号 21K00435）による研究成果の

一部である。 

 

 


