|

) <

The University of Osaka
Institutional Knowledge Archive

Tale Der Gemeinspruch muss von der Philosophie
zuriickgewiesen werden,

Author(s) |Funaba, Yasuyuki

Citation |Philosophia OSAKA. 2009, 4, p. 85-97

Version Type|VoR

URL https://doi.org/10.18910/9783

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir. library. osaka-u. ac. jp/

The University of Osaka



Philosophia OSAKA No.4, 2009 85

Yasuyuki FunaBA(Osaka University)

Der Gemeinspruch muss von der Philosophie zuriickgewiesen werden.

»(-..) und den man immer seine elf Kegel auf einmal
werfen lassen kann, ohne dass sich der weltkundige
Staatsmann daran kehren darf, (...) (VIII 343)"

Einleitung

Beim Kegelspiel, bei dem neun Kegel zu werfen sind, ist es (ganz bestimmt)vollig
unmoglich, elf Kegel auf einmal umzulegen. Ganz am Anfang seiner Schrift Zum
ewigen Frieden schreibt Kant, dass sich der weltkundige Politiker darum keine Sorgen
machen muss, auch wenn der Theoretiker eine so unrealistische Theorie entwickelt, wie
man beim Kegelspiel elf Kegel zum Umfallen bringen konnte. Damit will er den
Politiker vom Verdacht abhalten, er wolle fiir seine Sitze Propaganda machen. Hier ist
es allerdings bemerkenswert, dass Kant glaubt, der Theoretiker diirfe so diskutieren, als
ob er elf Kegel werfen konne. Dagegen sagt z. B. ein Kant-Forscher: ,,Kant does in fact
have a just war theory“, und schreibt:, It seems that Kant’s just war theory is quite

2 .
““ Auch ein anderer Forscher

coherent and both morally and politically defensible.
diskutiert in einer Zeitschrift zum Thema der kantischen Philosophie in seinem Beitrag:
»(...) sowohl in Zum ewigen Frieden auch in Metaphysik der Sitten weist Kant ganz und
gar keinen gerechten Krieg (einschlieBlich ius ad bellum und ius in bello) zuriick.*® Bei
meinem vorliegenden Beitrag handelt es sich nicht um den Nachweis des
Wabhrheitsanspruchs dieser Interpretationen von Kant. Im Anschluss an die
Kommunikationstheorie von Habermas® kann man zwar sagen, dass jede Interpretation,
sei sie explizit oder implizit, immer drei Geltungsanspriiche (den propositionalen
Wabhrheitsanspruch, den normativen Richtigkeitsanspruch und den subjektiven
Wahrhaftigkeitsanspruch) erheben muss, aber hier soll nicht der Wahrheitsanspruch der
Interpretationen thematisiert werden; d. h. hier kommt es nicht darauf an, ob diese
Interpretationen wirklich mit den Behauptungen von Kant iibereinstimmen, obwohl sie

auf Grund der kantischen Texte behaupten, dass man von Kant die Theorie des

' Kants Werke, Akademie-Textausgabe, Walter de Gruyter & Co, 1968.

2 Brian Orend, Kant’s Just War Theory, in : Sharon Byrd und Joachim Hruschka (Hg.), Kant and law,
Ashgate, 2006, S. 428.

3 Shinichi Tanida, >Senso to heiwa no rinri< to Kant no heiwaron (dt. >Die Ethik des Kriegs und des
Friedens< und Kants Friedenstheorie), Japanische Kant-Forschungen 1, risosya, 2000, S.152f.

* Vgl. Habermas, Jiirgen, Nachmetaphysisches Denken, Suhrkamp, 1988, S. 75-81, S. 123-128.



86  Yasuyuki FUNABA

gerechten Kriegs iibernehmen konne. Der Fokus richtet sich auf ihren
Richtigkeitsanspruch. In der vorliegenden Abhandlung soll, kurz gesagt, ein Einwand
gegen die Richtigkeit erhoben werden, wenn man behauptet und sogar positiv beurteilt,
dass bei Kant der gerechte Krieg gerechtfertigt sei’, sowie gerade gemiB den kantischen
Diskussionen gepriift werden, ob die Philosophie {iberhaupt derartige Behauptungen und
Beurteilungen vornehmen darf. Daher soll zuerst 1) klar gemacht werden, dass Kant in
seinem Aufsatz ,Uber den Gemeinspruch : Das mag in der Theorie richtig sein, taugt
aber nicht fiir die Praxis® (verkiirzt Theorie und Praxis) ausdriicklich den Gemeinspruch
zuriickweist. 2) Die dabei positiv diskutierte Uberlegung iiber den >Wert der Praxis<
findet sich noch klar und deutlich in der kritischen Diskussion iiber den politischen
Moralisten in der Friedensschrift, trotzdem scheint es, dass Kant im Abschnitt des
zweiten Definitivartikels selbst die Giiltigkeit der Normen von den empirischen
Bedingungen abhingig macht. 3) Als Folge der Annahme der einzelstaatlichen
Souverinitét ldsst sich jedoch — im Gegensatz zum Argument der >Freiheit der Feder<
in der Theorie und Praxis — das Prinzip der als die transzendentale Formel der
offentlichen Rechte formulierten Publizitit nicht angemessen diskutieren. Ist daher der

Gemeinspruch von der Philosophie doch nicht zuriickzuweisen?

1. Was aus Vernunftgriinden fiir die Theorie gilt, das gilt auch fiir die Praxis.

Zwei Jahre vor der Verdffentlichung der ersten Auflage der Friedensschrift schreibt
Kant sein Werk Theorie und Praxis. In den letzten Jahren wurde manchmal darauf
hingewiesen, dass es zwischen diesen Schriften zum Problem der Weltrepublik eine
>Kluft<° gibt; in meinem Beitrag mochte ich den Blick auf die diese Kluft
hervorbringende, grundsétzliche Wende richten. In der Theorie und Praxis wird gemal

dem Titel der Gemeinspruch >Das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht fiir

> Nakagawa glaubt, dass Kant bejahende Argumente fiir den auf Grund des Friedens, der
Menschenrechte und der Humanitét gerechtfertigten Krieg anbietet, aber — mit Recht — schitzt er Kant
nicht vollig positiv. Masahiro Nakagawa, Kant to gendai no kokusaikankei (dt. Kant und die aktuellen
internationalen Beziehungen), Japanische Kant-Forschungen 1, risosya, 2000, S.169f.

6 Das Wort >Kluft< stammt von Kato. Vgl. Yasushi Kato, Keimou, tasya, koukyousei -- >gurobaruna
koukyousei< no kouchiku ni mukete (dt. Aufklirung, der Andere, Offentlichkeit — in Richtung auf die
Stiftung der >globalen Offentlichkeit<), Bessatsu Joukyo Tokusyu Kant Botsugo 200 nen, (Hg.) Eiji
Makino, Joukyou-syuppan, 2004, S. 189, vgl. zu diesem Thema, Habermas, Kants Idee des ewigen
Friedens—aus dem historischen Abstand von 200 Jahren, in: Die Einbeziehung des Anderen (= EA),
Suhrkamp, 1996, S. 196, Lutz-Bachmann, Matthias, Kants Friedensidee und das rechtsphilosophische
Konzept einer Weltrepublik, in: Frieden durch Recht, (Hg.) Lutz-Bachmann, Bohman, James,
Suhrkamp, 1996.



Der Gemeinspruch muss von der Philosophie zuriickgewiesen werden. 87

die Praxis< behandelt. Wie die Verwendung des Begriffs >Gemeinspruch< verdeutlicht,
ist Kant selbstverstiandlich gegen den Gemeinspruch, der auch in Variationen auftritt wie
z. B. ,,dieser oder jener Satz gilt zwar in thesi, aber nicht in hypothesi® (VIII 276), indem
er behauptet, dass, was theoretisch richtig ist, auch praktisch gilt. Eine Art und Weise,
wie man den Gemeinspruch kritisieren kann, ist der positivistische Ansatz, und in Bezug
auf einige Theorien bedient sich auch Kant dieses positivistischen Ansatzes. Als
Beispiele nennt Kant einen empirischen Maschinisten und einen Artilleristen. Indem der
erstere die allgemeine Mechanik und der letztere die mathematische Lehre vom
Bombenwurf verneint, glauben sie, ,,dass die Theorie davon zwar fein ausgedacht, in der
Praxis aber gar nicht giiltig sei* (VIII 276). Beide sagen, dass die Erfahrung und die
Theorie vollig verschieden seien, wenn man die Theorie praktisch ausiibe. Auf diese
Kritik reagiert Kant, dass die Theorie ,mit der FErfahrung gar wohl
zusammenstimmen** (ebd.) wiirde, wenn man die allgemeine Mechanik mit der Theorie
der Reibung und die Mathematik mit der des Luftwiderstandes ergédnzte. In diesen
beiden Fillen behauptet Kant also, dass der Gemeinspruch gerade deswegen nicht gilt,
weil die Theorie — auch wenn sie manchmal berichtigt oder ergidnzt werden muss — mit
der Erfahrung iibereinstimmt. Nicht diese Art der Theorie, sondern die auf dem
Pflichtbegriff gegriindete Theorie wird aber in der Theorie und Praxis hauptsichlich
thematisiert. Die Eigentiimlichkeit der Gegenstinde, mit denen sich die normative
Theorie beschéftigt, liegt darin, dass sie empirisch ,,vielleicht gar nicht gegeben werden
konnen™ (ebd.). Wenn dem so ist, dann ldsst sich in Bezug auf diese Theorie der
Gemeinspruch nicht deswegen zuriickweisen, weil die Theorie >mit der Erfahrung
zusammenstimmt<. In der Erfahrung stimmen ,,die Resultate unseres Willens“ nicht
immer mit den theoretisch gerechtfertigten Normen iiberein, und mitunter ist die
Ubereinstimmung der Theorie mit der Erfahrung gar nicht moglich. Der in der Theorie
und Praxis thematisierte Einwand gegen den Gemeinspruch hat aber gerade mit dieser
Eigentliimlichkeit zu tun.

Im dritten Abschnitt beispielweise, der die Beziehung zwischen Theorie und Praxis im
Fall des Volkerrechts diskutiert, wird zunichst ein Einwand gegen Moses Mendelssohn
entwickelt. Ganz am Anfang wird die Frage ,,Ist das menschliche Geschlecht im ganzen zu
lieben (...)?* (VIII 307) gestellt und die Antwort davon abhéngig gemacht, wie auf die Frage
,»3ind in der menschlichen Natur Anlagen, aus welchen man abnehmen kann, die Gattung
werde immer zum Bessern fortschreiten und das Bose jetziger und vergangener Zeiten sich
in dem Guten der kiinftigen verlieren?* (ebd.) geantwortet wird. Mendelssohn muss auf die
zweite Frage und deshalb auch auf die erste negativ antworten, indem er schreibt, dass ,,das

Menschengeschlecht im ganzen kleine Schwingungen mache(n); und es tat wie einige



88  Yasuyuki FUNABA

Schritte vorwirts, ohne bald nachher mit gedoppelter Geschwindigkeit in seinen vorigen
Zustand zuriickzugleiten (ebd.). Da diese Negationen auf der reflektierten, bisherigen
Menschengeschichte begriindet sind, bauen ihre Argumente darauf auf, ,,was wirklich
geschieht® (VIII 308), d. h. was Tatsache ist. Daher lassen sich die Argumente der
Behauptungen von Mendelssohn darin finden, was er selbst >Tatsachen< nennt. Kant erhebt
gewiss deswegen gegen Mendelssohn einen Einwand, weil dessen Interpretation der
Tatsache falsch ist. Er sagt dazu: ,JUberdem lassen sich manche Beweise geben, dass das
menschliche Geschlecht im ganzen wirklich in unserm Zeitalter in Vergleichung mit allen
vorigen ansehnlich selbst zum Moral-Besseren fortgeriickt sei.” (VIII 310) Dieser Satz gilt
aber nur als Einwand gegen die von Mendelssohn interpretierte Tatsache und hat also keine
weitere Bedeutung, da Kant eine Giiltigkeit irgendeiner Theorie nicht deswegen behauptet,
weil sich manche Beweise geben lassen. Diese Stellungnahme ist noch klarer aus den letzten
zwei Abschnitte zu entnehmen, in denen es um die Beziehung zwischen Theorie und Praxis
im Fall des Volkerrechts, d. h. um das Verhéltnis ,,ganzer Volker gegeneinander, geht, wo
die menschliche Natur am wenigstens liebenswiirdig erscheint (vgl. VIII 312).

Dabei kommt es auf den Einwand an, der dagegen erhoben wird, dass der Vorschlag ,,zu
einem allgemeinen Volkerstaat, unter dessen Gewalt sich alle einzelne Staat freiwillig
bequemen sollen, um seinen Gesetzen zu gehorchen™ (VIII 312f.) in der Theorie plausibel
klingen mag, aber doch nicht fiir die Praxis gilt. Die Behauptung von Kant ist ganz einfach
und klar. Er behauptet, dass hier die Theorie ,,von dem Rechtsprinzip ausgeht, wie das
Verhiltnis unter Menschen und Staaten s ein s o 1 1 (VIII 313) [betont von Kant], und
glaubt, dass die Theorie nicht auf Grund irgendeiner Tatsche widerlegt werden darf, weil sie
vom Sollen ausgeht.” Auch wenn es eine Tatsache wire, dass die Staaten keinen
gemeinsamen Gesetzen gehorchten, gilt diese Tatsache Kant zufolge nicht als Argument des
Einwandes, weil die Bildung eines allgemeinen Vdlkerstaats als Sollen diskutiert wird. Der
wesentliche Punkt, dass die normative Theorie nicht immer mit der Erfahrung iibereinstimmt,
liegt wie schon erldutert offensichtlich daran, dass die Giiltigkeit der in der Theorie

gerechtfertigten Normen nicht von den empirischen Sachen abhéngig ist.

(...) hier ist es um den Kanon der Vernunft (im Praktischen) zu tun, wo der Wert der
Praxis ginzlich auf ihrer Angemessenheit zu der ihr untergelegten Theorie beruht und
alles verloren ist, wenn die empirischen, und daher zufdlligen Bedingungen der
Ausfithrung des Gesetzes zu Bedingungen des Gesetzes selbst gemacht, und so eine
Praxis, welche auf einen nach bisheriger Erfahrung wahrscheinlichen Ausgang
berechnet ist, die fiir sich selbst bestehende Theorie zu meistern berechtigt wird. (VIII
277)

7 Allein in einer Theorie, welche auf dem Pflichtbe griff gegriindet ist, fillt die Besorgnis
wegen der leeren Idealitdt dieses Begriffs ganz weg.* (VIII 276) [betont von Kant]



Der Gemeinspruch muss von der Philosophie zuriickgewiesen werden. ~ 89

Wie die Uberlegung iiber den >Wert der Praxis< zeigt, soll nach Auffassung Kants nicht
die Giiltigkeit der Theorie, sondern vielmehr die nicht mit der Theorie
zusammenstimmende Erfahrung in Frage gestellt und so reformiert werden, dass diese
mit jener harmoniert, wenn die theoretisch gerechtfertigte Norm nicht mit der Erfahrung
iibereinstimmt. Wenn man dagegen die Normengiiltigkeit von der Erfahrung abhingig
macht und, mit den empirischen Bedingungen rechnend, die Theorie &ndert, ,,ist alles
verloren®. Es stellt sich heraus, dass in der kantischen Diskussion die Frage selbst nicht
zutreffend ist, ob auch fiir die Praxis gilt, was in der Theorie Giiltigkeit hat. Denn bei
Kant hat immer schon die theoretisch gerechtfertigte Norm auch praktische Giiltigkeit.
Kant begriindet — zumindest in Bezug auf die thematisierte Theorie — den Irrtum des
Gemeinspruchs nicht damit, dass er die Ubereinstimmung des theoretisch Geltenden mit
der Erfahrung zeigt, sondern dass er die Voraussetzung des Gemeinspruchs kritisiert.
Wie sieht nun in der Friedenschrift diese auf dem Weg der Kritik an dem Gemeinspruch
deutlich gemachte Denkweise iiber die Beziehung der Giiltigkeit der Theorie und Praxis
aus? Im néchsten Abschnitt mochte ich das zwei Jahre nach der Theorie und Praxis

verdffentlichte und um ein Vielfaches populdrer gewordene Werk behandeln.

2. Was in thesi richtig ist, weisen die Staaten in hypothesi zuriick.

Am Anfang des ersten Anhangs ,Uber die Misshelligkeit zwischen der Moral und der
Politik, in Absicht auf den ewigen Frieden® in der Friedensschrift zeigt sich, dass unsere
zu befolgende moralische Norm schon an sich selbst eine Praxis ist, und ,es ist
offenbare Ungereimtheit, nachdem man diesem Pflichtbegriff seine Autoritit
zugestanden hat, noch sagen zu wollen, dass man es doch nicht kénne* (VIII 370). Was
hier gesagt wird, ist, wie sich von selbst versteht, identisch mit der schon oben
erwdhnten Ansicht iiber den >Wert der Praxis< in der Theorie und Praxis; die Giiltigkeit
der Theorie wird ndmlich als unabhingig von den empirischen Bedingungen verstanden,
und auch hier gilt die Auffassung, dass es ,keinen Streit der Praxis mit der
Theorie™ (ebd.) gibt. Anschliefend kritisiert Kant im ersten Anhang im Gegensatz zum
moralischen Politiker den politischen Moralisten, ,,der sich eine Moral so schmiedet, wie
es der Vorteil des Staatsmanns sich zutriglich findet™ (VIII 372). Das Prinzip, von dem
der politische Moralist ausgeht, ist das materiale Prinzip der praktischen Vernunft, das
»hur unter Voraussetzung empirischer Bedingungen des vorgesetzten Zwecks, ndmlich
der Ausfiihrung desselben noétigend ist™ (VIII 377). Solch ein Moralist misst also nur

noch der Verwirklichung des gesetzten Zwecks in der Erfahrung Bedeutung zu. So muss



90  Yasuyuki FUNABA

er nicht nur {iberlegen, wie sich unter den verschiedenen empirischen Bedingungen der
Zweck verwirklichen ldsst. Er muss vielmehr auch damit rechnen, den betreffenden
Zweck gemil} den empirischen Bedingungen zu einem zu verwirklichbaren zu dndern,
wenn er aufgrund dieser Bedingungen vermutlich schwer zu verwirklichen ist. So duf3ert
sich Kant {iber den Praktiker als politischen Moralisten. Der Praktiker iiberlegt sich im
Licht der empirisch verstandenen menschlichen Natur die Realisierung des Zwecks vom
ewigen Frieden und vermutet, dass die Menschen nach ihrer Natur ganz und gar keine
diesen Zweck ermoglichenden Notwendigkeiten wollen. Und dazu zieht er in der Praxis,
»die auf empirische Prinzipien der menschlichen Natur gegriindet ist“, ,,aus der Art, wie
es in der Welt zugeht, Belehrung fiir ihre Maximen* (VII 371). Auf Grund der
Uberlegungen iiber die Bedingungen der empirisch bestitigten menschlichen Natur
urteilt der Praktiker, dass sich der eigentliche Zweck nicht verwirklichen lasse, und hélt
es fir richtig, seine Handlungen an dem vermutlich empirisch realisierbaren,
verdnderten Zweck zu orientieren. Er meint nicht, dass Rechtsnormen immer giiltig
seien, auch wenn ,die physischen Folgen™ (VIII 379) aus der Beobachtung folgen
mogen, sondern denkt sich ,,das Mittelding eines pragmatisch-bedingten Rechts
(zwischen Recht und Nutzen)“ (VIII 380) aus. Der politische Moralist setzt die
Giiltigkeit des theoretisch Gerechtfertigten unter empirische Bedingungen und macht sie
ungiiltig, wenn er den Streit zwischen Theorie und Praxis erkennt. Im ersten Anhang
wird allerdings solch ein Moralist als unglaublich negativ eingeschétzt (vgl. VIII 372).

Im zweiten Abschnitt in der Friedensschrift schreibt Kant nun wie folgt:

Fiir Staaten im Verhéltnisse untereinander kann es nach der Vernunft keine andere
Art geben, aus dem gesetzlosen Zustande, der lauter Krieg enthélt, herauszukommen,
als dass sie, ebenso wie einzelne Menschen, ihre wilde (gesetzlose) Freiheit aufgeben,
sich zu offentlichen Zwangsgesetzen bequemen und so einen (freilich immer
wachsenden) Volkerstaat, der zuletzt alle Volker der Erde befassen wiirde, bilden.
(VIII 357)

Hier wird ganz deutlich erklért, dass nach der Vernunft jeder Staat ebenso wie jeder
Mensch einen Volkerstaat bilden muss, um nur dadurch den ewigen Frieden zu
verwirklichen. Diese Ansicht stimmt génzlich mit der in der Theorie und Praxis
dargelegten Auffassung iiberein, dass die Vernunft jedem Staat vorschreibt, in eine
weltbiirgerliche Verfassung zu treten, wie jedem Menschen in eine biirgerliche (vgl. VIII

310).* Folglich miisste die Friedensschrift mit der Theorie und Praxis in Bezug auf die

8 Mikoshiba zufolge bedeute der Ausdruck >nach der Vernunft< ,>nach der Analogie< als einer Art
Vernunftschluss.” Mir scheint aber noch unklar, warum Kant {iber die Weltrepublik negativ diskutiert,
wihrend er dem Volkerstaat Wert beimisst, auch wenn >nach der Vernunft< >nach der Analogie<



Der Gemeinspruch muss von der Philosophie zuriickgewiesen werden. 91

Zuriickweisung des Gemeinspruchs ,,Was aus Vernunftgriinden fiir die Theorie gilt, das
gilt auch fiir die Praxis® (VIII 313) iibereinstimmen. Nach den oben zitierten Sitzen
wird jedoch iiberraschenderweise der Gemeinspruch nicht zuriickgewiesen, sondern es

wird gerade dieser Gemeinspruch selbst positiv bewertet.

Da sie [= die Staaten] dieses [= einen Volkerstaat zu bilden] aber nach ihrer Idee vom
Volkerrecht durchaus nicht wollen, mithin, was in thesi richtig ist, in hypothesi
verwerfen, so kann an die Stelle der positiven Idee einer Weltrepublik (...) nur das
negative Surrogat eines den Krieg abwehrenden, bestehenden und sich immer
ausbreitenden Bundes den Strom der rechtscheuenden, feindseligen Neigung
aufhalten (...). (VIII 357)

Mit den Worten der Theorie und Praxis konnte man also sagen, dass die Bildung des
Volkerstaats in der Theorie richtig ist, aber nicht fiir die Praxis taugt; die Weltrepublik
wird theoretisch als eine positive Idee betrachtet, wihrend sie praktisch durch das
negative Surrogat des Volkerbundes ersetzt werden soll. Woher kommt aber diese
gegenteilige Aussage? Wo doch bei Kant die Frage selbst schon ein Skandal war, ob
auch fiir die Praxis giiltig sei, was in der Theorie giiltig sei? Bemerkenswert ist wer denn
den Volkerstaat nicht bilden will und so etwas theoretisch Gerechtfertigtes praktisch
ungiiltig macht. Hier 14sst Kant die Staaten als Subjekt sprechen. Weil nédmlich keine
anderen als die Staaten in hypothesi verwiirfen, was in thesi richtig sei, so wéhlten sie
statt der Weltrepublik den Volkerbund. Ist es aber in der manchmal >rigoristisch<
genannten praktischen Philosophie von Kant nicht immer wieder verneint worden, in der
Praxis die schon theoretisch gerechtfertigte Normengiiltigkeit vom Wollen des Subjekts
abhingig zu machen, das gerade diese theoretisch richtige Norm beobachten soll?
Normengemdl zu handeln ist schwierig, und es lésst sich in Wirklichkeit vielleicht sogar
kein Beispiel dafiir finden. Das kann die Giiltigkeit der betreffenden Norm jedoch nie
aufheben, und nirgendwo als hier liegt m. E. die Eigentiimlichkeit der praktischen
Philosophie von Kant. Trotzdem wird hier der Gesichtspunkt der einzelnen Staaten
eingefiihrt, und es wird positiv betrachtet, dass jeder einzelne Staat nach seiner Idee eine
andere Schlussfolgerung zieht als die, die auf der verniinftigen Grundlage beruhen
wiirde. Gegen die Giiltigkeit der Norm >der Volkerbund oder die Weltrepublik soll
gegriindet werden< wird nach dem empirischen Gesichtspunkt der Staaten ein Einwand
erhoben; es wird damit gerechnet, dass wegen der empirischen Bedingungen ein Zweck

vermutlich schwer zu realisieren ist, und gemifB dieser Bedingungen wird der Zweck zu

bedeutet. Yos.hiyuki Mikoshiba, Kant Eien heiwa ron no ichi mondai — ikiikishita heiwa to hakaba no
heiwa — (dt. Uber ein Problem der kantischen Friedensschrift — der lebendige Frieden und der Frieden
im Friedhof), Philosophia Nr. 94, Waseda Tetsugakkai, 2006, S.49.



92 Yasuyuki FUNABA

einem realisierbaren Zweck, ndmlich der Griindung des Bundes, abgeédndert. Das
entspricht der Erwdhnung der empirischen Tatsache als Grund dafiir, warum nicht
gesagt werden darf, ,,aus dem gesetzlosen Zustand herausgehen zu sollen, d. h., ,,weil
sie als Staaten innerlich schon eine rechtliche Verfassung haben und also dem Zwang
anderer, sie nach ihren Rechtsbegriffen unter eine erweiterte gesetzliche Verfassung zu
bringen, entwachsen sind“ (VIII 355f). Es kommt darauf an, dass wegen der
empirischen Bedingungen die theoretische Giiltigkeit verneint wird und sogar ,,eine
Praxis, welche auf einen nach bisheriger Erfahrung wahrscheinlichen Ausgang
berechnet ist, die fiir sich selbst bestehende Theorie zu meistern berechtigt wird* (VIII
277). Das ist jedoch nichts anderes als die Methode des kritisch bezeichneten,
politischen Moralisten, der die Normengiiltigkeit von den empirischen Tatsachen
abhingig macht. Kann man somit vielleicht Kant selbst als politischen Moralisten
bezeichnen, da er, ganz anders als in der Theorie und Praxis bzw. im ersten Anhang der
Friedensschrift, statt der positiven Idee die Giiltigkeit des negativen Surrogates

behauptet?

3. Uber das Prinzip der Offentlichkeit diskutiert Kant nicht iiberzeugend.

In seinem Aufsatz ,Kants Idee des ewigen Friedens — aus dem historischen Abstand von
200 Jahren® thematisiert Habermas Kants Friedenstheorie. Er sicht hier einen
erheblichen Unterschied zwischen der Theorie und Praxis und der Friedensschrift und
diskutiert kritisch, dass Kant ,,auf eine moralische Selbstbindung* (EA 197) oder ,auf
die gute moralische Bildung* der Regierungen vertrauen (EA 198) muss. Was ist jedoch
damit gemeint?

Es ist die Souverénitit jedes Staats, die Kant erhalten will, indem er — vielleicht geht er
hier einen Schritt zuriick — seine in der Theorie und Praxis entwickelte Ansicht dndert. Es
fithrt wohl zur Zerstdrung des bestehenden Rechtszustandes, wenn diejenigen Staaten dazu
gezwungen werden, unter ein Gesetz einzutreten, die innerstaatlich schon im Rechtszustand
sind. Das mag ,,den schrecklichsten Despotismus* (VIII 311) einer Supermacht herbeifiihren.
Wenn tatséchlich innerstaatlich die Rechtsordnung eingerichtet ist, hdngt es von der
Selbstbestimmung jedes einzelnen souverdnen Staats ab, wie er sich verhilt; wenn in diesem
Fall ein anderer Staat einen souverénen Staat zu einer bestimmten Entscheidung zwingt, so
beginnt hier schon der Despotismus des anderen Staats, und die Politik unter dem Gesetz der
Supermacht wird sich aufs Schrecklichste entwickeln. Um diese abscheuliche Situation zu

vermeiden, hdlt Kant wohl den ,,Bund®, in dem sich die Souverinitit jedes Staats immer



Der Gemeinspruch muss von der Philosophie zuriickgewiesen werden. 93

noch erhalten ldsst, als ,,das negative Surrogat™ fiir wiinschenswerter. Selbstverstindlich —
wie Habermas zeigt — wird der Rechtszustand des Bundes von dem innerstaatlichen
Rechtszustand dadurch unterschieden, dass jeder Staat seine souverdne Unabhingigkeit
behdlt. Dem Bund fehlt im Unterschied zu den einzelnen Staaten eine Verfassung und
deshalb auch ,,die Rechtsverbindlichkeit einer verfassungsanalogen Einrichtung* (EA 197).
(Wenn es eine Verfassung gidbe, wire es kein die Souverdnitit des einzelnen Staats
erhaltender Bund mehr.) Dem Bund fehlt diese Rechtsverbindlichkeit als Mittel, den ewigen
Frieden zu sichern. Wie lésst sich jedoch der ewige Friede durch den Vertrag sichern, wenn
der Bund ,,nicht als eine Organisation gedacht wird, die mit gemeinsamen Organen eine
staatliche Qualitdt und insoweit eine zwingende Autoritit gewinnt*? (ebd.) Gerade hier muss
man ,auf die moralische Selbstbindung der Regierung® vertrauen (ebd.). Man muss der
Selbstpriifung vertrauen, die jeder Staat zu seiner Handlungsmaxime macht. Diese
entscheidende Rolle der Selbstpriiffung ldsst sich auch im zweiten Anhang der
Friedensschrift finden, obwohl dieser hauptsédchlich die Publizitdt thematisiert.

Im zweiten Anhang der Friedensschrift werden als transzendentale Formel des
offentlichen Rechts zwei Thesen angeboten (VIII 381, 386). Wihrend die eine Formel eine
negative, die andere eine positive Form hat, findet sich in beiden Thesen der Schliisselbegriff
>Publizitit<, denn es heifit: ,,Wenn ich von aller Materie des offentlichen Rechts (...)
abstrahiere, so bleibt mir noch die Form der Publizitit tibrig” (VIII 381). Die erste negative
These ,,Alle auf das Recht anderer Menschen bezogene Handlungen, deren Maxime sich
nicht mit der Publizitét vertragt, sind unrecht* (VIII 381) ist zwar ,,negativ*, aber ,,dient nur,
um vermittelst™ derselben, ,,was gegen andere nicht recht ist, zu erkennen (VIII 381f.). Ob
die Publizitdt als Form des offentlichen Rechts mit den Grundsdtzen des Handelnden
vereinbar ist, 1dsst ,,sich ganz leicht beurteilen™ (VIII 381), und die Falschheit der Grundsétze
ist ,,sofort zu erkennen® (ebd.), wenn sie damit nicht {ibereinstimmt. Nach Aufstellung der
ersten These wird demonstriert, dass sie in Hinsicht auf das Staatsrecht und das Vo6lkerrecht
dem Verstandnis dient, was nicht richtig ist.

Was das Staatsrecht betrifft, wird das Prinzip fiir die Frage ,,Ist Aufruhr ein rechtmaBiges
Mittel fiir ein Volk, die driickende Gewalt eines sogenannten Tyrannen abzuwerfen?* (VIII
382) angewendet. Kant zufolge miisste sich das Volk einer rechtméfigen Macht iiber das
Oberhaupt anmafBien, wenn bei der Erstellung einer Staatsverfassung zur Bedingung gemacht
wird, in gewissen Fillen gegen das Oberhaupt Gewalt auszuiiben. Dann wére das Oberhaupt
nicht das Oberhaupt, und die Erstellung der Staatsverfassung wiirde schlielich unmoglich;
das widerspricht aber der eigentlichen Absicht der Volker, einen Staat zu griinden. Hier geht
es also darum, ob im kantischen Argument das Prinzip der Publizitit wirkt. Dieses zum

Widerspruch fithrende Argument verstehe das Volk ganz einfach, wenn es sich selbst vor



94 Yasuyuki FUNABA

dem Vertrag frage, ob es sich 6ffentlich zu seiner Maxime bekenne, in gewissen Féllen einen
Aufruhr zu stiften, schreibt Kant (vgl. VIII 382). Wie jedoch die Verdffentlichung der
Maxime mit dem Fehlschlag der eigentlichen Absicht in Verbindung steht, ist unklar. Der
Widerspruch zwischen der Verdffentlichung der Maxime und dem Inhalt derselben wiirde
richtig diskutiert, wenn man den Widerspruch z. B. wie folgt darlegte: Wenn die Maxime des
Aufruhrs verdffentlicht wiirde, wiirde das Oberhaupt eine Verfassung so festlegen, dass kein
Aufruhr entstehen konnte, und schlieBlich konnte sich das Volk von den Gewalttétigkeiten
des Oberhaupts nie befreien. In diesem Fall kdnnte man vielleicht urteilen, dass die
Handlung unrecht sei, wenn ihre Maxime nicht verdffentlicht werden kann. In Wirklichkeit
wird aber nur von der Logik der Staatsverfassungserstellung und vom Widerspruch
gesprochen, der sich ereignet, wenn jemand anderes als das Oberhaupt eine rechtméaBige
Macht innehat. Entsteht dieser Widerspruch nicht ganz unabhéngig von der Ver6ffentlichung
der Aufruhrmaxime? In Hinsicht auf das Staatsrecht kann Kant nicht iiberzeugend
argumentieren, dass das Prinzip der Verdffentlichung dem Verstindnis dient, was nicht
richtig ist.

Wie verhilt es sich nun mit den drei angefiihrten Beispielen (VIII 383f.) in Bezug auf
das Volkerrecht? Lésst sich da die Giiltigkeit des Prinzips der Publizitit erfolgreich
demonstrieren? Das erste Beispiel (a) bezieht sich auf die Maxime eines Staats, der zu
Gunsten seines eigenen Heils ein schon abgegebenes Versprechen nicht hdlt. Wenn diese
Maxime veroffentlicht wird, fliechen andere Staaten vor diesem Staat oder vereinigen sich mit
anderen, ,,um seinen Anmafungen zu widerstehen®, so dass sich der eigentliche, durch das
Versprechen beabsichtigte Zweck selbst nicht verwirklichen lassen kann. Daher muss diese
die Bedingung der Publizitit nicht erfiillende Maxime ,,unrecht sein“ (VIII 384). Das zweite
Beispiel (b) bezieht sich auf die Maxime, die den Minderméchtigen das Recht gibt, die
benachbarte Macht vereint anzugreifen, bevor sie von dieser Macht unterdriickt werden.
Wenn die Minderméchtigen diese Maxime verdffentlichten, wiirde die groBere Macht den
kleineren zuvorkommen und sie vor deren Angriff angreifen. Daher lasst sich der Zweck der
Maxime, mit der man eigentlich nicht von der groBeren Macht angegriffen werden wollte,
durch deren Verdffentlichung nicht erreichen. Diese Maxime ist folglich ,,ungerecht” (ebd.).
Das dritte Beispiel (c) behandelt die Maxime, einem groferen Staat das Recht zu geben, dass
er sich einen kleinen Staat unterwiirfig mache und mit sich vereinige, weil der kleine Staat
durch seine Lage den Zusammenhang des grofleren Staates behindert. Wenn diese Maxime
verdffentlicht wiirde, wiirden sich die kleineren Staaten friihzeitig vereinigen, oder es wiirden
sich andere Michtige um diese Beute streiten; die Veroffentlichung der Maxime geféhrdet
also ihren eigentlichen Zweck, dass der eigene Staat bestehen bleibe. Die Maxime ist

wiederum ,,ungerecht™ (ebd.).



Der Gemeinspruch muss von der Philosophie zuriickgewiesen werden. 95

Bei diesen Veranschaulichungen in Bezug auf das Volkerrecht kommt es wie oben
gezeigt darauf an — im Gegensatz zum Staatsrecht —, dass die Maxime ungerecht ist, weil
deren Zweck nicht zu erreichen ist und sich die Maxime widerspricht, wenn sie
verdffentlicht wird. Hier zeigt sich, anders als bei den fehlerhaften Veranschaulichungen
zum Staatsrecht, die Ungerechtigkeit der nicht zu verdffentlichenden Maxime durch die
Erklarung der widerspruchsvollen Situation, die sich wegen der Verdffentlichung der
Maxime ereignet. Deshalb mag es scheinen, dass hier gut veranschaulicht wurde, dass das
Prinzip der Publizitit dem Verstindnis dient, was nicht richtig ist. Trotzdem sind m. E. diese
Veranschaulichungen wiederum nicht ausreichend, um zu zeigen, dass das Publizitétsprinzip
die Ungiiltigkeit der Maxime deutlich macht. Der Grund dafiir wird im Folgenden
ausgefiihrt.

Wie schon die These selbst zeigt, ist durch die (wirkliche) Veroffentlichung der Maxime
ganz und gar nicht herauszustellen, ob sie ungerecht ist. Das kann sonderbar oder sogar
falsch klingen, denn Kant schreibt, dass durch die Anwendung des Publizititsprinzips die
Ungerechtigkeit der Maxime ganz einfach deutlich gemacht wird. Der These zufolge ist aber
keine ungerechte Maxime zu verdffentlichen, weil eine nicht mit der Publizitét
iibereinstimmende Maxime ungerecht ist. Es ist klar, dass keine Maxime durch die
Veroffentlichung fiir ungerecht gehalten werden kann, weil sie nicht zu verdffentlichen ist.
Mit der These ist vorausgesetzt, dass eine gewisse Maxime als ungerecht zu betrachten ist,
ohne verdffentlicht zu werden. Wie lédsst sich dann die Ungerechtigkeit der Maxime
erkennen? Durch nichts anderes als die Selbstbefragung. Tatséchlich beschreibt Kant, dass
sich sowohl das Volk in Bezug auf das Staatsrecht als auch der anmaBlende Staat in Bezug
auf das Volkerrecht, sowohl die Minderméichtigen neben dem groferen Staat als auch der
von einem kleinen Staat in seinem Zusammenhang getrennte groBBere Staat fragen miissen,
ob ihre eigene Maxime verdffentlicht werden kann, und dann erkennen, dass sie ungerecht ist.
Ob die Formel des offentlichen Rechts als Publizitdt mit dem Grundsatz des Handelnden
ibereinstimmt, lasst ,,sich ganz leicht beurteilen®, und dessen Falschheit ist demnach ,,sofort
zu erkennen® (VIII 381), wenn sie nicht iibereinstimmen. Obwohl hier das Prinzip der
Publizitét als Kriterium betrachtet wird, damit jeder seine Maxime priift, ist es doch nicht so
beschrieben, dass es fordert, dass alle miteinander {iber die Giiltigkeit ihrer Maximen
Offentlich diskutieren. Auch in diesen Fillen muss man also ,auf eine moralische

Selbstbindung vertrauen .*



96  Yasuyuki FUNABA

Am Anfang meines Beitrags wurde die normative Richtigkeit der Behauptung >In Kant
kann man eine Theorie des gerechten Kriegs ablesen< in Frage gestellt. Mit dieser
Behauptung ist die Souverdnitéit jedes Staats als das Recht, einen Krieg zu beginnen,
vorausgesetzt, wihrend Kant wenigstens in der Theorie und Praxis die Stiftung des
Volkerstaats theoretisch und daher auch praktisch fiir richtig hélt, und auch in der
Friedensschrift nach der Vernunft die Weltrepublik als positive Idee versteht. Trotzdem
wird nach dem einmal kritisierten Gemeinspruch das negative Surrogat gewéhlt, indem
dem Wollen jedes Staats Wert beigemessen wird. Mit dieser Wende muss Kant — wie
Habermas schreibt — auf die moralische Selbstbindung der Regierungen vertrauen, und
sogar im zweiten Anhang der Friedensschrift wird tatséchlich jeder Staat so betrachtet,
dass er die Giiltigkeit seiner eigenen Maxime fiir sich selbst priifen kann.

Alle Staaten sollen ihre eigenen Maximen verdffentlichen und sie miteinander auf ihre
Giiltigkeit priifen konnen, wenn man das Publizititsprinzip nicht nur auf dem Papier
existieren lassen will. Selbstverstindlich sollen miteinander Argumente erhoben werden,
warum jede einzelne Maxime giiltig ist, und dann soll man mit iiberzeugenden Griinden fiir
die Maximengiiltigkeit miteinander zu einem Einverstindnis kommen, wenn es nicht nur auf
dem Papier stehen soll, dass die Maximen miteinander gepriift wurde. Jeder soll nicht nach
seiner eigenen Maxime, sondern nach der einverstdndlich beschlossenen, gemeinsamen
Norm handeln, wenn man es ferner nicht nur auf dem Papier belassen will, dass man zu
einem Einverstdndnis gekommen ist. Der Grund, warum man die Norm beobachtet, liegt
nicht darin, dass die Norm mit der eigenen Maxime iibereinstimmt, sondern dass es sich
dabei um eine Norm handelt, die man gemeinsam und einverstiandlich aufgestellt hat

Das Publizititsprinzip kann aber nicht so wie oben aufgefiihrt giiltig sein, wenn man die
Anerkennung der Souverdnitit jedes Staats und das Vertrauen auf seine Selbstbindung
thematisiert. Wenn man im Hinblick auf die Wirklichkeit, in der jeder Staat seine eigene
Staatsverfassung hat und deshalb nur schwer den Zwang von anderen — z. B. den auf Grund
der iiberzeugenden Argumente sprachlichen ,Zwang ohne Zwang“ — akzeptiert, nur
unangemessen von dem Prinzip der Publizitit sprechen kann, bedeutet das dann nicht, gemaf3
der Wirklichkeit die Zwecke zu dndern? Interessanterweise sind in der Theorie und Praxis
folgende Aussagen zu finden: ,,(...) so muss dem Staatsbiirger (...) die Befugnis zustehen,
seine Meinung iiber das, was von den Verfiigungen desselben [= des Oberherrn] selbst ihm
ein Unrecht gegen das gemeine Wesen zu sein scheint, 6ffentlich bekannt zu machen* und
,»Also ist die Freiheit der Feder (...) das einzige Palladium der Volksrechte®. (VIII 304). Dies
steht ganz im Gegensatz zur Friedensschrift, wo iiber das Prinzip der Publizitit nicht
angemessen diskutiert wird. Es ist demnach anzunehmen, dass sich auch das Oberhaupt —

natiirlicherweise — irren kann: Das Oberhaupt kann sich z. B. in seiner Selbstpriifung iiber



Der Gemeinspruch muss von der Philosophie zuriickgewiesen werden. 97

die Giiltigkeit der Maxime irren, und anschliefend eine in den Augen des Volks nicht richtig
scheinende Maxime wéhlen. Umgekehrt sind die Augen des Volks auch nicht immer
unfehlbar; das Urteil, das es auf Grund seiner Selbstpriifung féllt, muss auch immer
hinterfragt werden. Durch die Verdffentlichung der Meinung kann némlich jede
Selbstpriifung selbst relativiert und in Frage gestellt werden.

Wenn es ein philosophischer Versuch ist, wie in der ,Idee zu einer allgemeinen
Geschichte in weltbiirgerlicher Absicht® trotz vieler Gegenbeispiele in Richtung auf den
Zweck der Realisierung der biirgerlichen Vereinigung in der Menschengattung zu
diskutieren, wenn der Versuch selbst die Forderung der Verwirklichung des Zwecks sein soll
(vgl. VIII 29) und wenn nicht zuletzt philosophisch so diskutiert werden darf, als ob beim
Kegelspiel auf einmal elf Kegel geworfen werden konnten, so muss die Philosophie den

Gemeinspruch zuriickweisen.

©2009 by Yasuyuki FUNABA. All rights reserved.





