
Title Der Gemeinspruch muss von der Philosophie
zurückgewiesen werden.

Author(s) Funaba, Yasuyuki

Citation Philosophia OSAKA. 2009, 4, p. 85-97

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/9783

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



Philosophia OSAKA No.4, 2009 85 
 
 

Yasuyuki  FU N A B A(Osaka Universi ty) 
 
Der Gemeinspruch muss von der Philosophie zurückgewiesen werden. 
 

„(...) und den man immer seine elf Kegel auf einmal 
werfen lassen kann, ohne dass sich der weltkundige 
Staatsmann daran kehren darf, (...)“ (VIII 343)1 

 
Einleitung 
 
Beim Kegelspiel, bei dem neun Kegel zu werfen sind, ist es (ganz bestimmt)völlig 
unmöglich, elf Kegel auf einmal umzulegen. Ganz am Anfang seiner Schrift Zum 
ewigen Frieden schreibt Kant, dass sich der weltkundige Politiker darum keine Sorgen 
machen muss, auch wenn der Theoretiker eine so unrealistische Theorie entwickelt, wie 
man beim Kegelspiel elf Kegel zum Umfallen bringen könnte. Damit will er den 
Politiker vom Verdacht abhalten, er wolle für seine Sätze Propaganda machen. Hier ist 
es allerdings bemerkenswert, dass Kant glaubt, der Theoretiker dürfe so diskutieren, als 
ob er elf Kegel werfen könne. Dagegen sagt z. B. ein Kant-Forscher: „Kant does in fact 
have a just war theory“, und schreibt:„It seems that Kant’s just war theory is quite 
coherent and both morally and politically defensible.“2 Auch ein anderer Forscher 
diskutiert in einer Zeitschrift zum Thema der kantischen Philosophie in seinem Beitrag: 
„(...) sowohl in Zum ewigen Frieden auch in Metaphysik der Sitten weist Kant ganz und 
gar keinen gerechten Krieg (einschließlich ius ad bellum und ius in bello) zurück.“3 Bei 
meinem vorliegenden Beitrag handelt es sich nicht um den Nachweis des 
Wahrheitsanspruchs dieser Interpretationen von Kant. Im Anschluss an die 
Kommunikationstheorie von Habermas4 kann man zwar sagen, dass jede Interpretation, 
sei sie explizit oder implizit, immer drei Geltungsansprüche (den propositionalen 
Wahrheitsanspruch, den normativen Richtigkeitsanspruch und den subjektiven 
Wahrhaftigkeitsanspruch) erheben muss, aber hier soll nicht der Wahrheitsanspruch der 
Interpretationen thematisiert werden; d. h. hier kommt es nicht darauf an, ob diese 
Interpretationen wirklich mit den Behauptungen von Kant übereinstimmen, obwohl sie 
auf Grund der kantischen Texte behaupten, dass man von Kant die Theorie des 

                                                  
1 Kants Werke, Akademie-Textausgabe, Walter de Gruyter & Co, 1968. 
2 Brian Orend, Kant’s Just War Theory, in : Sharon Byrd und Joachim Hruschka (Hg.), Kant and law, 
Ashgate, 2006, S. 428. 
3 Shinichi Tanida, >Senso to heiwa no rinri< to Kant no heiwaron (dt. >Die Ethik des Kriegs und des 
Friedens< und Kants Friedenstheorie), Japanische Kant-Forschungen I, risosya, 2000, S.152f. 
4 Vgl. Habermas, Jürgen, Nachmetaphysisches Denken, Suhrkamp, 1988, S. 75-81, S. 123-128. 



86   Yasuyuki FUNABA 
 

gerechten Kriegs übernehmen könne. Der Fokus richtet sich auf ihren 
Richtigkeitsanspruch. In der vorliegenden Abhandlung soll, kurz gesagt, ein Einwand 
gegen die Richtigkeit erhoben werden, wenn man behauptet und sogar positiv beurteilt, 
dass bei Kant der gerechte Krieg gerechtfertigt sei5, sowie gerade gemäß den kantischen 
Diskussionen geprüft werden, ob die Philosophie überhaupt derartige Behauptungen und 
Beurteilungen vornehmen darf. Daher soll zuerst 1) klar gemacht werden, dass Kant in 
seinem Aufsatz ‚Über den Gemeinspruch : Das mag in der Theorie richtig sein, taugt 
aber nicht für die Praxis‘ (verkürzt Theorie und Praxis) ausdrücklich den Gemeinspruch 
zurückweist. 2) Die dabei positiv diskutierte Überlegung über den >Wert der Praxis< 
findet sich noch klar und deutlich in der kritischen Diskussion über den politischen 
Moralisten in der Friedensschrift, trotzdem scheint es, dass Kant im Abschnitt des 
zweiten Definitivartikels selbst die Gültigkeit der Normen von den empirischen 
Bedingungen abhängig macht. 3) Als Folge der Annahme der einzelstaatlichen 
Souveränität lässt sich jedoch – im Gegensatz zum Argument der >Freiheit der Feder< 
in der Theorie und Praxis – das Prinzip der als die transzendentale Formel der 
öffentlichen Rechte formulierten Publizität nicht angemessen diskutieren. Ist daher der 
Gemeinspruch von der Philosophie doch nicht zurückzuweisen? 
 
 
1. Was aus Vernunftgründen für die Theorie gilt, das gilt auch für die Praxis. 
 
Zwei Jahre vor der Veröffentlichung der ersten Auflage der Friedensschrift schreibt 
Kant sein Werk Theorie und Praxis. In den letzten Jahren wurde manchmal darauf 
hingewiesen, dass es zwischen diesen Schriften zum Problem der Weltrepublik eine 
>Kluft< 6  gibt; in meinem Beitrag möchte ich den Blick auf die diese Kluft 
hervorbringende, grundsätzliche Wende richten. In der Theorie und Praxis wird gemäß 
dem Titel der Gemeinspruch >Das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht für 

                                                  
5  Nakagawa glaubt, dass Kant bejahende Argumente für den auf Grund des Friedens, der 
Menschenrechte und der Humanität gerechtfertigten Krieg anbietet, aber – mit Recht – schätzt er Kant 
nicht völlig positiv. Masahiro Nakagawa, Kant to gendai no kokusaikankei (dt. Kant und die aktuellen 
internationalen Beziehungen), Japanische Kant-Forschungen I, risosya, 2000, S.169f. 
6 Das Wort >Kluft< stammt von Kato. Vgl. Yasushi Kato, Keimou, tasya, koukyousei -- >gurobaruna 
koukyousei< no kouchiku ni mukete (dt. Aufklärung, der Andere, Öffentlichkeit – in Richtung auf die 
Stiftung der >globalen Öffentlichkeit<), Bessatsu Joukyo Tokusyu Kant Botsugo 200 nen, (Hg.) Eiji 
Makino, Joukyou-syuppan, 2004, S. 189, vgl. zu diesem Thema, Habermas, Kants Idee des ewigen 
Friedens—aus dem historischen Abstand von 200 Jahren, in: Die Einbeziehung des Anderen (= EA), 
Suhrkamp, 1996, S. 196, Lutz-Bachmann, Matthias, Kants Friedensidee und das rechtsphilosophische 
Konzept einer Weltrepublik, in: Frieden durch Recht, (Hg.) Lutz-Bachmann, Bohman, James, 
Suhrkamp, 1996. 



Der Gemeinspruch muss von der Philosophie zurückgewiesen werden.   87 
 

die Praxis< behandelt. Wie die Verwendung des Begriffs >Gemeinspruch< verdeutlicht, 
ist Kant selbstverständlich gegen den Gemeinspruch, der auch in Variationen auftritt wie 
z. B. „dieser oder jener Satz gilt zwar in thesi, aber nicht in hypothesi“ (VIII 276), indem 
er behauptet, dass, was theoretisch richtig ist, auch praktisch gilt. Eine Art und Weise, 
wie man den Gemeinspruch kritisieren kann, ist der positivistische Ansatz, und in Bezug 
auf einige Theorien bedient sich auch Kant dieses positivistischen Ansatzes. Als 
Beispiele nennt Kant einen empirischen Maschinisten und einen Artilleristen. Indem der 
erstere die allgemeine Mechanik und der letztere die mathematische Lehre vom 
Bombenwurf verneint, glauben sie, „dass die Theorie davon zwar fein ausgedacht, in der 
Praxis aber gar nicht gültig sei“ (VIII 276). Beide sagen, dass die Erfahrung und die 
Theorie völlig verschieden seien, wenn man die Theorie praktisch ausübe. Auf diese 
Kritik reagiert Kant, dass die Theorie „mit der Erfahrung gar wohl 
zusammenstimmen“ (ebd.) würde, wenn man die allgemeine Mechanik mit der Theorie 
der Reibung und die Mathematik mit der des Luftwiderstandes ergänzte. In diesen 
beiden Fällen behauptet Kant also, dass der Gemeinspruch gerade deswegen nicht gilt, 
weil die Theorie – auch wenn sie manchmal berichtigt oder ergänzt werden muss – mit 
der Erfahrung übereinstimmt. Nicht diese Art der Theorie, sondern die auf dem 
Pflichtbegriff gegründete Theorie wird aber in der Theorie und Praxis hauptsächlich 
thematisiert. Die Eigentümlichkeit der Gegenstände, mit denen sich die normative 
Theorie beschäftigt, liegt darin, dass sie empirisch „vielleicht gar nicht gegeben werden 
können“ (ebd.). Wenn dem so ist, dann lässt sich in Bezug auf diese Theorie der 
Gemeinspruch nicht deswegen zurückweisen, weil die Theorie >mit der Erfahrung 
zusammenstimmt<. In der Erfahrung stimmen „die Resultate unseres Willens“ nicht 
immer mit den theoretisch gerechtfertigten Normen überein, und mitunter ist die 
Übereinstimmung der Theorie mit der Erfahrung gar nicht möglich. Der in der Theorie 
und Praxis thematisierte Einwand gegen den Gemeinspruch hat aber gerade mit dieser 
Eigentümlichkeit zu tun. 

Im dritten Abschnitt beispielweise, der die Beziehung zwischen Theorie und Praxis im 
Fall des Völkerrechts diskutiert, wird zunächst ein Einwand gegen Moses Mendelssohn 
entwickelt. Ganz am Anfang wird die Frage „Ist das menschliche Geschlecht im ganzen zu 
lieben (...)?“ (VIII 307) gestellt und die Antwort davon abhängig gemacht, wie auf die Frage 
„Sind in der menschlichen Natur Anlagen, aus welchen man abnehmen kann, die Gattung 
werde immer zum Bessern fortschreiten und das Böse jetziger und vergangener Zeiten sich 
in dem Guten der künftigen verlieren?“ (ebd.) geantwortet wird. Mendelssohn muss auf die 
zweite Frage und deshalb auch auf die erste negativ antworten, indem er schreibt, dass „das 
Menschengeschlecht im ganzen kleine Schwingungen mache(n); und es tat wie einige 



88   Yasuyuki FUNABA 
 

Schritte vorwärts, ohne bald nachher mit gedoppelter Geschwindigkeit in seinen vorigen 
Zustand zurückzugleiten“ (ebd.). Da diese Negationen auf der reflektierten, bisherigen 
Menschengeschichte begründet sind, bauen ihre Argumente darauf auf, „was wirklich 
geschieht“ (VIII 308), d. h. was Tatsache ist. Daher lassen sich die Argumente der 
Behauptungen von Mendelssohn darin finden, was er selbst >Tatsachen< nennt. Kant erhebt 
gewiss deswegen gegen Mendelssohn einen Einwand, weil dessen Interpretation der 
Tatsache falsch ist. Er sagt dazu: „Überdem lassen sich manche Beweise geben, dass das 
menschliche Geschlecht im ganzen wirklich in unserm Zeitalter in Vergleichung mit allen 
vorigen ansehnlich selbst zum Moral-Besseren fortgerückt sei.“ (VIII 310) Dieser Satz gilt 
aber nur als Einwand gegen die von Mendelssohn interpretierte Tatsache und hat also keine 
weitere Bedeutung, da Kant eine Gültigkeit irgendeiner Theorie nicht deswegen behauptet, 
weil sich manche Beweise geben lassen. Diese Stellungnahme ist noch klarer aus den letzten 
zwei Abschnitte zu entnehmen, in denen es um die Beziehung zwischen Theorie und Praxis 
im Fall des Völkerrechts, d. h. um das Verhältnis „ganzer Völker gegeneinander“, geht, wo 
die menschliche Natur am wenigstens liebenswürdig erscheint (vgl. VIII 312). 

Dabei kommt es auf den Einwand an, der dagegen erhoben wird, dass der Vorschlag „zu 
einem allgemeinen Völkerstaat, unter dessen Gewalt sich alle einzelne Staat freiwillig 
bequemen sollen, um seinen Gesetzen zu gehorchen“ (VIII 312f.) in der Theorie plausibel 
klingen mag, aber doch nicht für die Praxis gilt. Die Behauptung von Kant ist ganz einfach 
und klar. Er behauptet, dass hier die Theorie „von dem Rechtsprinzip ausgeht, wie das 
Verhältnis unter Menschen und Staaten s e i n  s o l l“ (VIII 313) [betont von Kant], und 
glaubt, dass die Theorie nicht auf Grund irgendeiner Tatsche widerlegt werden darf, weil sie 
vom Sollen ausgeht. 7  Auch wenn es eine Tatsache wäre, dass die Staaten keinen 
gemeinsamen Gesetzen gehorchten, gilt diese Tatsache Kant zufolge nicht als Argument des 
Einwandes, weil die Bildung eines allgemeinen Völkerstaats als Sollen diskutiert wird. Der 
wesentliche Punkt, dass die normative Theorie nicht immer mit der Erfahrung übereinstimmt, 
liegt wie schon erläutert offensichtlich daran, dass die Gültigkeit der in der Theorie 
gerechtfertigten Normen nicht von den empirischen Sachen abhängig ist. 
 

(...) hier ist es um den Kanon der Vernunft (im Praktischen) zu tun, wo der Wert der 
Praxis gänzlich auf ihrer Angemessenheit zu der ihr untergelegten Theorie beruht und 
alles verloren ist, wenn die empirischen, und daher zufälligen Bedingungen der 
Ausführung des Gesetzes zu Bedingungen des Gesetzes selbst gemacht, und so eine 
Praxis, welche auf einen nach bisheriger Erfahrung wahrscheinlichen Ausgang 
berechnet ist, die für sich selbst bestehende Theorie zu meistern berechtigt wird. (VIII 
277) 

                                                  
7 „Allein in einer Theorie, welche auf dem P f l i c h t b e g r i f f gegründet ist, fällt die Besorgnis 
wegen der leeren Idealität dieses Begriffs ganz weg.“ (VIII 276) [betont von Kant] 



Der Gemeinspruch muss von der Philosophie zurückgewiesen werden.   89 
 

Wie die Überlegung über den >Wert der Praxis< zeigt, soll nach Auffassung Kants nicht 
die Gültigkeit der Theorie, sondern vielmehr die nicht mit der Theorie 
zusammenstimmende Erfahrung in Frage gestellt und so reformiert werden, dass diese 
mit jener harmoniert, wenn die theoretisch gerechtfertigte Norm nicht mit der Erfahrung 
übereinstimmt. Wenn man dagegen die Normengültigkeit von der Erfahrung abhängig 
macht und, mit den empirischen Bedingungen rechnend, die Theorie ändert, „ist alles 
verloren“. Es stellt sich heraus, dass in der kantischen Diskussion die Frage selbst nicht 
zutreffend ist, ob auch für die Praxis gilt, was in der Theorie Gültigkeit hat. Denn bei 
Kant hat immer schon die theoretisch gerechtfertigte Norm auch praktische Gültigkeit. 
Kant begründet – zumindest in Bezug auf die thematisierte Theorie – den Irrtum des 
Gemeinspruchs nicht damit, dass er die Übereinstimmung des theoretisch Geltenden mit 
der Erfahrung zeigt, sondern dass er die Voraussetzung des Gemeinspruchs kritisiert. 
Wie sieht nun in der Friedenschrift diese auf dem Weg der Kritik an dem Gemeinspruch 
deutlich gemachte Denkweise über die Beziehung der Gültigkeit der Theorie und Praxis 
aus? Im nächsten Abschnitt möchte ich das zwei Jahre nach der Theorie und Praxis 
veröffentlichte und um ein Vielfaches populärer gewordene Werk behandeln. 
 
 
2. Was in thesi richtig ist, weisen die Staaten in hypothesi zurück. 
 
Am Anfang des ersten Anhangs ‚Über die Misshelligkeit zwischen der Moral und der 
Politik, in Absicht auf den ewigen Frieden‘ in der Friedensschrift zeigt sich, dass unsere 
zu befolgende moralische Norm schon an sich selbst eine Praxis ist, und „es ist 
offenbare Ungereimtheit, nachdem man diesem Pflichtbegriff seine Autorität 
zugestanden hat, noch sagen zu wollen, dass man es doch nicht könne“ (VIII 370). Was 
hier gesagt wird, ist, wie sich von selbst versteht, identisch mit der schon oben 
erwähnten Ansicht über den >Wert der Praxis< in der Theorie und Praxis; die Gültigkeit 
der Theorie wird nämlich als unabhängig von den empirischen Bedingungen verstanden, 
und auch hier gilt die Auffassung, dass es „keinen Streit der Praxis mit der 
Theorie“ (ebd.) gibt. Anschließend kritisiert Kant im ersten Anhang im Gegensatz zum 
moralischen Politiker den politischen Moralisten, „der sich eine Moral so schmiedet, wie 
es der Vorteil des Staatsmanns sich zuträglich findet“ (VIII 372). Das Prinzip, von dem 
der politische Moralist ausgeht, ist das materiale Prinzip der praktischen Vernunft, das 
„nur unter Voraussetzung empirischer Bedingungen des vorgesetzten Zwecks, nämlich 
der Ausführung desselben nötigend ist“ (VIII 377). Solch ein Moralist misst also nur 
noch der Verwirklichung des gesetzten Zwecks in der Erfahrung Bedeutung zu. So muss 



90   Yasuyuki FUNABA 
 

er nicht nur überlegen, wie sich unter den verschiedenen empirischen Bedingungen der 
Zweck verwirklichen lässt. Er muss vielmehr auch damit rechnen, den betreffenden 
Zweck gemäß den empirischen Bedingungen zu einem zu verwirklichbaren zu ändern, 
wenn er aufgrund dieser Bedingungen vermutlich schwer zu verwirklichen ist. So äußert 
sich Kant über den Praktiker als politischen Moralisten. Der Praktiker überlegt sich im 
Licht der empirisch verstandenen menschlichen Natur die Realisierung des Zwecks vom 
ewigen Frieden und vermutet, dass die Menschen nach ihrer Natur ganz und gar keine 
diesen Zweck ermöglichenden Notwendigkeiten wollen. Und dazu zieht er in der Praxis, 
„die auf empirische Prinzipien der menschlichen Natur gegründet ist“, „aus der Art, wie 
es in der Welt zugeht, Belehrung für ihre Maximen“ (VIII 371). Auf Grund der 
Überlegungen über die Bedingungen der empirisch bestätigten menschlichen Natur 
urteilt der Praktiker, dass sich der eigentliche Zweck nicht verwirklichen lasse, und hält 
es für richtig, seine Handlungen an dem vermutlich empirisch realisierbaren, 
veränderten Zweck zu orientieren. Er meint nicht, dass Rechtsnormen immer gültig 
seien, auch wenn „die physischen Folgen“ (VIII 379) aus der Beobachtung folgen 
mögen, sondern denkt sich „das Mittelding eines pragmatisch-bedingten Rechts 
(zwischen Recht und Nutzen)“ (VIII 380) aus. Der politische Moralist setzt die 
Gültigkeit des theoretisch Gerechtfertigten unter empirische Bedingungen und macht sie 
ungültig, wenn er den Streit zwischen Theorie und Praxis erkennt. Im ersten Anhang 
wird allerdings solch ein Moralist als unglaublich negativ eingeschätzt (vgl. VIII 372). 

Im zweiten Abschnitt in der Friedensschrift schreibt Kant nun wie folgt: 

 
Für Staaten im Verhältnisse untereinander kann es nach der Vernunft keine andere 
Art geben, aus dem gesetzlosen Zustande, der lauter Krieg enthält, herauszukommen, 
als dass sie, ebenso wie einzelne Menschen, ihre wilde (gesetzlose) Freiheit aufgeben, 
sich zu öffentlichen Zwangsgesetzen bequemen und so einen (freilich immer 
wachsenden) Völkerstaat, der zuletzt alle Völker der Erde befassen würde, bilden. 
(VIII 357) 

 
Hier wird ganz deutlich erklärt, dass nach der Vernunft jeder Staat ebenso wie jeder 
Mensch einen Völkerstaat bilden muss, um nur dadurch den ewigen Frieden zu 
verwirklichen. Diese Ansicht stimmt gänzlich mit der in der Theorie und Praxis 
dargelegten Auffassung überein, dass die Vernunft jedem Staat vorschreibt, in eine 
weltbürgerliche Verfassung zu treten, wie jedem Menschen in eine bürgerliche (vgl. VIII 
310).8 Folglich müsste die Friedensschrift mit der Theorie und Praxis in Bezug auf die 

                                                  
8 Mikoshiba zufolge bedeute der Ausdruck >nach der Vernunft< „>nach der Analogie< als einer Art 
Vernunftschluss.“ Mir scheint aber noch unklar, warum Kant über die Weltrepublik negativ diskutiert, 
während er dem Völkerstaat Wert beimisst, auch wenn >nach der Vernunft< >nach der Analogie< 



Der Gemeinspruch muss von der Philosophie zurückgewiesen werden.   91 
 

Zurückweisung des Gemeinspruchs „Was aus Vernunftgründen für die Theorie gilt, das 
gilt auch für die Praxis“ (VIII 313) übereinstimmen. Nach den oben zitierten Sätzen 
wird jedoch überraschenderweise der Gemeinspruch nicht zurückgewiesen, sondern es 
wird gerade dieser Gemeinspruch selbst positiv bewertet. 
 

Da sie [= die Staaten] dieses [= einen Völkerstaat zu bilden] aber nach ihrer Idee vom 
Völkerrecht durchaus nicht wollen, mithin, was in thesi richtig ist, in hypothesi 
verwerfen, so kann an die Stelle der positiven Idee einer Weltrepublik (...) nur das 
negative Surrogat eines den Krieg abwehrenden, bestehenden und sich immer 
ausbreitenden Bundes den Strom der rechtscheuenden, feindseligen Neigung 
aufhalten (...). (VIII 357) 

 
Mit den Worten der Theorie und Praxis könnte man also sagen, dass die Bildung des 
Völkerstaats in der Theorie richtig ist, aber nicht für die Praxis taugt; die Weltrepublik 
wird theoretisch als eine positive Idee betrachtet, während sie praktisch durch das 
negative Surrogat des Völkerbundes ersetzt werden soll. Woher kommt aber diese 
gegenteilige Aussage? Wo doch bei Kant die Frage selbst schon ein Skandal war, ob 
auch für die Praxis gültig sei, was in der Theorie gültig sei? Bemerkenswert ist wer denn 
den Völkerstaat nicht bilden will und so etwas theoretisch Gerechtfertigtes praktisch 
ungültig macht. Hier lässt Kant die Staaten als Subjekt  sprechen. Weil nämlich keine 
anderen als die Staaten in hypothesi verwürfen, was in thesi richtig sei, so wählten sie 
statt der Weltrepublik den Völkerbund. Ist es aber in der manchmal >rigoristisch< 
genannten praktischen Philosophie von Kant nicht immer wieder verneint worden, in der 
Praxis die schon theoretisch gerechtfertigte Normengültigkeit vom Wollen des Subjekts 
abhängig zu machen, das gerade diese theoretisch richtige Norm beobachten soll? 
Normengemäß zu handeln ist schwierig, und es lässt sich in Wirklichkeit vielleicht sogar 
kein Beispiel dafür finden. Das kann die Gültigkeit der betreffenden Norm jedoch nie 
aufheben, und nirgendwo als hier liegt m. E. die Eigentümlichkeit der praktischen 
Philosophie von Kant. Trotzdem wird hier der Gesichtspunkt der einzelnen Staaten 
eingeführt, und es wird positiv betrachtet, dass jeder einzelne Staat nach seiner Idee eine 
andere Schlussfolgerung zieht als die, die auf der vernünftigen Grundlage beruhen 
würde. Gegen die Gültigkeit der Norm >der Völkerbund oder die Weltrepublik soll 
gegründet werden< wird nach dem empirischen Gesichtspunkt der Staaten ein Einwand 
erhoben; es wird damit gerechnet, dass wegen der empirischen Bedingungen ein Zweck 
vermutlich schwer zu realisieren ist, und gemäß dieser Bedingungen wird der Zweck zu 

                                                                                                                                 
bedeutet. Yoshiyuki Mikoshiba, Kant Eien heiwa ron no ichi mondai – ikiikishita heiwa to hakaba no 
heiwa – (dt. Über ein Problem der kantischen Friedensschrift – der lebendige Frieden und der Frieden 
im Friedhof), Philosophia Nr. 94, Waseda Tetsugakkai, 2006, S.49. 



92   Yasuyuki FUNABA 
 

einem realisierbaren Zweck, nämlich der Gründung des Bundes, abgeändert. Das 
entspricht der Erwähnung der empirischen Tatsache als Grund dafür, warum nicht 
gesagt werden darf, „aus dem gesetzlosen Zustand herausgehen zu sollen“, d. h., „weil 
sie als Staaten innerlich schon eine rechtliche Verfassung haben und also dem Zwang 
anderer, sie nach ihren Rechtsbegriffen unter eine erweiterte gesetzliche Verfassung zu 
bringen, entwachsen sind“ (VIII 355f.). Es kommt darauf an, dass wegen der 
empirischen Bedingungen die theoretische Gültigkeit verneint wird und sogar „eine 
Praxis, welche auf einen nach bisheriger Erfahrung wahrscheinlichen Ausgang 
berechnet ist, die für sich selbst bestehende Theorie zu meistern berechtigt wird“ (VIII 
277). Das ist jedoch nichts anderes als die Methode des kritisch bezeichneten, 
politischen Moralisten, der die Normengültigkeit von den empirischen Tatsachen 
abhängig macht. Kann man somit vielleicht Kant selbst als politischen Moralisten 
bezeichnen, da er, ganz anders als in der Theorie und Praxis bzw. im ersten Anhang der 
Friedensschrift, statt der positiven Idee die Gültigkeit des negativen Surrogates 
behauptet? 
 
 
3. Über das Prinzip der Öffentlichkeit diskutiert Kant nicht überzeugend. 
 
In seinem Aufsatz ‚Kants Idee des ewigen Friedens – aus dem historischen Abstand von 
200 Jahren‘ thematisiert Habermas Kants Friedenstheorie. Er sieht hier einen 
erheblichen Unterschied zwischen der Theorie und Praxis und der Friedensschrift und 
diskutiert kritisch, dass Kant „auf eine moralische Selbstbindung“ (EA 197) oder „auf 
die gute moralische Bildung“ der Regierungen vertrauen (EA 198) muss. Was ist jedoch 
damit gemeint? 

Es ist die Souveränität jedes Staats, die Kant erhalten will, indem er – vielleicht geht er 
hier einen Schritt zurück – seine in der Theorie und Praxis entwickelte Ansicht ändert. Es 
führt wohl zur Zerstörung des bestehenden Rechtszustandes, wenn diejenigen Staaten dazu 
gezwungen werden, unter ein Gesetz einzutreten, die innerstaatlich schon im Rechtszustand 
sind. Das mag „den schrecklichsten Despotismus“ (VIII 311) einer Supermacht herbeiführen. 
Wenn tatsächlich innerstaatlich die Rechtsordnung eingerichtet ist, hängt es von der 
Selbstbestimmung jedes einzelnen souveränen Staats ab, wie er sich verhält; wenn in diesem 
Fall ein anderer Staat einen souveränen Staat zu einer bestimmten Entscheidung zwingt, so 
beginnt hier schon der Despotismus des anderen Staats, und die Politik unter dem Gesetz der 
Supermacht wird sich aufs Schrecklichste entwickeln. Um diese abscheuliche Situation zu 
vermeiden, hält Kant wohl den „Bund“, in dem sich die Souveränität jedes Staats immer 



Der Gemeinspruch muss von der Philosophie zurückgewiesen werden.   93 
 

noch erhalten lässt, als „das negative Surrogat“ für wünschenswerter. Selbstverständlich – 
wie Habermas zeigt – wird der Rechtszustand des Bundes von dem innerstaatlichen 
Rechtszustand dadurch unterschieden, dass jeder Staat seine souveräne Unabhängigkeit 
behält. Dem Bund fehlt im Unterschied zu den einzelnen Staaten eine Verfassung und 
deshalb auch „die Rechtsverbindlichkeit einer verfassungsanalogen Einrichtung“ (EA 197). 
(Wenn es eine Verfassung gäbe, wäre es kein die Souveränität des einzelnen Staats 
erhaltender Bund mehr.) Dem Bund fehlt diese Rechtsverbindlichkeit als Mittel, den ewigen 
Frieden zu sichern. Wie lässt sich jedoch der ewige Friede durch den Vertrag sichern, wenn 
der Bund „nicht als eine Organisation gedacht wird, die mit gemeinsamen Organen eine 
staatliche Qualität und insoweit eine zwingende Autorität gewinnt“? (ebd.) Gerade hier muss 
man „auf die moralische Selbstbindung der Regierung“ vertrauen (ebd.). Man muss der 
Selbstprüfung vertrauen, die jeder Staat zu seiner Handlungsmaxime macht. Diese 
entscheidende Rolle der Selbstprüfung lässt sich auch im zweiten Anhang der 
Friedensschrift finden, obwohl dieser hauptsächlich die Publizität thematisiert. 

Im zweiten Anhang der Friedensschrift werden als transzendentale Formel des 
öffentlichen Rechts zwei Thesen angeboten (VIII 381, 386). Während die eine Formel eine 
negative, die andere eine positive Form hat, findet sich in beiden Thesen der Schlüsselbegriff 
>Publizität<, denn es heißt: „Wenn ich von aller Materie des öffentlichen Rechts (...) 
abstrahiere, so bleibt mir noch die Form der Publizität übrig“ (VIII 381). Die erste negative 
These „Alle auf das Recht anderer Menschen bezogene Handlungen, deren Maxime sich 
nicht mit der Publizität verträgt, sind unrecht“ (VIII 381) ist zwar „negativ“, aber „dient nur, 
um vermittelst“ derselben, „was gegen andere nicht recht ist, zu erkennen“ (VIII 381f.). Ob 
die Publizität als Form des öffentlichen Rechts mit den Grundsätzen des Handelnden 
vereinbar ist, lässt „sich ganz leicht beurteilen“ (VIII 381), und die Falschheit der Grundsätze 
ist „sofort zu erkennen“ (ebd.), wenn sie damit nicht übereinstimmt. Nach Aufstellung der 
ersten These wird demonstriert, dass sie in Hinsicht auf das Staatsrecht und das Völkerrecht 
dem Verständnis dient, was nicht richtig ist. 

Was das Staatsrecht betrifft, wird das Prinzip für die Frage „Ist Aufruhr ein rechtmäßiges 
Mittel für ein Volk, die drückende Gewalt eines sogenannten Tyrannen abzuwerfen?“ (VIII 
382) angewendet. Kant zufolge müsste sich das Volk einer rechtmäßigen Macht über das 
Oberhaupt anmaßen, wenn bei der Erstellung einer Staatsverfassung zur Bedingung gemacht 
wird, in gewissen Fällen gegen das Oberhaupt Gewalt auszuüben. Dann wäre das Oberhaupt 
nicht das Oberhaupt, und die Erstellung der Staatsverfassung würde schließlich unmöglich; 
das widerspricht aber der eigentlichen Absicht der Völker, einen Staat zu gründen. Hier geht 
es also darum, ob im kantischen Argument das Prinzip der Publizität wirkt. Dieses zum 
Widerspruch führende Argument verstehe das Volk ganz einfach, wenn es sich selbst vor 



94   Yasuyuki FUNABA 
 

dem Vertrag frage, ob es sich öffentlich zu seiner Maxime bekenne, in gewissen Fällen einen 
Aufruhr zu stiften, schreibt Kant (vgl. VIII 382). Wie jedoch die Veröffentlichung der 
Maxime mit dem Fehlschlag der eigentlichen Absicht in Verbindung steht, ist unklar. Der 
Widerspruch zwischen der Veröffentlichung der Maxime und dem Inhalt derselben würde 
richtig diskutiert, wenn man den Widerspruch z. B. wie folgt darlegte: Wenn die Maxime des 
Aufruhrs veröffentlicht würde, würde das Oberhaupt eine Verfassung so festlegen, dass kein 
Aufruhr entstehen könnte, und schließlich könnte sich das Volk von den Gewalttätigkeiten 
des Oberhaupts nie befreien. In diesem Fall könnte man vielleicht urteilen, dass die 
Handlung unrecht sei, wenn ihre Maxime nicht veröffentlicht werden kann. In Wirklichkeit 
wird aber nur von der Logik der Staatsverfassungserstellung und vom Widerspruch 
gesprochen, der sich ereignet, wenn jemand anderes als das Oberhaupt eine rechtmäßige 
Macht innehat. Entsteht dieser Widerspruch nicht ganz unabhängig von der Veröffentlichung 
der Aufruhrmaxime? In Hinsicht auf das Staatsrecht kann Kant nicht überzeugend 
argumentieren, dass das Prinzip der Veröffentlichung dem Verständnis dient, was nicht 
richtig ist. 

Wie verhält es sich nun mit den drei angeführten Beispielen (VIII 383f.) in Bezug auf 
das Völkerrecht? Lässt sich da die Gültigkeit des Prinzips der Publizität erfolgreich 
demonstrieren? Das erste Beispiel (a) bezieht sich auf die Maxime eines Staats, der zu 
Gunsten seines eigenen Heils ein schon abgegebenes Versprechen nicht hält. Wenn diese 
Maxime veröffentlicht wird, fliehen andere Staaten vor diesem Staat oder vereinigen sich mit 
anderen, „um seinen Anmaßungen zu widerstehen“, so dass sich der eigentliche, durch das 
Versprechen beabsichtigte Zweck selbst nicht verwirklichen lassen kann. Daher muss diese 
die Bedingung der Publizität nicht erfüllende Maxime „unrecht sein“ (VIII 384). Das zweite 
Beispiel (b) bezieht sich auf die Maxime, die den Mindermächtigen das Recht gibt, die 
benachbarte Macht vereint anzugreifen, bevor sie von dieser Macht unterdrückt werden. 
Wenn die Mindermächtigen diese Maxime veröffentlichten, würde die größere Macht den 
kleineren zuvorkommen und sie vor deren Angriff angreifen. Daher lässt sich der Zweck der 
Maxime, mit der man eigentlich nicht von der größeren Macht angegriffen werden wollte, 
durch deren Veröffentlichung nicht erreichen. Diese Maxime ist folglich „ungerecht“ (ebd.). 
Das dritte Beispiel (c) behandelt die Maxime, einem größeren Staat das Recht zu geben, dass 
er sich einen kleinen Staat unterwürfig mache und mit sich vereinige, weil der kleine Staat 
durch seine Lage den Zusammenhang des größeren Staates behindert. Wenn diese Maxime 
veröffentlicht würde, würden sich die kleineren Staaten frühzeitig vereinigen, oder es würden 
sich andere Mächtige um diese Beute streiten; die Veröffentlichung der Maxime gefährdet 
also ihren eigentlichen Zweck, dass der eigene Staat bestehen bleibe. Die Maxime ist 
wiederum „ungerecht“ (ebd.). 



Der Gemeinspruch muss von der Philosophie zurückgewiesen werden.   95 
 

Bei diesen Veranschaulichungen in Bezug auf das Völkerrecht kommt es wie oben 
gezeigt darauf an – im Gegensatz zum Staatsrecht –, dass die Maxime ungerecht ist, weil 
deren Zweck nicht zu erreichen ist und sich die Maxime widerspricht, wenn sie 
veröffentlicht wird. Hier zeigt sich, anders als bei den fehlerhaften Veranschaulichungen 
zum Staatsrecht, die Ungerechtigkeit der nicht zu veröffentlichenden Maxime durch die 
Erklärung der widerspruchsvollen Situation, die sich wegen der Veröffentlichung der 
Maxime ereignet. Deshalb mag es scheinen, dass hier gut veranschaulicht wurde, dass das 
Prinzip der Publizität dem Verständnis dient, was nicht richtig ist. Trotzdem sind m. E. diese 
Veranschaulichungen wiederum nicht ausreichend, um zu zeigen, dass das Publizitätsprinzip 
die Ungültigkeit der Maxime deutlich macht. Der Grund dafür wird im Folgenden 
ausgeführt. 

Wie schon die These selbst zeigt, ist durch die (wirkliche) Veröffentlichung der Maxime 
ganz und gar nicht herauszustellen, ob sie ungerecht ist. Das kann sonderbar oder sogar 
falsch klingen, denn Kant schreibt, dass durch die Anwendung des Publizitätsprinzips die 
Ungerechtigkeit der Maxime ganz einfach deutlich gemacht wird. Der These zufolge ist aber 
keine ungerechte Maxime zu veröffentlichen, weil eine nicht mit der Publizität 
übereinstimmende Maxime ungerecht ist. Es ist klar, dass keine Maxime durch die 
Veröffentlichung für ungerecht gehalten werden kann, weil sie nicht zu veröffentlichen ist. 
Mit der These ist vorausgesetzt, dass eine gewisse Maxime als ungerecht zu betrachten ist, 
ohne veröffentlicht zu werden. Wie lässt sich dann die Ungerechtigkeit der Maxime 
erkennen? Durch nichts anderes als die Selbstbefragung. Tatsächlich beschreibt Kant, dass 
sich sowohl das Volk in Bezug auf das Staatsrecht als auch der anmaßende Staat in Bezug 
auf das Völkerrecht, sowohl die Mindermächtigen neben dem größeren Staat als auch der 
von einem kleinen Staat in seinem Zusammenhang getrennte größere Staat fragen müssen, 
ob ihre eigene Maxime veröffentlicht werden kann, und dann erkennen, dass sie ungerecht ist. 
Ob die Formel des öffentlichen Rechts als Publizität mit dem Grundsatz des Handelnden 
übereinstimmt, lässt „sich ganz leicht beurteilen“, und dessen Falschheit ist demnach „sofort 
zu erkennen“ (VIII 381), wenn sie nicht übereinstimmen. Obwohl hier das Prinzip der 
Publizität als Kriterium betrachtet wird, damit jeder seine Maxime prüft, ist es doch nicht so 
beschrieben, dass es fordert, dass alle miteinander über die Gültigkeit ihrer Maximen 
öffentlich diskutieren. Auch in diesen Fällen muss man also „auf eine moralische 
Selbstbindung vertrauen .“ 
 
*                *                * 
 



96   Yasuyuki FUNABA 
 

Am Anfang meines Beitrags wurde die normative Richtigkeit der Behauptung >In Kant 
kann man eine Theorie des gerechten Kriegs ablesen< in Frage gestellt. Mit dieser 
Behauptung ist die Souveränität jedes Staats als das Recht, einen Krieg zu beginnen, 
vorausgesetzt, während Kant wenigstens in der Theorie und Praxis die Stiftung des 
Völkerstaats theoretisch und daher auch praktisch für richtig hält, und auch in der 
Friedensschrift nach der Vernunft die Weltrepublik als positive Idee versteht. Trotzdem 
wird nach dem einmal kritisierten Gemeinspruch das negative Surrogat gewählt, indem 
dem Wollen jedes Staats Wert beigemessen wird. Mit dieser Wende muss Kant – wie 
Habermas schreibt – auf die moralische Selbstbindung der Regierungen vertrauen, und 
sogar im zweiten Anhang der Friedensschrift wird tatsächlich jeder Staat so betrachtet, 
dass er die Gültigkeit seiner eigenen Maxime für sich selbst prüfen kann. 

Alle Staaten sollen ihre eigenen Maximen veröffentlichen und sie miteinander auf ihre 
Gültigkeit prüfen können, wenn man das Publizitätsprinzip nicht nur auf dem Papier 
existieren lassen will. Selbstverständlich sollen miteinander Argumente erhoben werden, 
warum jede einzelne Maxime gültig ist, und dann soll man mit überzeugenden Gründen für 
die Maximengültigkeit miteinander zu einem Einverständnis kommen, wenn es nicht nur auf 
dem Papier stehen soll, dass die Maximen miteinander geprüft wurde. Jeder soll nicht nach 
seiner eigenen Maxime, sondern nach der einverständlich beschlossenen, gemeinsamen 
Norm handeln, wenn man es ferner nicht nur auf dem Papier belassen will, dass man zu 
einem Einverständnis gekommen ist. Der Grund, warum man die Norm beobachtet, liegt 
nicht darin, dass die Norm mit der eigenen Maxime übereinstimmt, sondern dass es sich 
dabei um eine Norm handelt, die man gemeinsam und einverständlich aufgestellt hat 

Das Publizitätsprinzip kann aber nicht so wie oben aufgeführt gültig sein, wenn man die 
Anerkennung der Souveränität jedes Staats und das Vertrauen auf seine Selbstbindung 
thematisiert. Wenn man im Hinblick auf die Wirklichkeit, in der jeder Staat seine eigene 
Staatsverfassung hat und deshalb nur schwer den Zwang von anderen – z. B. den auf Grund 
der überzeugenden Argumente sprachlichen „Zwang ohne Zwang“ – akzeptiert, nur 
unangemessen von dem Prinzip der Publizität sprechen kann, bedeutet das dann nicht, gemäß 
der Wirklichkeit die Zwecke zu ändern? Interessanterweise sind in der Theorie und Praxis 
folgende Aussagen zu finden: „(...) so muss dem Staatsbürger (...) die Befugnis zustehen, 
seine Meinung über das, was von den Verfügungen desselben [= des Oberherrn] selbst ihm 
ein Unrecht gegen das gemeine Wesen zu sein scheint, öffentlich bekannt zu machen“ und 
„Also ist die Freiheit der Feder (...) das einzige Palladium der Volksrechte“. (VIII 304). Dies 
steht ganz im Gegensatz zur Friedensschrift, wo über das Prinzip der Publizität nicht 
angemessen diskutiert wird. Es ist demnach anzunehmen, dass sich auch das Oberhaupt – 
natürlicherweise – irren kann: Das Oberhaupt kann sich z. B. in seiner Selbstprüfung über 



Der Gemeinspruch muss von der Philosophie zurückgewiesen werden.   97 
 

die Gültigkeit der Maxime irren, und anschließend eine in den Augen des Volks nicht richtig 
scheinende Maxime wählen. Umgekehrt sind die Augen des Volks auch nicht immer 
unfehlbar; das Urteil, das es auf Grund seiner Selbstprüfung fällt, muss auch immer 
hinterfragt werden. Durch die Veröffentlichung der Meinung kann nämlich jede 
Selbstprüfung selbst relativiert und in Frage gestellt werden. 

Wenn es ein philosophischer Versuch ist, wie in der ‚Idee zu einer allgemeinen 
Geschichte in weltbürgerlicher Absicht‘ trotz vieler Gegenbeispiele in Richtung auf den 
Zweck der Realisierung der bürgerlichen Vereinigung in der Menschengattung zu 
diskutieren, wenn der Versuch selbst die Forderung der Verwirklichung des Zwecks sein soll 
(vgl. VIII 29) und wenn nicht zuletzt philosophisch so diskutiert werden darf, als ob beim 
Kegelspiel auf einmal elf Kegel geworfen werden könnten, so muss die Philosophie den 
Gemeinspruch zurückweisen. 

 
©2009 by Yasuyuki FUNABA. All rights reserved. 




