
Title
＜書評＞『ナチスと闘った劇場 : 精神的国土防衛と
チューリヒ劇場の「伝説」』葉柳和則 編　春風社　
2021年

Author(s) 北島, 玲子

Citation 独文学報. 2021, 36-37, p. 75-82

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/98420

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



0乃

書評

『ナチスと闘った劇場

精神的国土防衛とチューリヒ劇場の「伝説」』
葉柳和則編

春風社2021年 

北島玲子

8年にわたる共同研究の成果である本書は、チューリヒ劇場の歩みを、スイス 

のナショナル•アイデンティティ形成の過程として検証し、それに大きく関わっ 

たスイスの愛国的文化運動「精神的国土防衛」に光をあてた力作である。

評者はスイスについても演劇についても門外漢である。任にはふさわしくない 

ことを自覚しつつも、あえてこの書評に取り組んだのは、本書を貫く問題意識に 

興味を覚えたからである。20世紀ドイツ語圏作家の散文作品を研究対象にして 

きた者にとって、チューリヒといえばまずは、ナチスに追われた作家たちの亡 

命•滞在の地、あるいは第二次大戦後、ドイツやオーストリアに戻れなかった 

(戻りたくなかった)作家たちの帰還の地、仕事の提供場所である。ナチスに汚 

染されなかったドイツ語圏都市の存在は、ドイツ語で執筆していた作家にとって 

きわめて重要な意味をもっていた。もちろん、中立国スイスが枢軸国と経済的結 

びつきを保ち続け、亡命を求めて押し寄せたユダヤ人や避難民の多くを国境で送 

り返したことなどが今では知られているが、避難場所としてのチューリヒ、ある 

いはスイスというイメージが大きく揺らぐことはない。したがって、チューリヒ 

劇場がナチス時代に亡命演劇人を受け入れ、ナチスが禁じた多数の作品を上演し 

続けたこと自体に驚きはなくても、「ナチスと闘った劇場」という「伝説」カヾ、「ナ 

チスに抗して中立と自由を守り抜いたスイス」という国家神話と不可分であるこ 

とを全面に打ち出す本書の視点は新鮮であった。

19世紀末に設立されたチューリヒ劇場がスイスを代表する劇場へと変貌して 

いくのは、1926年に劇場を買い取ったフェルディナント•リーザーが、亡命演 

劇人たちとともに、他では上演できない作品を舞台にかけるようになったときか 

らである。リーザー時代のあと、1938年に総監督となったのが演出家オスカー • 



076

ヴェルターリン。ヴェルターリン時代は1961年まで続いた。本書は3つの時代 

区分に従って構成されている。第1部「リーザー時代」は1933年の変革期から 

リーザーが1938年に亡命するまで、第2部「ヴェルターリン時代I」はヴェル 

ターリン就任から終戦まで、第3部「ヴェルターリン時代!!」はドイツの敗北か 

らドイツ分断までの時期を主として扱っている。

本書の要となる概念「精神的国土防衛」(Geistige Landesverteidigung)について 

は、序論(葉柳和則)で詳しく解説される。1933年頃から人口に膾炙し始めたこ 

の語は、国境の外部から侵入してスイスの国民統合を脅かす「非スイス的なもの」 

から、「スイス的なもの」を守ろうとする文化運動の総称である。「非スイス的な 

もの」には多様なものが含意されていたが(「都市」や「ユダヤ人」もそれにあた 

る)、「共産主義」と「ナチズム」への危機意識が広まるにつれ、精神的国土防衛 

は統一的な政治運動となる。さらには1938年、連邦政府がスイス文化の保護と 

振興を謳う「文化教書」を議会に提出して以来、精神的国土防衛はスイスの国策 

として機能していく。「文化教書」の特徴として編者がまず注意を促しているの 

は、防衛対象として想定されているドイツについては具体的な記述がなく、スイ 

ス内部の結束を固めることが強調されている点である。それはナチスにスイス侵 

攻の口実を与えるのを防ぐためであると同時に、スイス特有の文化状況の反映で 

もある。異なる4つの言語圏が共存し、しかも互いの文化的差異が大きいため、 

国家としての統合意識を保つための理念が必要とされたのである。そうした統合 

理念として呼び出されるのが1291年の出来事に由来する「誓約者同盟」という建 

国の物語である。自由と独立を守るためにカントン同士が同盟を結び、強国の支 

配に対抗した建国の精神を新たに覚醒させ、精神的な抵抗の力を涵養する必要性 

が力説される。

外部の侵入から自国を守る精神の力が強調される「文化教書」によって、精 

神的国土防衛は全体主義的国家の精神的国民動員と同様の性格を帯びるにいた 

る。愛国心と危機感の高揚を狙う内国博覧会「ランディ39」が1939年に開催さ 

れ、検閲の一翼を担うべく、スイス作家同盟による文学作品の検閲制度も確立さ 

れる。ナチス時代のスイスでは「全体主義に抗する全体主義」という逆説が存在 

したのであり、精神的国土防衛は、非スイス的なものを排除する強大な力として 

作用する。しかし一方で「文化教書」においては、スイスの統合理念をナチスの 

全体主義に対抗するものとして意味づけることが目指されている。「ヨーロッパ 



北島玲子 077

的かつ普遍的な理念」、「諸民族と西洋諸文化による精神的共同体という理念」が 

スイスの国家理念として標榜され、スイスがナチズムとは「別様のヨーロッパ」、 

多様性を内包するヨーロッパ文化の保護者として定義される。精神的国土防衛の 

もつこうしたふたつの側面、一方で外からの異質なものを排除し、他方で多様性 

のなかの統一を求める傾向は、本書全体を通して繰り返し確認される。

3部からなる本論は、それぞれ最初に編者による「概観」が置かれ、そのあと 

に各論が第1部では2編(第1章、第2章)、第2部では3編(第3章から第5章)、 

第3部では3編(第6章から第8章)配されている。

第1部の「リーザー時代」。それまで娯楽作品の上演が中心であったチューリヒ 

劇場は、ナチスの「強制的画一化」から逃れてきた演劇人を積極的に雇用し、ナ 

チズムの人種政策をあからさまに批判する時事劇を上演して、チューリヒ劇場の 

地歩を築いた。それは文化政策としての「スイス化」、「外国人過多」から劇場を 

守るという動きに反するものであったが、公の助成金を必要としない私立劇場で 

あったチューリヒ劇場は、「亡命者•ユダヤ人•マルクス主義者の劇場」として 

の存在を示すことができた。しかし1938年、オーストリアがナチス•ドイツに 

併合されると、ユダヤ人であるリーザーは退陣し、フランスを経てアメリカに亡 

命する。

第1章(市川明)ではふたつの上演を扱っている。1933年のフェルディナント• 

ブルックナー『人種』世界初演と、1934年のフリードリヒ•ヴォルフ『マンハイ 

ム教授』(上演タイトル『マムロック教授』)上演である。両作品はヒトラー政権 

下でのユダヤ人差別をリアルタイムで描いていて、その上演はチューリヒ劇場史 

上、特筆すべき出来事であった。しかし『マムロック教授』上演をめぐる騒動は、 

チューリヒ劇場が非スイス的存在として非難の眼差しにさらされていたことを端 

的に告げている。この作品にはナチスの人種政策に抗して闘う共産主義者が登場 

し、それをラングホフカ、演じた。上演翌日には極右による「反チューリヒ劇場」 

集会が開かれ、『新チューリヒ新聞』には、亡命演劇人に「もっと節度を」と警告 

する記事が書かれる。チューリヒ劇場は保守的市民層や親ナチの圧力と闘いなが 

ら、ナチスに抵抗する劇場としての姿を世界に示した。

第2章(市川明)では、劇場のスイス化が要請される時代にあって、チューリ 

ヒ劇場の基盤が築かれる過程が、劇場の実態(リーザーの運営方針、俳優やドラ 

マトウルクとの関係なと')とともに具体的に叙述される。リーザーは亡命作家の 



078

作品を上演するとともに、シェクスピアを重要なレパートリーとし、ドイツの古 

典作家も重視した。ただしそうした古典の上演においても「時代と向き合う」姿 

勢はかわらず、ショーやピランデルロなどの現代演劇も取り上げた。チューリヒ 

劇場は、その「抵抗の美学」によってスイス文化の異物として見なされる一方で、 

時代と切り結んだ新たな演劇の発信地として注目されるようになる。

第2部「ヴェルターリン時代I」では、新たに総監督に就任したヴェルターリ 

ンが、リーザー時代の遺産を継承しつつも、スイス的なものを統合原理とする精 

神的国土防衛と折り合いをつけ、チューリヒ劇場を国民的劇場へと成熟させてい 

く時期が対象となる。ヴェルターリンは精神的国土防衛を、国境の外からくるも 

のに身を閉ざすのではなく、それに自らを開いていくことだと再定義した。それ 

によって排外主義的な精神的国土防衛とは異なる方向性を打ち出し、リーザー時 

代の抵抗の精神をスイス的なものへと接続させ、精神的国土防衛との共存を可能 

にしたのである。彼はリーザー時代の亡命演劇人を再雇用するとともに、スイス 

の俳優グレートラーを重用し、ソポクレス、シェクスピア、シラーといった古典 

を取り上げる一方で、ドイツで禁止された現代劇を積極的に上演した。ただし、 

それらを寓意劇として演出するところにその特色がある。それはナチスやスイス 

当局に介入の口実を与えないための方策であると同時に、多様なものに通底する 

普遍性を保護することこそがスイス的であることを示すための方法でもあった。

第2部の各論では、この時期を画した上演として、スイスの国民的演劇となっ 

たシラーの『ヴィルヘルム•テル』(第3章：中村靖子)、世界初演されたブレヒ 

トの『肝っ玉おっ母とその子どもたち』および『ガリレイの生涯』(第4章：市川 

明)、上演回数が最も多かったスタインベックの『月は沈みぬ』(第5章：葉柳和 

則)が取り上げられる。

ナチスはシラーをプロパガンダとして利用し、スイスの建国神話を扱う『ヴィ 

ルヘルム•テル』(『テル』と略記)もドイツの劇場の重要な演目であったカヾ、 

1941年6月以降、スイスのゲリラ兵をもちあげる『テル』の上演は禁じられる。 

一方チューリヒ劇場において『テル』は、グレートラーがテル役を演じ、繰り返 

し上演されてスイスの国民劇になる。大国の侵略に抵抗して自由を勝ち取る物語 

は、こうしてスイスの国家イメージ形成に大きな役割を果たす。ただし3章にお 

いて強調されるのは、『テル』において「自由」は近代化を通してではなく、大昔 

の伝統を復活させることによって実現されていることである。『テル』に見られ 



北島玲子 079

るこうした原初的なものへの憧憬は、「ナチズムの感染から免れた国」という戦 

後スイスの自己像が、ユートピア的な自然状態の保管庫というイメージの投影で 

あることと通底している。戦後、スイスの代表的作家となるフリッシュが『テル』 

を脱構築した作品にも言及しつつ、スイスの建国神話として機能する『テル』と 

スイスのナショナル•イメージの関係が批判的に前景化される。

1940年代にチューリヒ劇場でブレヒトの4作品が世界に先駆け上演された。 

とりわけ反戦劇である『肝っ玉おっ母とその子どもたち』(ギーゼ主演)が1941 

年に、権力と闘う科学者を描いた『ガリレイの生涯』(シュテッケル主演)が1943 

年に初演されたことは、ナチスと闘うチューリヒ劇場の上演史に輝く快挙であ 

る。「距離化による生産性」を引き出すために、ブレヒトが時事劇から寓意劇へ 

とシフトしていたことも幸いしたとはいえ、チューリヒ劇場での上演は、亡命中 

の北欧では上演先を見つけられなかったブレヒトにとっても大きな意味をもって 

いた。しかしこの章においても、スイスの「中立」がナチス•ドイツに利する一 

面をもっていたこと、ブレヒトが抱いていた自由の国スイスに対する違和感、ブ 

レヒト劇とチューリヒ劇場の演出方法のずれなどが指摘され、チューリヒ劇場と 

スイスにまつわる神話の解体の視点が見て取れる。

第二次大戦中に、国民劇『テル』(40回)をしのいで最も多く上演されたスタイ 

ンベックの『月は沈みぬ』(71回)は、独裁国家に占領された北部ヨーロッパの小 

国のレジスタンス運動をテーマにしている。1940年のナチスによるノルウェー 

侵攻を連想させるこの作品の上演をチューリヒ劇場は最初しぶったが(バーゼル 

で先に上演される)、上演後は市民たちの抵抗の物語として受容され、スイスの 

国家イメージ形成に貢献した。上演されたドイツ語版は、原作の英語版に比べて 

具体性を弱めた寓意劇となっている。ナチスおよびその意向をくまざるを得ない 

スイス当局への配慮の結果であるが、その寓意劇を見た観客は、そこに時事的状 

況、歴史的状況を重ねることができる。占領者が知性と人間性を備えた存在とし 

て描かれているため(そうした人物造形はフリッシュ、デュレンマットにも影響 

を与える)、この作品はアメリカの文学研究で無視され続け、ドイツ語圏の文学 

史でもこの上演がなかったことにされているという指摘も興味深い。

第3部では、終戦前夜からドイツ分断までのヴェルターリン時代が扱われる。 

スイスは第二次大戦で中立を守り、戦禍を免れたが、そのためには枢軸国と通商 

関係を保ち、文化政策においてもナチスと妥協することが必要だった。しかし戦 



080

後スイスは、そうした過去を忘却したかのように、ナチズムに抵抗して中立と独 

立を守り抜いたスイスという物語を強化していき、チューリヒ劇場はそのスイス 

の象徴的存在として伝説化される。精神的国土防衛は戦後も国民統合装置の一翼 

を担い続け、排除対象のナチスが崩壊すると、その標的を共産主義に移していく。

ヴェルターリンは大戦中に亡命者たちを重用し続ける一方で、スイス人の雇用 

も増やして劇場のスイス化にも努めたが、スイス作家の作品が演目になることは 

少なかった。ナチスへの抵抗という結節点を失ったチューリヒ劇場は、戦後、フ 

リッシュとデュレンマットを座付き作家として採用し、スイス人の作品を上演す 

ることに力を注ぐ。フリッシュの『ほら、また歌っている』が第6章(中村靖子) 

で、デュレンマットの『聖書に日く』が第8章(増本浩子)で論じられる。

1945年3月に上演されたフリッシュの『ほら、また歌っている』では、人道に 

反する命令を受けた人間の態度決定がテーマとなっている。この作品は、命令す 

る者を裁くのではなく、命令された者の罪が「権力を前にした精神の不能」とし 

て問われていると解釈され、ナチスに対する糾弾が相対化されているという非難 

を招くカゝ、フリッシュが問題化したのは、ナチスの犯罪を告発することではなく 

(ドイツが自分たちの罪を自覚するのに、スイスを必要とはしない)、スイスとい 

う国家の、権力を前にした精神の不能である。第二次大戦中の出来事をスイス人 

が簡単に忘れてしまうのは、「歴史は勝者によって忘れられる」(アスマン)から 

であり、命令された者の自己弁明の声が聞こえないかのように、命令によって殺 

された死者たちが歌い続けるのは、それに対する告発である。

チューリヒやバーゼルよりも閉鎖的な都市ベルンで生まれ、大学進学時期にス 

イスが国境を閉じたデュレンマットにとって、強国にはさまれた「自由の碧」ス 

イスは「監獄」としてイメージされていた。彼の『聖書に日く』は1947年にチュー 

リ ヒ劇場で初演されて大きなスキャンダルを引き起こす。ミユンスターの再洗礼 

派王国を素材にしたこの作品は、ひとりの人間によって共同体が破滅するという 

歴史上繰り返されてきた現象を「集団の狂気」として提示するが、それがキリス 

ト教のコンテクストで行われたことが挑発だと受け止められる。とりわけ、国民 

的俳優グレートラーが演じた市長がぼろぼろの衣服をまとい、ヒトラーを連想さ 

せる王ともども処刑された場面では、「スイス的なもの」への侮辱を感じた保守 

的な観客が席を立ち、若い人たちは喝采を送った。

フリッシュもデュレンマットもナチス時代と重ねうるテーマを扱いながら、そ 



北島玲子 081

れをナチス批判として提示するのではなく、スイスにも克服すべき過去があるこ 

とを観客に突きつけた。二人はスイスの国家イメージ形成に加担することを峻拒 

し、やがて散文の領域に執筆の中心を移す。国民的俳優として祭り上げられるこ 

とに嫌気がさしたグレートラーもチューリヒ劇場を去る。

戦後、チューリヒ劇場が求心力を失っていった要因として、ナチスという強大 

な敵を喪失したことと並んで、新しいドラマトウルギーを生み出せなかったこと 

が挙げられる。第7章(ヴェルナー •ヴュートリヒ)はブレヒトとチューリヒ劇 

場の関係に焦点をあて、その問題を論じている。1947年11月に亡命先アメリカ 

からスイスに戻ってきたブレヒトは、『ソポクレスのアンティゴネ』を使った演 

劇実験をチューリヒ劇場ではなく、クール市立劇場で行う。書き割りもなく、感 

情移入に基づく心理劇を解体する実験的な演劇はチューリヒ劇場の演劇スタイル 

とは相容れず、クールのあとで行われたチューリヒ劇場での上演は失敗に終わ  

る。1948年にはチューリヒ劇場で『プンティラ旦那と下僕マッティ』が世界初演 

されるも、1947年に予告されていた『コーカサスの白墨の輪』初演も、『三文オ 

ペラ』新版上演も果たされなかった。チューリヒでも反共キャンペーンが始まり、 

ブレヒトは1949年にはベルリンへ移る。チューリヒ劇場は寓意劇にかわる新た 

なドラマトウルギーを見いだせなかったが、ブレヒトにとってスイスの舞台での 

経験は、ベルリーナー •アンサンブルでの活動の下準備となった。

最後に置かれた「展望」(市川明)においては、戦後のチューリヒ劇場の総括お 

よび今日にいたる活動の紹介がなされるカ、これまで触れた部分と関係する点だ 

けを挙げておく。1950年の『三文オペラ』を最後に、1950年代にはチューリヒ 

劇場でブレヒトの作品は上演されなかったが、その後またチューリヒ劇場とベル 

リーナー•アンサンブルの関係は続く。前衛演劇や実験演劇には開かれていな 

かったチューリヒ劇場に、新たな風を吹き込もうとした1969年のレフラーによ 

る革新運動は頓挫する。戦後のチューリヒ劇場を支え、そこを去ったフリッシュ 

とデュレンマットについては、1961年の『アンドラ』世界初演のこと、フリッ 

シュのスイス軍隊批判『ヨナと古参兵』が1989年に、非戦を訴えたデュレンマッ 

トの『アハテルロ ー』が1988年に上演されたことなどが言及されている。

本書の功績は何よりも、チューリヒ劇場の歴史を「精神的国上防衛」という文 

化運動と連動させつつ、きわめて具体的に記述したことにあるだろう。枢軸国と 

ナチスの侵攻を受けた国々に囲まれ、中立国といえども占領の危機にさらされた 



082

状況下で、スイスが独立と中立を守り抜いた経緯が、政治的軍事的な側面も踏ま 

えながら、文化政策に即して克明に語られるとき、一般的なスイスのイメージは 

解体される。しかし翻ってそれゆえに、ナチス時代にチューリヒ劇場が多数の亡 

命演劇人を受け入れ、他では上演できない作品を上演し続けたことの意味はそれ 

だけ大きいことが改めてわかる。作品の上演には、作品の出版よりもはるかに多 

くの要素が絡み合う。ナチスと折り合いをつけつつ「スイス化」を目指す当局の 

検閲をかいくぐりながら、チューリヒ劇場がどのようにして問題作を上演して 

いったか、あるいは上演を断念したか、そのさいのさまざまな葛藤、確執などが 

丹念に描かれ、劇場史としてきわめて読み応えのある書物となっている。劇場と 

いう場で繰り広げられる社会的文化的な力のせめぎあいにスポットを当てた本書 

において、例証として取り上げられた個々の作品がていねいに論じられているこ 

とも忘れてはならない。一般的にはあまり知られていない作品にせよ、よく知ら 

れている作品にせよ、それぞれのコンテクストにおいて説得力のある細やかな解 

釈がなされ、ときには思いがけない指摘に目がさめる思いもさせられる。

このように注意深く細部を積み上げつつ本書は、ナチス時代に批判と疑惑の眼 

差しを向けられ、ときにスイスの文化政策と妥協しながら行われたチューリヒ劇 

場の活動が、戦後、ナチスに抗して中立と自由を守り抜いたスイスという国家イ 

メージの象徴として神話化され、ナチス時代のスイスの過去を隠蔽する機能を 

担ったという観点を明確に打ち出している。「精神的国土防衛」という文化運動 

の重要性を知らしめたこととも相まって、この書物は今後、20世紀のスイス文 

学を考察するさいの不可欠な文献となるだろう。

編者を含め5名の執筆者は、基本的な認識を共有しながら、それぞれの立場か 

ら各論を展開していく。論の前提づくりがその都度なされ、扱う時間幅も配置さ 

れた時期だけに限定されないこともあり、最初は各論がどのように繋がって全体 

の流れを形成していくのかを見通すことが必ずしも容易ではない。しかし読み進 

むにつれ、それぞれのパートが相補的に作用し合って全体の道筋を浮かび上がら 

せ、アプローチや論の重点の置き方の違い、共通の枠組みの異なる文脈からの提 

示カ、、本書に広がりと深まりを与えていることがわかってくる。貧しく刈り込ん 

だ書評では伝わらないそうしたスリリングな面白さを味わうためにも、この豊穰 

かつ刺激的な書物が広く読まれることを願う。

(きたじま•れいこ 上智大学名誉教授)




