|

) <

The University of Osaka
Institutional Knowledge Archive

Title FRX L2 2 X 3555l

Author (s)

Citation |X% 72 7. 2004, 35(2), p. 153-168

Version Type|VoR

URL https://doi.org/10,18910,/9852

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir. library. osaka-u. ac. jp/

The University of Osaka



Zur Weltanschauungslehre Wilhelm Diltheys
Tokuichiro ONO

Zunéchst habe ich im 1. Abschnitt versucht, darzustellen, wie Dilthey auf
Grundlage der Struktur des Seelenlebens die Entstehung der Weltanschauungen erklart, wobei
ich zugleich darauf aufmerksam gemacht habe, dass seine Weltanschauungslehre einen Keim
der Wissenschaftssoziologie enthélt, obwohl er noch nicht imstande ist, die weltanschauliche
Totalitét auf die soziologische Begriffsebene zu beziehen, wie der Soziologe Karl Mannheim
einmal mit Recht in seiner Arbeit , Uber die Eigenart der kultursoziologischen Erkenntnis'
gezeigt hat. Dann habe ich im 2. Abschnitt dargestellt, wie Dilthey in seinem Aufsatz , Das
Wesen der Philosophie’ drei Typen der philosophischen Weltanschauung entwickelt hat,
wobei ich auf den Versuch von Karl Jaspers, mit noch treffenderer psychologischer Einsicht in
das menschliche Seelenleben die Weltanschauungspsychologie als wissenschaftliche
Erkenntnis und als Lebenslehre zu entwickeln, hingewiesen habe. SchlieSlich habe ich im 3.
Abschnitt erdrtert, ob man iiberhaupt der Behauptung Diltheys zustimmen kann, dass seine
Weltanschauungslehre die Antinomie zwischen dem Anspruch der Weltanschauungen auf die
Allgemeingiiltigkeit und ihrer Relativierung durch das geschichtliche Bewusstsein 16sen
konne. Mein Fazit: trotz seiner Behauptung ist er in diesem Gedankenkreis leider dem

historischen Relativismus zu nahe gekommen.

-153 -



Der junge Hegel und die “Geheimbiinde”
— Vom “Tiibinger Bund” zum “Homburg-Frankfurter Bund” —

Ichiro TAMURA

Vor zehn Jahren publizierte ich ein Buch mit dem Titel Deutsche Gedanken im 18.
Jahrhundert und Geheimbiinde, das die Beziehung zwischen dem deutschen Idealismus und
den damaligen Geheimbiinden behandelte. Die zweite Hélfte des 17. Jahrhunderts und die
erste Hélfte des 18. Jahrhunderts nennt man sowohl die “Goethe-Zeit”, wie auch die “Zeit der
Geheimbiinde”. In diesem Zusammenhang untersuchte ich die Ideen von Kant und Fichte.

Diesmal méchte ich die Beziehung des jungen Hegels zu den Geheimbiinden
untersuchen. Im Tiibinger Stift schloss Hegel gemeinsam mit Hoélderlin, Schelling und
Sinclair einen Bund, welcher spéter in Frankfurt emeuert wurde. J.D’Hondt betrachtet diese
beiden Biinde besonders als freimaurerisch. Ist dies aber tatséchlich der Fall? Anhand der
Umsténde der Geheimbiinde in Wiirttemberg, so wie in Bern und Frankfurt, mochte ich auch

die Giiltigkeit seiner Interpretation priifen.

-154 -



Die Metaphorik der Kunst und ihre Wirkung
Kazuko YAMAGUCHI

Die vorliegende Arbeit untersucht ausgehend vom Metaphern-Begriff bei A.
Danto und G. Lakoff die Struktur der Kunsterfahrung. Sie geht dabei von folgenden
Voraussetzungen aus : 1) Metapher ist nicht nur sprachliche Erscheinung, sondern das
zentrale “Sinnesorgan”, durch das der Mensch sich und die Welt versteht, in der Welt handelt
und die Erfahrung konzeptualisiert; die menschliche Erfahrung ist metaphorisch begriindet. 2)
Das “Sehen als” ist die Struktur der Metapher {iberhaupt. 3) Die der Metaphorik
zugrundeliegende Ahnlichkeit ist einealternative, sich von der logisch-identischen und deren
Dichotomie unterscheidende Erkenntnisform.

Die Metapher bildet nach Danto die Struktur der Kunst und er betont ihre
rhetorische Wirkung, die den Zuschauer “bewegt”, sein Gefiihl und seine Haltung verédndern
kann. Aber er sieht in der Metapher der Kunst dieselbe Wirkung wie in der sprachlichen
Metapher, d.h. den “Befehl” oder die “Forderung”, das Subjekt als das Pradikat zu betrachten
und durch den “Prototyp” des pridikativen Begriffs zu betonen. Dieses Verstindnis
metaphorischer Wirkung scheint uns jedoch vereinfachend und nur ungeniigend unserer
Erfahrung von Kunst zu entsprechen und muss von daher mit Lakoff ergidnzt werden. Nach
Lakoff versteht man die neue Metapher durch die vergangene Erfahrung, sie erinnert uns an
dhnliche Erfahrungen und gibt ihnen neue Aspekte. Die metaphorische Kraft der Kunst
besteht ihm zufolge in der Erinnerung an das vergessene und unmerklich versteckte Leben

unter neuen Gesichtspunkten.

-155-



Zu wem sind wir freundlich?
— Das zwischenmenschliche Verhéltnis in der japanischen Freundlichkeit —

Yoshiki KONDO

Es ist unsere Freundlichkeit (shinsetsu im Japanischen), dass man dem Fremden,
der in Schwierigkeiten ist oder Forderungen hat, spontan kleine Hilfeleistungen gewéhrt. Das
Wort dieser Definition mag "Freundlichkeit" im Deutschen oder "kindness" im Englischen
sein. Wahrend die Freundlichkeit im Deutschen (kindness im Englischen) sowohl fiir
Menschen als auch fiir Tiere oder Pflanzen gebraucht werden kann, ist das Objekt unserer
Freundlichkeit nur der Mensch.

Noch mehr kénnen wir Japaner keinen Saugling, keinen paralysierten Menschen,
keinen Leichnam freundlich behandeln. Unsere Freundlichkeit betrifft wahrscheinlich nur den
Menschen, der unsere freundliche Aktion als Freundlichkeit verstehen kann.

Ferner ist unser Objekt der Freundlichkeit (shinsetsu) auf Fremde beschrénkt.
Wir behandeln nur den Fremden freundlich. Im Deutschen (Englischen) kann die
Freundlichkeit (kindness) auch in der eigenen Familie gebraucht werden. Aber gew6hnlich
verwenden wir die Freundlichkeit (shinsetsu) nie fiir die eigne Familie. Ich denke, die
Zuneigung in japanischen Familien ist so beschaffen, dass man mit der Freundlichkeit als
kleinem Liebesbeweis des AuBenstehenden nicht zufrieden sein kann.

Weiter muss dieser Fremde, den wir freundlich behandeln, im konkreten Sinne in
Schwierigkeit sein oder eine Forderung in Bezug auf die Freundlichkeit haben. Wenn der
Mensch mit der gegebenen Freundlichkeit nicht zufrieden ist, ist diese Hilfe keine
Freundlichkeit, sondern nur nutzlose Unterstiitzung oder eine Einmischung. Miihe wird erst

dann zur Freundlichkeit, wenn der Empfinger sie mit Freuden annimmt.

- 156 -



Wittgenstein’s Concept of Criterion and Behaviorism
— On J.W.Cook’s “Wittgenstein, Empiricism, and Language” —

Takao NAKATANI

In this paper I discuss a problem from Cook's "Wittgenstein, empiricism, and language". The
problem concerns Wittgenstein's concept of criterion and behaviorism. According to Cook, Wittgenstein's
concept of criterion consists of six rules. The second and the third of those rules have to do with behaviorism.
They are as follows;

Rule #2: If Y is our criterion for X, then there is a sense in which X and Y cannot be two distinct things.
Rule #3: When Y is our criterion for X, X and Y are not the same thing, as my mother-in-law and my
spouse's mother are, that is, "X" and ""Y" are not synonymous.
Only Rule #3 has been discussed by commentators. Therefore Wittgenstein has been considered
non-behaviorist. But Cook says both that not only Rule #3, but also Rule #2 constitutes the concept of
criterion, and that behaviorism follows from Rule #2. But I consider that the textual evidence which supports

Rule #2 is not strong. In reality, Wittgenstein does not accept any kind of ontology.

- 157 -



Fichte Ronko damals und heute

Toshio HONDA

Als Andenken an die zwei élteren Professoren SATOMI und ASANO erinnere ich
mich an Professor SATOMIs Gerechtigkeit, die er allen Studenten, besonders einem so faulen
Studenten wie mir widerfahren lie, und an Professor ASANOs GroBmiitigkeit. Dank der
beiden Professoren MIZOGUCHI und SATOMI konnte ich vor drei Jahren meine
Doktorarbeit Fichte Ronko vollenden. Seither arbeite ich noch immer {iiber Fichtes
Wissenschaftslehre. Besonders beschéftige ich mich jetzt mit dem Vergleich zwischen Fichtes
transzendentaler Denkmethode und Denkmethode der Logiker, wie Russell, Bolzano,
Dedekind und so weiter. Hier mochte ich einen Rohbau meiner Gedanken dariiber vorstellen.
Diese Logiker treffen immer Paradoxe beim Résonieren des Unendlichen und konnen sie nie
iberwinden. Eben auch Russells ‘Theory of Types’ konnte sie nicht addquat 16sen, so
glaube ich. Weil es ihnen an dem transzendentalen Gesichtspunkt mangelt. Ohne diesen
konnte man nie zwei entgegengesetzte Sitze zur Synthese bringen. Denn an dem Ort, wo man
nur zwei entgegengesetzte Sachen oder Sétze findet, kann der transzendentale Philosoph wie
Fichte eigentlich drei Momente sehen. Diese drei bedeuten zwei entgegengesetzte Sachen
oder Sitze, und die Vernunft selbst als der lebendige Beobachter. Nur in dieser lebendigen

Vernunft konnten alle Paradoxen addquat gelost werden.

- 158 -



Do Three Kinds of Why-Questions Have One Root?
Yukio IRIE

In this thesis I argue two points. The first point is that we can classify
why-questions into three kinds: why-questions on the causes of events, why-questions on the
reasons of actions and finally why-questions on the grounds of beliefs (or knowledge or
assertions). We can divide furthermore each kind of why-question into the following
subclasses:

(1)Why-questions on the causes of events
(1-1) Why-questions on the natural causes of events
(1-2) Why-questions on the social causes of events
(2)Why-questions on the reasons of actions
(2-1) Explanations of actions by causal laws
(2-1-1) Explanations of actions by natural causal laws
(2-1-2) Explanations of actions by social causal laws
(2-2) Explanations of actions by social rules
(3)Why-questions on the grounds of beliefs (or knowledge or assertions)
(3-1) Foundations of beliefs by inference
(3-2) Foundations of beliefs by being grounded otherwise than on judgments
It was difficult to classify the why- question on legitimacy. We can divide this kind of
why-question into two kinds:
(1)Why-questions on the legitimacy of actions
(2)Why-questions on the legitimacy of rules
In this thesis we indicate that this kind of why-question belongs to why-questions on grounds
of beliefs.
The second point is whether these three kinds of why-questions belong to the same
type of question, which are accidentally different in the objects which they ask about, or
whether they are essentially different kinds of question in spite of having similar sentence

forms.

-159 -



Die Zerlegung des Souverénititsbegriffs und die Friedenslehre
Makoto TANAKA

Angesichts der EU-Erweiterung, der wirtschaftlichen wund kulturellen
Globalisierung und der ZusammenschlieBung der ganzen Welt als einer Risikogemeinschaft
scheint uns das System der souverdnen Staaten in seinen Grundfesten erschiittert zu werden.
Trotzdem ist es auch eine unbestrittene Tatsache, dass dieses System dagegen eine
hartndckige Widerstandsfahigkeit zeigt. Kant machte wichtige Vorschldge, um dem ewigen
Frieden eine Moglichkeit zu bieten. Da begrenzt aber der Souverénitétsbegriff seine
Erorterungen, und fiihrt darin Schwankungen herbei. Aus dem Abstand von 200 Jahren will
Jirgen Habermas Kants Friedenslehre dadurch regenerieren, dass er sie auf Grund von seiner
eigenen Gesellschaftstheorie verbessert und ergénzt. In dieser Abhandlung machen wir zuerst
die Aufgaben klar, die die heutige Friedenslehre iibernehmen soll, indem wir auf die in Kants
Friedens- und Rechtslehre enthaltenen Probleme hinweisen. Und dann kldren wir auf, wieweit
Habermas' Versuch diese Aufgaben bewiltigen kann. Gegen die nationalistischen oder die
kommunitaristischen Standpunkte stellt er den >>Verfassungspatriotismus<< und das
prozeduralistische Verstdndnis von Volkssouverdnitit, und doch konnen diese Ideen das
Souverénitétsparadigma nicht {iberwinden. Die Hoffhung auf den ewigen Frieden wiirde sich
nur mit der weltweiten Durchsetzung von Menschenrechten erfiillen. Dazu miissen
verschiedene Personen und Gruppen nicht nur aus der so genannten Ersten Welt, sondern
auch aus der Zweiten und der Dritten Welt mit Vertretern der Regierungen zusammen frei und
ungebunden iiber Menschenrechte diskutieren und auf eine Ubereinstimmung zielen kénnen.
Aber die Staatssouverénitit wirkt hemmend auf solche 6ffentliche und offizielle Diskussionen
ein. Vom Gesichtspunkt der Friedenslehre aus 1ist zu befilirchten, dass der

>>Verfassungspatriotismus<< Menschenrechte in der Ersten Welt einschlief3t.

- 160 -



Arendts Aufsitze tiber Franz Kafka

— Kampf um die minimalen Menschenrechte —

Tsutomu KUROSE

Im Jahr 1944 veroffentlichte Hannah Arendt zwei Aufsétze liber Franz Kafka,
ndmlich >Franz Kafka:Der Mensch mit dem guten Willen< und >Franz Kafka:Eine
Re-evaluation<. Hier nennen wir den ersten Aufsatz A, und den zweiten Aufsatz B.

In Aufsatz A behauptet Arendt einerseits, dass Kafkas >Das Schloss< das jiidische
Problem abhandelt und das wirkliche Drama der Assimilation der Juden schildert, und
dass der Held K. ein Jude ist. Aber andererseits sagt Arendt, dass K.’s Vorhaben und
Verhalten weit iiber den Kreis jiidischer Problematik hinaus gehen.

In Aufsatz B behauptet Arendt, dass das Hauptthema Kafkas der Konflikt ist
zwischen einer Welt, die durch die geheimnisvollen Méchte regiert wird, und einem Helden,
der versucht, eine solche Welt zu zerstoren. Nach der Meinung Arendts ging es Kafka darum,
eine neue Welt zu erbauen, in der die menschliche Gesellschaft nicht durch die
geheimnisvollen Méchte, sondern durch die von den Menschen selbst vorgeschriebenen
Gesetze regiert wird. In Aufsatz B erwédhnt Arendt nichts von dem jiidischen Problem.

Im >Schloss< unterwirft K. sich nicht der Macht der biirokratischen Maschinerie,
under verlangt das Minimum menschlicher Existenz als sein Recht. Aber sein Kampf um

dieses Minimum und die minimalen Menschenrechte bleibt erfolglos.

- 161 -



Autonomy of Reason and Determinism
— Concerning H.Walter's Thinking —

Kazuhiro TAKEDA

Modern philosophers, for example Immanuel Kant, think our reason is autonomous. Autonomy
means that the state of our reason is determined by our self (will), because our will is free, and the freedom
of our will comes from immateriality, which is not ruled by causal rules. Therefore, determination by natural
law and freedom are thought to be mutually exclusive.

Recently, however, almost all neuro-scientists have accepted that man's intellectual faculties are all
dependent on the brain, and that the material world (including our brain) is determined by natural laws. In
other words, freedom must be made compatible with determinism.

The German philosopher Henrik Walter claims in his recent book "Neurophilosophy of Free
Will" (2001) that it is an illusion that the freedom of our will and determinism are incompatible each other.
He calls this illusion "libertarianism about freedom". The libertarianistic apprehension of freedom is that
man could always act otherwise (freedom as being able to do otherwise) . Walter, however, says man could
not act otherwise because our acts (actions) are predetermined or linked to conditions (material and/or
social) , and humanity finds moral responsibility for its actions in the conditions of existence.

In this paper I use Walter's arguments in order to void subjectivistic thought and to stablish the
grounds for materialistic thought of reason. This contributes to humanity's moral responsibility for the

environment and society.

-162 -



Institutionalization of Philosophy and Eclecticism
— State Strategy by Victor Cousin under the July Monarchy —

Michio ITO

In the first half of the nineteenth century in France, after the Revolution, Napoleon’s Empire
and the Restoration, philosophy under the July Monarchy period (1830-48) kept pace with the order of
society, that is, the national control and institutionalization of society or sciences. One of the leading players
was Victor Cousin (1792-1867), a philosopher known as being right of the center (juste milieu), and the
founder of the school of eclecticism, a synthesis of various doctrines.

First, he synthesized the modern state, which is the central theme of institutionalization.
Second, there was the ecclesiastic doctrine. To establish an educational sytem, Cousin traveled to Prussia
which led to the “Guizot law” (1833). However, in the process of trying to legitimize the modern state and to
separate the church from the state, including a dispute with the French Church, which was opposed to
state-controlled University’s monopoly, there occured the polemic on the liberty of education. Third, he
discussed the placement of the 1789 Revolution in history. Was it the beginning or the end-point? The
history of philosophy, which was contained in the secondary education the “baccarauléat”, also needed to be
rehabilitated, with the help of German and Scottish philosophy. Finally, philosophy was “eclecticized”,
including: experimental methods and speculative methods, and psychology and systems, both German and
French, and so on. Moreover, the field of philosophy, psychology, logic, moral (ethics) or theodicy, as well
as the history of philosophy was set. This gave rise to National Philosophy.

-163 -



Hat das dsthetische Urteil wirklich eine Art von Allgemeingiiltigkeit?
Sumio KODA

In Kritik der Urteilskraft sagt Kant, dass das Wohlgefallen am dsthetischen
Gegenstand , da es erst moglich sei, wenn es ohne alles Interesse zustande komme, eine Art
von Allgemeingiiltigleit verlange, denn man koénne keine individuelle Beschrinkung als
Grundlage des Wohlgefallens auffinden. AuBerdem setzt er fiir das &sthetische Urteil
Notwendigkeit voraus. Das heillt, wenn jemand eine Rose fiir schon hélt, dann erwartet er,
dass jedermann ihm beistimmt. Aus welchen Griinden erhebt Kant so {iberzogene Anspriiche
in Bezug auf das &sthetische Urteil? Die ,,Deduktion der dsthetischen Urteile® 16st diese Frage
nicht. Der Schliissel zu dieser Frage liegt im Begriff der ZweckméaBigkeit. Gemil diesem
Begriff ist das Spiel unserer Erkenntnisvermodgen im dsthetischen Urteil ohne Absicht an
etwas orientiert. Aber woran? Die Auslegung, die hier von Kants Text vorgetragen wird, zeigt,
dass es sich dabei um die Moralitdt handelt. Tatsdchlich setzt Kant in allen Argumenten der
dritten Kritik voraus, dass nur der moralisch kultivierte Mensch die Natur als schon ansehen
kann. Und aus diesem Grund kann er am Ende der ,Kritik der d&sthetischen
Urteilskraft behaupten, dass die Schonheit das Symbol der Sittlichkeit sei.

- 164 -



Gegenstand und Selbstbewusstsein
— Selbstbewusstsein in der “dreifachen Synthesis” —

Yukimasa IKI

Das reine, urspriingliche Bewusstsein seiner selbst, das Kant das "transzendentale
Bewusstsein" nennt, spielt die Hauptrolle bei der "Deduktion der reinen Verstandesbegriffe"
in Kritik der reinen Vernunft.

Obwohl es sich also um einen sehr wichtigen Begriff handelt, scheint Kant ihn
bloB vorausgesetzt, aber nicht ausfiihrlich bewiesen zu haben..

Im 2. Abschnitt der Deduktion gibt Kant eine vorldufige Erklarung, um den Leser
auf die Deduktion vorzubereiten. Dort gibt Kant eine revidierte Version von seiner Theorie
der Anschauung. Diese Erklérung, bekannt unter dem Namen "die dreifache Synthesis", gibt
seinen Lesern eine Gelegenheit, seinen Gedankengang genauer zu verfolgen, aber wegen der
Kompliziertheit seiner Erorterung ist sie zugleich sehr schwer verstandlich.

In diesem Absatz mdchte ich zeigen, wie der Begriff des Selbstbewusstseins dort
abgeleitet wird. Es wird gezeigt, dass anschauliche Vorstellungen die Voraussetzung des

Bewusstseins, aber das Urteil die des einzigen Selbstbewusstseins notwendig macht.

- 165 -



Desire, Good and Egoism
— One Consequence of J. S. Mill’s Proof of the ‘Principle of Utility’ —

Toshihiro OISHI

In this article I discuss psychological egoism. J. S. Mill, in his proof of the principle of utility in
his Utilitarianism, says the sole evidence that it is possible to show that anything is desirable is that people
do actually desire it. He seems to be inferring that what is desired is what is desirable from the fact that what
is seen is what is visible. Many people have discussed this analogy. The most famous and influential
criticism of Mill is that of G. E. Moore in Principia Ethica. He criticizes Mill for his commitment to the
naturalistic fallacy. On the other hand, the orthodox defenses of Mill insist that Mill’s proof is not strict and
the analogy is that between our knowledge of sense experience and the ultimate ends of conduct. According
to these defenses, as all our knowledge of sense experience depends on actual sense experience itself, the
ultimate ends of conduct depend on the experience of desire. That is, they claim Mill does not acknowledge
that the objects of our desires are desirable. But this means Mill acknowledges that what is desirable is what
is desired by us and there are desires that are not desirable. Furthermore, Mill insists that each person desires
his own happiness and each person’s happiness is desirable and hence general happiness is desirable.
Consequently, if Mill acknowledges that there are desires that are not desirable, then some parts of one’s
happiness are not desirable and therefore some parts of general happiness are not desirable. This means that
the orthodox defenses are wrong, because Mill believes all general happiness is desirable. I show ‘desirable’
has two meanings, that is, ‘desirable for society’ and ‘desirable for an individual’. When Mill talks about
‘desire’ and ‘desirable’ in his proof, he talks about an individual. For an individual all the objects of desires
are desirable. Therefore Moore’s criticism is not true of Mill. Here Mill talks about the truth of

psychological egoism.

- 166 -



Die Geschichtlichkeit der Tragddie bei Nietzsche
Youichi CHAZONO

Die Hauptabsicht dieser Abhandlung ist, die Geschichtlichkeit der griechischen
Tragddie bei Friedrich Nietzsche aufzukléren.

1888 iibte Nietzsche Selbstkritik an seiner Schrift die Geburt der Tragddie. Er
kritisierte die, die die Idee des Gegensatzes dionysisch und apollinisch ins Metaphysische
iibersetzt hatten. Er zeigt auch, dass die Geschichte selbst als die Entwicklung dieser Idee
aufgefasst wird, und in der Tragodie der Gegensatz zwischen dionysisch und apollinisch zu
einer Einheit aufgehoben wird (Ecce homo).

Und dann schreibt Nietzsche in der Vorlesung Menschliches, Allzumenschliches 11,
dass seine Schriften “zuriickzudatieren” sind, und sie dazu immer von einem “Hinter-mir”
reden. Die hier angefiihrten Schriften sind die drei ersten Unzeitgemassen Betrachtungen.
Nietzsche hat ihre Konzeptionen frither als “die Entstehungs- und Erlebniszeit eines vorher
herausgegebenen Buches” konzipiert. Das Buch bedeutet freilich die Geburt der Tragddie.
Die Geburt der Tragddie gehort also nicht nur zu dem gedanklichen Bereich der
Unzeitgemassen Betrachtungen, sondern ist auch von der Darstellung darin so auszulegen.

Die Historie der Tragodie macht die drei Stufen aus, d. h. Geburt, Tod und
Wiedergeburt der Tragddie. Die Schrift die Geburt der Tragddie als solche, die den Prozess

der griechischen Tragddie darstellt, ist die Praxis des historischen Gesichtspunktes Nietzsches.

-167 -



Die transzendentale Phinomenologie und die generative Phinomenologie
Naoya MAEDA

Die transzendentale Philosophie wird als ein typisches Beispiel fiir den
philosophischen Fundamentalismus angesehen. Edmund Husserl gebraucht hiufig das Wort
,letzte Begriindung®, vor allem als seine transzendentale phanomenologische Philosophie
unter Beschuss geriet. Demgegeniiber hat Anthony J. Steinbock in seinem Werk “Home and
Beyond” versucht, Husserls transzendentale Phdnomenologie vom Fundamentalismus zu
befreien. Zu diesem Zweck legt er sein Augenmerk auf die neue generative Dimension, die
Husserl in seinem spiten Denken erdffnet hat. In der Tat wurde seine transzendentale Analyse
seit etwa 1930 allméhlich in Richtung auf das ,,Generative* erweitert und vertieft. Steinbock
entwickelt fiir diese generative Dimension eine dritte phdnomenologische Methode und
bezeichnet sie als generative Phdnomenologie.

Diese geht nicht von einem transzendental reduzierten absoluten Ich aus, sondern
von der sich wechselseitig konstituierenden Struktur von Heim- und Fremdwelt, die sowohl
durch die geschichtlich als auch geographisch bedingte Erfahrung kultureller Kontexte
bestimmt wird und die Steinbock als das zentrale generative Phidnomen seiner neuen
Phénomenologie betrachtet. Die Erfahrung von Heim- und Fremdwelt besteht dabei zum
einen in der ,,Ubernahme * kultureller Tradition in der Heimwelt, und zum anderen in der
,Uberschreitung” ihrer relativen Bedingtheit durch die Begegnung mit der Fremdwelt.
Insofern Steinbocks generative Phidnomenologie die Beziehung zwischen Heim- und
Fremdwelt als sich wechselseitig konstituierend betrachtet, unterscheidet sich sie vom
Cartesianischen Fundamentalismus. In meinen Augen sollte jedoch die Heim-/Fremdwelt-

Struktur selbst als Grundlage der generativen Phdnomenologie angesehen werden .

- 168 -





