
Title 欧文レジュメ 第35号別冊

Author(s)

Citation メタフュシカ. 2004, 35(2), p. 153-168

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/9852

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



 

 - 153 - 

Zur Weltanschauungslehre Wilhelm Diltheys 
 
Tokuichiro ONO 
 

Zunächst habe ich im 1. Abschnitt versucht, darzustellen, wie Dilthey auf 
Grundlage der Struktur des Seelenlebens die Entstehung der Weltanschauungen erklärt, wobei 
ich zugleich darauf aufmerksam gemacht habe, dass seine Weltanschauungslehre einen Keim 
der Wissenschaftssoziologie enthält, obwohl er noch nicht imstande ist, die weltanschauliche 
Totalität auf die soziologische Begriffsebene zu beziehen, wie der Soziologe Karl Mannheim 
einmal mit Recht in seiner Arbeit ‚Über die Eigenart der kultursoziologischen Erkenntnis‛ 
gezeigt hat. Dann habe ich im 2. Abschnitt dargestellt, wie Dilthey in seinem Aufsatz ‚Das 
Wesen der Philosophie‛ drei Typen der philosophischen Weltanschauung entwickelt hat, 
wobei ich auf den Versuch von Karl Jaspers, mit noch treffenderer psychologischer Einsicht in 
das menschliche Seelenleben die Weltanschauungspsychologie als wissenschaftliche 
Erkenntnis und als Lebenslehre zu entwickeln, hingewiesen habe. Schließlich habe ich im 3. 
Abschnitt erörtert, ob man überhaupt der Behauptung Diltheys zustimmen kann, dass seine 
Weltanschauungslehre die Antinomie zwischen dem Anspruch der Weltanschauungen auf die 
Allgemeingültigkeit und ihrer Relativierung  durch das geschichtliche Bewusstsein lösen 
könne. Mein Fazit: trotz seiner Behauptung ist er in diesem Gedankenkreis leider dem 
historischen Relativismus zu nahe gekommen. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 - 154 - 

Der junge Hegel und die “Geheimbünde” 
― Vom “Tübinger Bund” zum “Homburg-Frankfurter Bund” ― 
 
Ichiro TAMURA 
 

Vor zehn Jahren publizierte ich ein Buch mit dem Titel Deutsche Gedanken im 18. 
Jahrhundert und Geheimbünde, das die Beziehung zwischen dem deutschen Idealismus und 
den damaligen Geheimbünden behandelte. Die zweite Hälfte des 17. Jahrhunderts und die 
erste Hälfte des 18. Jahrhunderts nennt man sowohl die “Goethe-Zeit”, wie auch die “Zeit der 
Geheimbünde”. In diesem Zusammenhang untersuchte ich die Ideen von Kant und Fichte. 

Diesmal möchte ich die Beziehung des jungen Hegels zu den Geheimbünden 
untersuchen. Im Tübinger Stift schloss Hegel gemeinsam mit Hölderlin, Schelling und 
Sinclair einen Bund, welcher später in Frankfurt erneuert wurde. J.D’Hondt betrachtet diese 
beiden Bünde besonders als freimaurerisch. Ist dies aber tatsächlich der Fall? Anhand der 
Umstände der Geheimbünde in Württemberg, so wie in Bern und Frankfurt, möchte ich auch 
die Gültigkeit seiner Interpretation prüfen.  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 - 155 - 

Die Metaphorik der Kunst und ihre Wirkung 
 
Kazuko YAMAGUCHI 
 

Die vorliegende Arbeit untersucht ausgehend vom Metaphern-Begriff bei A. 
Danto und G. Lakoff die Struktur der Kunsterfahrung. Sie geht dabei von folgenden 
Voraussetzungen aus  : 1) Metapher ist nicht nur sprachliche Erscheinung, sondern das 
zentrale “Sinnesorgan”, durch das der Mensch sich und die Welt versteht, in der Welt handelt 
und die Erfahrung konzeptualisiert; die menschliche Erfahrung ist metaphorisch begründet. 2) 
Das “Sehen als” ist die Struktur der Metapher überhaupt. 3) Die der Metaphorik 
zugrundeliegende Ähnlichkeit ist einealternative, sich von der logisch-identischen und deren 
Dichotomie unterscheidende Erkenntnisform. 

Die Metapher bildet nach Danto die Struktur der Kunst und er betont ihre 
rhetorische Wirkung, die den Zuschauer “bewegt”, sein Gefühl und seine Haltung verändern 
kann. Aber er sieht in der Metapher der Kunst dieselbe Wirkung wie in der sprachlichen 
Metapher, d.h. den “Befehl” oder die “Forderung”, das Subjekt als das Prädikat zu betrachten  
und durch den “Prototyp” des prädikativen Begriffs zu betonen. Dieses Verständnis 
metaphorischer Wirkung scheint uns jedoch vereinfachend und nur ungenügend unserer 
Erfahrung von Kunst zu entsprechen und muss von daher mit Lakoff ergänzt werden. Nach 
Lakoff versteht man die neue Metapher durch die vergangene Erfahrung, sie erinnert uns an 
ähnliche Erfahrungen und gibt ihnen neue Aspekte. Die metaphorische Kraft der Kunst 
besteht ihm zufolge in der Erinnerung an das vergessene und unmerklich versteckte Leben 
unter neuen Gesichtspunkten. 
                         

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 - 156 - 

Zu wem sind wir freundlich?  
― Das zwischenmenschliche Verhältnis in der japanischen Freundlichkeit ― 
 
Yoshiki KONDO 
 

Es ist unsere Freundlichkeit (shinsetsu im Japanischen), dass man dem Fremden, 
der in Schwierigkeiten ist oder Forderungen hat, spontan kleine Hilfeleistungen gewährt. Das 
Wort dieser Definition mag "Freundlichkeit" im Deutschen oder "kindness" im Englischen 
sein. Während die Freundlichkeit im Deutschen (kindness im Englischen) sowohl für 
Menschen als auch für Tiere oder Pflanzen gebraucht werden kann, ist das Objekt unserer 
Freundlichkeit nur der Mensch. 

Noch mehr können wir Japaner keinen Säugling, keinen paralysierten Menschen, 
keinen Leichnam freundlich behandeln. Unsere Freundlichkeit betrifft wahrscheinlich nur den  
Menschen, der unsere freundliche Aktion als Freundlichkeit verstehen kann. 

Ferner ist unser Objekt der Freundlichkeit (shinsetsu) auf Fremde beschränkt. 
Wir behandeln nur den Fremden freundlich. Im Deutschen (Englischen) kann die 
Freundlichkeit (kindness) auch in der eigenen Familie gebraucht werden. Aber gewöhnlich 
verwenden wir die Freundlichkeit (shinsetsu) nie für die eigne Familie. Ich denke, die 
Zuneigung in japanischen Familien ist so beschaffen, dass man mit der Freundlichkeit als 
kleinem Liebesbeweis des Außenstehenden nicht zufrieden sein kann. 

Weiter muss dieser Fremde, den wir freundlich behandeln, im konkreten Sinne in 
Schwierigkeit sein oder eine Forderung in Bezug auf die Freundlichkeit haben. Wenn der 
Mensch mit der gegebenen Freundlichkeit nicht zufrieden ist, ist diese Hilfe keine 
Freundlichkeit, sondern nur nutzlose Unterstützung oder eine Einmischung. Mühe wird erst 
dann zur Freundlichkeit, wenn der Empfänger sie mit Freuden annimmt. 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 - 157 - 

Wittgenstein’s Concept of Criterion and Behaviorism 
― On J.W.Cook’s “Wittgenstein, Empiricism, and Language” ―    
 
Takao NAKATANI 
 
    In this paper I discuss a problem from Cook's "Wittgenstein, empiricism, and language". The 

problem concerns Wittgenstein's concept of criterion and behaviorism. According to Cook, Wittgenstein's 

concept of criterion consists of six rules. The second and the third of those rules have to do with behaviorism. 

They are as follows;   
  Rule #2: If Y is our criterion for X, then there is a sense in which X and Y cannot be two distinct things. 

  Rule #3: When Y is our criterion for X, X and Y are not the same thing, as my mother-in-law and my 

spouse's mother are, that is, "X" and "Y" are not synonymous.  

Only Rule #3 has been discussed by commentators. Therefore Wittgenstein has been considered 

non-behaviorist. But Cook says both that not only Rule #3, but also Rule #2 constitutes the concept of 

criterion, and that behaviorism follows from Rule #2. But I consider that the textual evidence which supports 

Rule #2 is not strong. In reality, Wittgenstein does not accept any kind of ontology. 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 - 158 - 

Fichte Ronko damals und heute 
 
Toshio HONDA 
 

Als Andenken an die zwei älteren Professoren SATOMI und ASANO erinnere ich 
mich an Professor SATOMIs Gerechtigkeit, die er allen Studenten, besonders einem so faulen 
Studenten wie mir widerfahren ließ, und an Professor ASANOs Großmütigkeit. Dank der 
beiden Professoren MIZOGUCHI und SATOMI konnte ich vor drei Jahren meine 
Doktorarbeit Fichte Ronko vollenden. Seither arbeite ich noch immer über Fichtes 
Wissenschaftslehre. Besonders beschäftige ich mich jetzt mit dem Vergleich zwischen Fichtes 
transzendentaler Denkmethode und Denkmethode der Logiker, wie Russell, Bolzano, 
Dedekind und so weiter. Hier möchte ich einen Rohbau meiner Gedanken darüber vorstellen. 
Diese Logiker treffen immer Paradoxe beim Räsonieren des Unendlichen und können sie nie 
überwinden. Eben auch Russells ‘Theory of Types’  konnte sie nicht adäquat lösen, so 
glaube ich. Weil es ihnen an dem transzendentalen Gesichtspunkt mangelt. Ohne diesen 
könnte man nie zwei entgegengesetzte Sätze zur Synthese bringen. Denn an dem Ort, wo man 
nur zwei entgegengesetzte Sachen oder Sätze findet, kann der transzendentale Philosoph wie 
Fichte eigentlich drei Momente sehen. Diese drei bedeuten zwei entgegengesetzte Sachen 
oder Sätze, und die Vernunft selbst als der lebendige Beobachter. Nur in dieser lebendigen 
Vernunft könnten alle Paradoxen adäquat gelöst werden. 
 

 

  

   

 

 

  

    

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 - 159 - 

Do Three Kinds of Why-Questions Have One Root? 
 
Yukio IRIE 
 
    In this thesis I argue two points. The first point is that we can classify 
why-questions into three kinds: why-questions on the causes of events, why-questions on the 
reasons of actions and finally why-questions on the grounds of beliefs (or knowledge or 
assertions). We can divide furthermore each kind of why-question into the following 
subclasses:  

(1)Why-questions on the causes of events 
  （1-1）Why-questions on the natural causes of events 
  （1-2）Why-questions on the social causes of events 
  (2)Why-questions on the reasons of actions 

（2-1）Explanations of actions by causal laws 
（2-1-1）Explanations of actions by natural causal laws 
（2-1-2）Explanations of actions by social causal laws 

（2-2）Explanations of actions by social rules 
(3)Why-questions on the grounds of beliefs (or knowledge or assertions) 
（3-1）Foundations of beliefs by inference 
（3-2）Foundations of beliefs by being grounded otherwise than on judgments 

It was difficult to classify the why- question on legitimacy. We can divide this kind of 
why-question into two kinds: 

  (1)Why-questions on the legitimacy of actions 
(2)Why-questions on the legitimacy of rules 

In this thesis we indicate that this kind of why-question belongs to why-questions on grounds 
of beliefs. 
    The second point is whether these three kinds of why-questions belong to the same 
type of question, which are accidentally different in the objects which they ask about, or 
whether they are essentially different kinds of question in spite of having similar sentence 
forms. 
 
 
 
 
 

 



 

 - 160 - 

Die Zerlegung des Souveränitätsbegriffs und die Friedenslehre 

 
Makoto TANAKA 

 
Angesichts der EU-Erweiterung, der wirtschaftlichen und kulturellen 

Globalisierung und der Zusammenschließung der ganzen Welt als einer Risikogemeinschaft 
scheint uns das System der souveränen Staaten in seinen Grundfesten erschüttert zu werden. 
Trotzdem ist es auch eine unbestrittene Tatsache, dass dieses System dagegen eine 
hartnäckige Widerstandsfähigkeit zeigt. Kant machte wichtige Vorschläge, um dem ewigen 
Frieden eine Möglichkeit zu bieten. Da begrenzt aber der Souveränitätsbegriff seine 
Erörterungen, und führt darin Schwankungen herbei. Aus dem Abstand von 200 Jahren will 
Jürgen Habermas Kants Friedenslehre dadurch regenerieren, dass er sie auf Grund von seiner 
eigenen Gesellschaftstheorie verbessert und ergänzt. In dieser Abhandlung machen wir zuerst 
die Aufgaben klar, die die heutige Friedenslehre übernehmen soll, indem wir auf die in Kants 
Friedens- und Rechtslehre enthaltenen Probleme hinweisen. Und dann klären wir auf, wieweit 
Habermas' Versuch diese Aufgaben bewältigen kann. Gegen die nationalistischen oder die 
kommunitaristischen Standpunkte stellt er den >>Verfassungspatriotismus<< und das 
prozeduralistische Verständnis von Volkssouveränität, und doch können diese Ideen das 
Souveränitätsparadigma nicht überwinden. Die Hoffnung auf den ewigen Frieden würde sich 
nur mit der weltweiten Durchsetzung von Menschenrechten erfüllen. Dazu müssen 
verschiedene Personen und Gruppen nicht nur aus der so genannten Ersten Welt, sondern 
auch aus der Zweiten und der Dritten Welt mit Vertretern der Regierungen zusammen frei und 
ungebunden über Menschenrechte diskutieren und auf eine Übereinstimmung zielen können. 
Aber die Staatssouveränität wirkt hemmend auf solche öffentliche und offizielle Diskussionen 
ein. Vom Gesichtspunkt der Friedenslehre aus ist zu befürchten, dass der 
>>Verfassungspatriotismus<< Menschenrechte in der Ersten Welt einschließt. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 - 161 - 

Arendts Aufsätze über Franz Kafka 
― Kampf um die minimalen Menschenrechte ―  
 
Tsutomu KUROSE 
 

       Im Jahr 1944 veröffentlichte Hannah Arendt zwei Aufsätze über Franz Kafka, 
nämlich >Franz Kafka:Der Mensch mit dem guten Willen< und >Franz Kafka:Eine 
Re-evaluation<. Hier nennen wir den ersten Aufsatz A, und den zweiten Aufsatz B. 
       In Aufsatz A behauptet Arendt einerseits, dass Kafkas >Das Schloss< das jüdische  
Problem abhandelt und das wirkliche Drama der Assimilation der Juden schildert, und  
dass der Held K. ein Jude ist. Aber andererseits sagt Arendt, dass K.’s Vorhaben und  
Verhalten weit über den Kreis jüdischer Problematik hinaus gehen. 
       In Aufsatz B behauptet Arendt, dass das Hauptthema Kafkas der Konflikt ist 
zwischen einer Welt, die durch die geheimnisvollen Mächte regiert wird, und einem Helden, 
der versucht, eine solche Welt zu zerstören. Nach der Meinung Arendts ging es Kafka darum,  
eine neue Welt zu erbauen, in der die menschliche Gesellschaft nicht durch die  
geheimnisvollen Mächte, sondern durch die von den Menschen selbst vorgeschriebenen  
Gesetze regiert wird. In Aufsatz B erwähnt Arendt nichts von dem jüdischen Problem. 
       Im >Schloss< unterwirft K. sich nicht der Macht der bürokratischen Maschinerie, 
under verlangt das Minimum menschlicher Existenz als sein Recht. Aber sein Kampf um 
dieses Minimum und die minimalen Menschenrechte bleibt erfolglos. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                      
 
 
 



 

 - 162 - 

Autonomy of Reason and Determinism 

― Concerning H.Walter's Thinking ― 

 

Kazuhiro TAKEDA  
 

    Modern philosophers, for example Immanuel Kant, think our reason is autonomous. Autonomy 

means that the state of our reason is determined by our self (will), because our will is free, and the freedom 

of our will comes from immateriality, which is not ruled by causal rules. Therefore, determination by natural 

law and freedom are thought to be mutually exclusive. 

    Recently, however, almost all neuro-scientists have accepted that man's intellectual faculties are all 

dependent on the brain, and that the material world (including our brain) is determined by natural laws. In 

other words, freedom must be made compatible with determinism. 

    The German philosopher Henrik Walter claims in his recent book "Neurophilosophy of Free 

Will"(2001) that it is an illusion that the freedom of our will and determinism are incompatible each other. 

He calls this illusion "libertarianism about freedom". The libertarianistic apprehension of freedom is that 

man could always act otherwise (freedom as being able to do otherwise). Walter, however, says man could 

not act otherwise because our acts (actions) are predetermined or linked to conditions (material and/or 

social), and humanity finds moral responsibility for its actions in the conditions of existence. 

    In this paper I use Walter's arguments in order to void subjectivistic thought and to stablish the 

grounds for materialistic thought of reason. This contributes to humanity's moral responsibility for the 

environment and society.  

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 - 163 - 

Institutionalization of Philosophy and Eclecticism  
― State Strategy by Victor Cousin under the July Monarchy ― 
 
Michio ITO 
 
    In the first half of the nineteenth century in France, after the Revolution, Napoleon’s Empire 

and the Restoration, philosophy under the July Monarchy period (1830-48) kept pace with the order of 

society, that is, the national control and institutionalization of society or sciences. One of the leading players 

was Victor Cousin (1792-1867), a philosopher known as being right of the center (juste milieu), and the 

founder of the school of eclecticism, a synthesis of various doctrines.  

      First, he synthesized the modern state, which is the central theme of institutionalization. 

Second, there was the ecclesiastic doctrine. To establish an educational sytem, Cousin traveled to Prussia 

which led to the “Guizot law” (1833). However, in the process of trying to legitimize the modern state and to 

separate the church from the state, including a dispute with the French Church, which was opposed to 

state-controlled University’s monopoly, there occured the polemic on the liberty of education. Third, he 

discussed the placement of the 1789 Revolution in history. Was it the beginning or the end-point?  The 

history of philosophy, which was contained in the secondary education the “baccarauléat”, also needed to be 

rehabilitated, with the help of German and Scottish philosophy. Finally, philosophy was “eclecticized”, 

including: experimental methods and speculative methods, and psychology and systems, both German and 

French, and so on. Moreover, the field of philosophy, psychology, logic, moral (ethics) or theodicy, as well 

as the history of philosophy was set. This gave rise to National Philosophy. 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 - 164 - 

Hat das ästhetische Urteil wirklich eine Art von Allgemeingültigkeit? 
 
Sumio KODA 
 

In Kritik der Urteilskraft sagt Kant, dass das Wohlgefallen am ästhetischen 
Gegenstand , da es erst möglich sei, wenn es ohne alles Interesse zustande komme, eine Art 
von Allgemeingültigleit verlange, denn man könne keine individuelle Beschränkung als 
Grundlage des Wohlgefallens auffinden. Außerdem setzt er für das ästhetische Urteil 
Notwendigkeit voraus. Das heißt, wenn jemand eine Rose für schön hält, dann erwartet er, 
dass jedermann ihm beistimmt. Aus welchen Gründen erhebt Kant so überzogene Ansprüche 
in Bezug auf das ästhetische Urteil? Die „Deduktion der ästhetischen Urteile“ löst diese Frage  
nicht. Der Schlüssel zu dieser Frage liegt im Begriff der Zweckmäßigkeit. Gemäß diesem 
Begriff ist das Spiel unserer Erkenntnisvermögen im ästhetischen Urteil ohne Absicht an 
etwas orientiert. Aber woran? Die Auslegung, die hier von Kants Text vorgetragen wird, zeigt,  
dass es sich dabei um die Moralität handelt. Tatsächlich setzt Kant in allen Argumenten der 
dritten Kritik voraus, dass nur der moralisch kultivierte Mensch die Natur als schön ansehen 
kann. Und aus diesem Grund kann er am Ende der „Kritik der ästhetischen 
Urteilskraft“ behaupten, dass die Schönheit das Symbol der Sittlichkeit sei. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 - 165 - 

Gegenstand und Selbstbewusstsein 
― Selbstbewusstsein in der “dreifachen Synthesis” ― 
 
Yukimasa IKI 
 

Das reine, ursprüngliche Bewusstsein seiner selbst, das Kant das "transzendentale 
Bewusstsein" nennt, spielt die Hauptrolle bei der "Deduktion der reinen Verstandesbegriffe" 
in Kritik der reinen Vernunft.  

Obwohl es sich also um einen sehr wichtigen Begriff handelt, scheint Kant ihn 
bloß vorausgesetzt, aber nicht ausführlich bewiesen zu haben.. 

Im 2. Abschnitt der Deduktion gibt Kant eine vorläufige Erklärung, um den Leser 
auf die Deduktion vorzubereiten. Dort gibt Kant eine revidierte Version von seiner Theorie 
der Anschauung. Diese Erklärung, bekannt unter dem Namen "die dreifache Synthesis", gibt 
seinen Lesern eine Gelegenheit, seinen Gedankengang genauer zu verfolgen, aber wegen der 
Kompliziertheit seiner Erörterung ist sie zugleich sehr schwer verständlich. 
       In diesem Absatz möchte ich zeigen, wie der Begriff des Selbstbewusstseins dort 
abgeleitet wird. Es wird gezeigt, dass anschauliche Vorstellungen die Voraussetzung des 
Bewusstseins, aber das Urteil die des einzigen Selbstbewusstseins notwendig macht. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 - 166 - 

Desire, Good and Egoism 
― One Consequence of J. S. Mill’s Proof of the ‘Principle of Utility’ ― 
 
Toshihiro OISHI 
 
    In this article I discuss psychological egoism. J. S. Mill, in his proof of the principle of utility in 

his Utilitarianism, says the sole evidence that it is possible to show that anything is desirable is that people 

do actually desire it. He seems to be inferring that what is desired is what is desirable from the fact that what 

is seen is what is visible. Many people have discussed this analogy. The most famous and influential 

criticism of Mill is that of G. E. Moore in Principia Ethica. He criticizes Mill for his commitment to the 

naturalistic fallacy. On the other hand, the orthodox defenses of Mill insist that Mill’s proof is not strict and 

the analogy is that between our knowledge of sense experience and the ultimate ends of conduct. According 

to these defenses, as all our knowledge of sense experience depends on actual sense experience itself, the 

ultimate ends of conduct depend on the experience of desire. That is, they claim Mill does not acknowledge 

that the objects of our desires are desirable. But this means Mill acknowledges that what is desirable is what 

is desired by us and there are desires that are not desirable. Furthermore, Mill insists that each person desires 

his own happiness and each person’s happiness is desirable and hence general happiness is desirable. 

Consequently, if Mill acknowledges that there are desires that are not desirable, then some parts of one’s 

happiness are not desirable and therefore some parts of general happiness are not desirable. This means that 

the orthodox defenses are wrong, because Mill believes all general happiness is desirable. I show ‘desirable’ 

has two meanings, that is, ‘desirable for society’ and ‘desirable for an individual’. When Mill talks about 

‘desire’ and ‘desirable’ in his proof, he talks about an individual. For an individual all the objects of desires 

are desirable. Therefore Moore’s criticism is not true of Mill. Here Mill talks about the truth of  

psychological egoism.  
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 - 167 - 

Die Geschichtlichkeit der Tragödie bei Nietzsche 
 
Youichi CHAZONO 
 

Die Hauptabsicht dieser Abhandlung ist, die Geschichtlichkeit der griechischen 
Tragödie bei Friedrich Nietzsche aufzuklären. 

1888 übte Nietzsche Selbstkritik an seiner Schrift die Geburt der Tragödie. Er 
kritisierte die, die die Idee des Gegensatzes dionysisch und apollinisch ins Metaphysische 
übersetzt hatten. Er zeigt auch, dass die Geschichte selbst als die Entwicklung dieser Idee 
aufgefasst wird, und in der Tragödie der Gegensatz zwischen dionysisch und apollinisch zu 
einer Einheit aufgehoben wird （Ecce homo）. 

Und dann schreibt Nietzsche in der Vorlesung Menschliches, Allzumenschliches II, 
dass seine Schriften “zurückzudatieren” sind, und sie dazu immer von einem “Hinter-mir” 
reden. Die hier angeführten Schriften sind die drei ersten Unzeitgemässen Betrachtungen. 
Nietzsche hat ihre Konzeptionen früher als “die Entstehungs- und Erlebniszeit eines vorher 
herausgegebenen Buches” konzipiert. Das Buch bedeutet freilich die Geburt der Tragödie. 
Die Geburt der Tragödie gehört also nicht nur zu dem gedanklichen Bereich der 
Unzeitgemässen Betrachtungen, sondern ist auch von der Darstellung darin so auszulegen. 

Die Historie der Tragödie macht die drei Stufen aus, d. h. Geburt, Tod und 
Wiedergeburt der Tragödie. Die Schrift die Geburt der Tragödie als solche, die den Prozess 
der griechischen Tragödie darstellt, ist die Praxis des historischen Gesichtspunktes Nietzsches. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 - 168 - 

Die transzendentale Phänomenologie und die generative Phänomenologie 
 
Naoya MAEDA 
 

Die transzendentale Philosophie wird als ein typisches Beispiel für den 
philosophischen Fundamentalismus angesehen. Edmund Husserl gebraucht häufig das Wort 
„letzte Begründung“, vor allem als seine transzendentale phänomenologische Philosophie 
unter Beschuss geriet. Demgegenüber hat Anthony J. Steinbock in seinem Werk “Home and 
Beyond” versucht, Husserls transzendentale Phänomenologie vom Fundamentalismus zu 
befreien. Zu diesem Zweck legt er sein Augenmerk auf die neue generative Dimension, die 
Husserl in seinem späten Denken eröffnet hat. In der Tat wurde seine transzendentale Analyse 
seit etwa 1930 allmählich in Richtung auf das „Generative“ erweitert und vertieft. Steinbock 
entwickelt für diese generative Dimension eine dritte phänomenologische Methode und 
bezeichnet sie als generative Phänomenologie. 

Diese geht nicht von einem transzendental reduzierten absoluten Ich aus, sondern 
von der sich wechselseitig konstituierenden Struktur von Heim- und Fremdwelt, die sowohl 
durch die geschichtlich als auch geographisch bedingte Erfahrung kultureller Kontexte 
bestimmt wird und die Steinbock als das zentrale generative Phänomen seiner neuen 
Phänomenologie betrachtet. Die Erfahrung von Heim- und Fremdwelt besteht dabei zum 
einen in der „Übernahme “ kultureller Tradition in der Heimwelt, und zum anderen in der 
„Überschreitung” ihrer relativen Bedingtheit durch die Begegnung mit der Fremdwelt. 
Insofern Steinbocks generative Phänomenologie die Beziehung zwischen Heim- und 
Fremdwelt als sich wechselseitig konstituierend betrachtet, unterscheidet sich sie vom 
Cartesianischen Fundamentalismus. In meinen Augen sollte jedoch die Heim-/Fremdwelt- 
Struktur selbst als Grundlage der generativen Phänomenologie angesehen werden . 
 
 
 




