
Title アメリカ演劇過去15年の軌跡 : KopitとAlbeeの歩ん
だ道

Author(s) 田川, 弘雄

Citation 大阪外大英米研究. 1977, 10, p. 53-67

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/99024

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



アメリカ演劇過去 15年の軌跡

- Kopi tと Albeeの歩んだ

田川弘雄

1 9 6 0年以後のアメリカ浪劇を論じる場合，二つの劇の上浪から始めねばな

らないc 一つは 19 6 0年1月7日に， Arthur L. Kopitの OhDad, Poor Dad. 

Mammas Hung you in the Closet and I'm Feeling So Sad がボストン郊

外ケンプリッジで開幕したことであり，一つは同じ月にニューヨークのプロビン

スタウン・プレイハウスでEdwardA I beeのTheZoo Storyがアメリカで初

演されたことである c

1 9 5 9年に TheConnectionを発表したJackGelber と共に，この二人を

Martin Esslinがその著書 TheTheatre of the Absurd でアメリカにおけ

る不条理劇作家としてあげているという理由だけでなく，この二人の劇作家の作

品が新しい時代の到来を告げるように思えたからであったc

オニールに始まり，ウイリアムズ，ミラーなどによって受けつがれてきたアメ

リカ浪劇の伝統は，大体においてリアリズムの系譜であったc イプセン，チェホ

フの流れを汲み，写実にたより，言語をコミニュケイションの主たる手段とし，

論理的に理解できるテーマをもった劇が主流を占めていたc フランス流の

義の洗礼をうけたいわゆる不条理劇はアメリカには無縁なものと私は思っていた。

勿論living Theatreの物語，筋，人物描写，対話を棄て，さらには全ての伝

統的な表現媒体を放棄しようという動きを無視するわけではないが，それはアメ

リカ演劇の中では一部の動きと見ていいと思っていた c

コビットの劇は題名も奇妙なものであったが，舞台にくりひろげられる世界も

観客を驚かすに充分なものであった。

マダム・ローズペェトル (Madame Rosepettle)は夫を全く自分のものにし

なければ気がすまない強烈な女性であるc 自分の意のままになる醜い男を夫にし，

-53 -



自分の意に従わないと知ると彼を殺し，その勝利のシンボルとして夫の死体を棺

にいれ旅先にまで持ち歩くといった女性を主人公として，強い性としての女性を

シューレアリスティクな形式で描くもので，登場人物も誇張され，舞台装置も奇抜

で，次第に大きく成長していく植物「はえじごく」，セリフをしゃべる魚ヒ゜ラニ

ヤ，自分の意志で開閉するドア，自由に動き廻る椅子，押し入れから出て来て人

に抱きつく死体などヨネスコの劇を想わせるものがあり，観客は驚きと奇妙な恐

怖感をもって劇場を去るのであった。私などは単純にアメリカにヨネスコ登場とば

かり手を打って喜んだのだった。

Robert Brustein は，コピットを「新しい傾向を真似る内容のない作家であ

る」と次のように評している。

"As with a growing number of aspring young dramatists, he (Kopit) has 

a tendency to ape the techniques of avant-garde without adding anything 

original of his own. " (1) 

またウイリアムズのパロディに過ぎないという評もありはしたが，マルテイン

・エスリンは次のように評価してコビットの将来に期待していたc

"... there is enough evidence of his genuine concern with the problem of 

the play to prevent it from being a mere parodistic joke, and Oh Dad, 

Poor Dad,…shows considerable promise. Only time will show whether 

Kopit will take the plunge into the Theatre of the Absurd or revert to 

the psychological thrillers of Broadway." 2 

Oh Dad, Poor Dad,を書いた時，まだハーバド大学の学生であったコピットに

私などはアメリカにおける不条理劇の未来を託していたのだったc

コビットの次作， The Day the Whores Comes Out to Play Tennis でも

技法的には人を驚かすに充分であり，不条理劇作家としての道を歩んでいたが，

その奇抜さが内面的必然性を伴うかどうか疑しく思っていた。そして，その後の

作品に注目していたのだが， 1 9 6 8年に発表した Indiansでは不条理劇の手

法のなごりを残しながらも，社会的発言もった作品を発表した。舞台はシューリ

-54 -



スティックなスペクタルを駆使したものであるが，そのテーマは，白人によるア

メリカインディアンの圧迫というアメリカ固有の問題を扱っている。この劇はイ

ンデアン挽歌といった単なるフォークローではない。インデアンのおかれた情況

を描くことによって，ベトナムの問縣について民衆の意識を喚起しようとしたも

のであった。

Indiansがアメリカで初演されたのは 19 6 9年 5月6日ワシントンの the 

Arena Stage であり，同年10月13日にプロードウェイで開碓したのであるが，

その前年の夏にロンドンでロイアル・シェクスビア劇団によって上演された。こ

の年ロイアル・シェクスピア劇団は，アメリカの劇を集中的に上演することを決

め，エドワード・オルビーの A Delicate Balance などとともに，このコヒ゜ッ

トの新作を選んだのであった。劇作家でもあるジャック・ゲルバーが演出し，素晴

しく華麗な舞台が出来上ったが，中心要素である「南部神話の虚構性」の表現と

しての面が充分に理解されていなかったために，作者の意図が完全には舞台に結

実していなかったといわれる。そこでアメリカでの上演に際してはずいぶん

修整された。ロンドンでは Buffolo Bill の WildWest Showに全面的に焦点

が合わされていたが，ワシントンでは，大統領派遣の上院議員団とインデアンの

やりとりに劇の上演時間の殆んど半分を割りあてている。 GeneFrankelの演出

と， Stacy Keachの好演によって，ワシントンの上演は大成功を修めたのであ

ったc

1 3場からなるこのスペクタクルは一応， William F. Codyというアイオワ

州生れの男が， 1 8 6 8年，鉄道建設が西部に伸びた時に，作業員の食糧を供給

するための職につき， 42 8 0頭の野牛を殺し， Buffalo Bill というあだ名を

たまたま西部で取材していたジャーナリスト Ned Buntlineによって誇張

して紹介され，西部の「英雄」となり，小説や劇の主人公になり更に，その劇を

自ら浪じるために実在の酋長などを加えて Buffalo Bills Wild West Showを

1 8 8 3年に上演して成功をおさめるという歴史上の事実を骨子としているc

だが作者の意図は西部の英雄バッファロービルをはなばなしく描くことではな

-55-



かった。観客は劇場に入ると幕のない舞台に三つの大きなガラスケースを見る。

客席のライトが消え，ケースの中にバッファロービルとインデアンの酋長 Sit-

ting Bill の等身大の像が浮び上る c 第三のケースには野牛の頭，血ぬられ

たインデアンのシャツ，古いライフルが入っている c この第一場は象徴的に

Wild West Showの舞台を示しているが，登場したバッファロー・ビルもこ

のショーにいやけがさしているらしく「英雄」も色あせた感じで

" I believe I…....ama.….hero…..A GODDAM HERO ! 

という言葉で暗転する c

第二場では酋長シッティング・ビルが厳冬に飢と寒さに苦しむインデイアンの

苦境を訴え，大統領が派遣した視察団とのやりとりが描かれる c

第三場はロシアの大公の前で，バッファロービルは 10 0発で 10 0頭の野牛

を仕止めるという業をみせる c バッファロー・ビルはジャーナリスト Buntline 

のおだてに乗って大公の前で，自分が西部の英雄であるかのように誇張した話を

し，自分でもそのような気分になり，大公の「コマンチを打て」という気まぐれ

な命に，自分の友人であり，コマンチでもないインデアン Spotted Tail を打

ち殺してしまう c 大公は喜び，バントライン記者には良いニュースが出来たのだ

が，バッファロー・ビルの心は重いc

以後，奇数の「場」は大西部ショーの舞台を中心として西部側の名場面が描か

れる。 Geronimoの極悪残忍な様子， Chief Josep, Sitting Bull などイン

デアン酋長達が語る亡びいくものの哀歌，インデアンの乙女 Teskanjavilla の

救出， Wild Bill Hickockの悪者振りなどが紹介される。ドイツ人俳優が演じ

るUncasインデアンの次のセリフはこのショーの根底にある白人の真意をあらわ

して興味深い。

" I had this vision: the wllite man is great, the red man nothing. So, if 

a white man kills a red man, we must forgive him, for God intended man 

to be as great as possible, and by eliminating the inferior, the great man 

carries on God's work." 3 

-56 -



偶数の「場」はインデアンと上院議員団とのやりとりにあてられる c インデア

ン達は大統領自身が来なかったことに不満をもちながら，白人の学校で教育を受

けたJohnGrassを代弁者として，インデアンは狩猟民族であるので農耕は出来

ないこと，大統領が約束した食糧や金をくれないこと，インデアンをクリスチャ

ンに改宗させようというのは無理であること，インデアンの大切な食糧である野

牛が消滅したことなどを訴える c

インディアンを劣等民族と軽蔑してかかり，条約の意味が理解で

きず，契約不履行を平気ですることを非難し，政府のおかげで生活できているイ

ンデアンが何の不満をのべることができようかという態度をとり，両者の話は全

く噛み合わない。

終幕の第十三場はバッファロー・ビルとシイテング・プルとの対話を通して，

クリスチャンの愛の名のもとで行なわれる白人のインデアンに対する残虐行為が

批判される c インデアンの友であり，理解者でもあったバッファロー・ビルが心

ならずもインデアンの重要食糧である野牛の絶滅に力を貸すことになり，インデ

アンのためによかれと思って開いた大西部ショーも白人の自己弁護の手段として

利用される破目となったc 死にいくインデアン達の呪いの言葉を背景に，アメリ

力政府のインデアン政策をたたえるセリフを暗誦するところで幕となる。

この劇を見て，私はコピットの変貌を感じるのである c ハーバート大学の学生

の頃から劇を書き， DonJuan in Texas, Across the River Into the Jungle 

など学生達により上演されたものにしても，後に職業劇団によって演じられた諸

作にしても，オにまかせて書きまくり，観客を驚ろかし，興奮させ楽しませるこ

とを目的として，技法的に奇をてらう面が強かったが，この作品では社会的発言

が見られ，劇に彼のいう実質 （substance) が加ってきたのである c

コピットと週刊新聞 VillageVoice の批評家JohnLahrとの対話によれば，

この劇の着想は 19 6 6年だったという。コビットはこの劇を書く動機について，

I wanted to expose the madness of our involvement in Vietnum. 
9, 4 

という。 当時，アメリカが病んでいると思ったヒ゜コットはアメリカがベトナム

-57 -



で何をしているのか，何が目的なのか，何故に闘っているのか，これらの問題を

劇的に扱うために，インデアンの圧迫史を題材に選んだという。ベトナムの問題

をインデアンの問題と同一視するところに私達東洋人にしてみれば，白人の独善

的感覚を感じざるを得ないが，コビットがともかく社会意識をもち， 「参加」の

態度を示したことは評価しても良い。

この劇を見終えたときに，私は作られた歴史上の「神話」のおそろしさに慄然

としたのだった。西部での紛争，特に白人達がインデアンにした行為を正当化

するために，西部のmythを作りあげていった過程を見せられ，歴史というもの

が確固とした具体的存在であると思っていたのが，虚構に過ぎないことを知らさ

れ，我々の存在の土台を持ち去られたような恐怖を感じるのである。

コビットはロックフェラー財団の援助を得て，西部の歴史をできるだけ深く研

究したという。そして見出した歴史の混乱状態を劇において描くためには観客の

時間，空間などの認識を混乱させる必要があったc この目的のために，ある歴史

上の人物を正当な場所，時点から抜き出して，その人が居たこともない時，所に

おきかえることをわざわざやった c ここに不条理劇の手法が生きているともいえ

るのだc

西部の歴史はインデアンとの争いの歴史でもあったc そこには虚偽と偽善が満

ちていた c

一枚の毛布を広げる土地の借用を申込んだ白人が次にしたことは，毛布の糸を

ほどいて長く伸し，何エーカーもの土地をかこみ，その土地の所有権を主張した

という話がインデアンの間に語りつがれている c この話に秘められているインデ

アンの不信感は，白人とインデアンの土地に対する感覚の違いに根ざしている c

劇中においてバッファロー・ビルはこの違いを次のように説明する。

"The majority of them (Indians) don't understand how land can be owned, 

since they believe the land was made by the Great Spirits for the benefit 

of everyone. So, when we (white men) do buy land from'em, they think 

it just some kind of temporary loan…”5  

-58-



狭いヨーロッパで得た「限られた土地」に対する所有権という概念をもつ白人

と，広大なアメリカの大地に住み「土地は全ての人のもの」と考えるインデアン

との話がうまく噛み合う筈はない。この両者の考えの相違が紛争や契約不履行の

原因となり，白人のインデアン攻撃の口実ともなった。

インデアンを更に当惑させたのは白人の攻撃には人道主義的という仮面が着せ

られていることだったとコピットは言う。

"What baffled the Indians was the guise of humanitarianism that went along 

with these attacks…..The Indians were baffled because they'd never seen 

an enemy like this, who claimed to be doing everything for the Indians." 6 

ピュリタン的背景をもつアメリカ移民達はその宗教的倫理観からいって自分達

の侵略行為を合法化する必要があったc この合法化の手段として西部の mythと

heroが生み出されたのであるとコビットは考える c

“… so there was a great need for men with whom the nation could identify, 

was excited by and could look up to. So there began a process of romanticizing 

the West and the Indians.…•American needed heroes and a history to 

justify the violence and lawlessness." 7 

「英雄」とは彼がやったならば全ての悪業が正当化されるほどの人気の強さを

持っ人であり，作りあげられた「神話」の中で人々に夢とあこがれを与え，アメ

リカの場合，西部への前進の意欲をかきたてる人物だったのである。この条件に

適合し，たまたま「英雄」にしあげられたのがバッファロー・ビルである。自分

の責任でなく有名になり，自分の知らぬうちに大衆の想像力をかきたて，西部へ

の夢をあおり，インデアン圧迫の手先となったこの男の悲劇は，歴史の虚構性を

私達に強く印象づけるのである。

ベトナムヘの米国の介入の諸理由の偽善性の告発としての意味を当時としては

充分に果したであろうし，今日，読み返してみても，内容 （substance) をもつ

-59 -



芸術作品として高く評価できるのであり，不条理劇作家の立派な変身の実例とし

て19 6 0年以後のアメリカ演劇史の記憶すべき出来事である。プレヒトの作品

にも似て，民衆に「参加」する意志を喚起する劇を書いたという意味で，プレヒ

ト的転身と称えたい。

もう一人のオルビーについて今更くどく述べる必要はないのだが，オルビーを

除いて 60年代以後のアメリカ演劇は語れないので一応彼の作品を追っていきた

し‘°

The Zoo Storyは 19 6 0年1月 TheProvincetown Playhouseで Bee-

kettの Krapp'sLast Tape とのダプルビルで上演された。ベケットの劇が抽

象的に人生の深淵の暗さを暗示するのに対して，オルビーの劇の人物はリアルで

あり，観客は自分自身をJerryと Peterの二人の登場人物のそれぞれに投影し

て共感をもつことができるものであった。 Jerryの孤独の原因を劇の展開にした

がって探ると， David Riesmanが現代アメリカ人の典型的な性格類型だとする

the other -directed characterの特徴をあらわしていることがわかり，フラ

ンス流の不条理劇というよりは，現代アメリカ人の孤独と，その救いの求め方を

端的に表している劇である。またこの劇で，オルビーがアメリカの中産階級の生

活意識，即ち Peterによって表象されるいわゆるthe American Dream の上

にあぐらをかいた意識を根底からゆり動かしたところに意義があると思える c

マルティン・エスリンも，この点を次のように評価してオルビーを不条理劇作家

に加えている c

"Edward Albee comes into the catagory of the Theatre of the Absurd precisely 

because his works attack the very foundations of American optimism." 8 

次作品 TheSandbox更に TheAmerican Dreamは， TheZoo Storyより

もいわゆる不条理劇に近いものであった。特に TheSandboxでは Granmaに

表象されるthepioneer stockの立派さをたたえるとともに，そのアメリカ精

神の源流ともいえる開拓者の精神を受けついだ人々を圧迫する現代アメリカ社会

-60 -



に対する痛烈な批判がある。同じテーマの少し長い劇 TheAmerican Dream も

前作よりは簡潔さは欠けているが，エスリンをして， ＂Albee has produced 

a play that clearly takes up the style and subject matter of the 

Theatre of the Absurd and translate it into a genuine American 

idiom." 9といわしめたものであった。

次作 Who's Afraid of Virginia Woolf ?はオルビーのプロードウェイ登場

第一作だが，エスリンのはった不条理劇作家というラベルをこえて，オルビー独

自の世界を展開した作品であった。

幕が上ると，観客は UtaHagenの浪じる Marthaの Whata dump!という言

葉に驚く c これがニューイングランドの大学助教授の奥様の言葉とは。このマー

サァと夫の George,そして新任講師 Nickとその妻Honeyがくりひろげる

遊戯の面白さ，相手の心理の急所をつつき，お互いにその傷口をなめあって楽し

んでいるマーサァとジョージ，この遊びの Iレールを知らないでとまどっているニ

ック夫婦を刺激剤として，愛の秘戯をつくしているようにおもえる中年夫婦，こ

の芝居はテーマを詮索しないでも，知的なお遊びとして結構楽しいものであったc

私には言葉のニューアンスは充分にわかりはしない。しかし，その時の流行語，

時事用語，学生用語などを織りまぜ，アメリカ人観客の耳にはいろいろな協和音，

不協和音がある場合には心地よく，ある場合には不快に感じられたようである c

言語の崩壊が叫ばれて久しい。その崩壊とは何だろう c 言葉とは所詮約束事だ。

その約束の基盤がくずれると相手に意志は通じなくなる。だから意志の伝達には

ルールの了解が必要なのだc Who's Afraid of Virginia Woolf?で見せるジ

ョージとマーサァの言葉の遊びは，このルールは現代では特定の人々の間にしか

了解されない，だからこそ，お互の間にJレールを作りそれを必死に守るしか，意

志を伝える方法はないということを教えてくれるc ニックは終幕では序々にJレー

ルになじんできたようだが，ホネイはゲームに終りまで加わることができなかっ

た。

批評家達はこの劇のテーマについて多くのことをいっている c この劇はアメリ

-61 -



力における夫婦関係の不毛性を諷刺しており， 「想像上の子供」はこの不毛性か

らのがれたいという女性の願望の表現であるとか，ニックの表象する科学とジョ

ージが象徴する歴史との対決であるとか， The Zoo Story のジェリィとヒ°ータ

ーの争いの再現であるとか，枚挙にいとまのないほどであり，それぞれもっとも

であり，正しいものであろうが，オルビーの目指したものは，言葉の遊びの意味

を観客に感じさせることにあったと私は思う c観客はこの言葉の遊戯に唖然とし

ているうちに自分が心に懐く問題意識の範囲においてゲームのルールを理解し参

加したのだろう。批評家が指摘する現代的テーマ，アメリカ的テーマがここに扱

われているために多くの観客のゲームヘの参加が可能になり，この劇が興行的成

功をおさめたのだと思う。

私はこの Who's Afraid of Virginia Woolf? がオルビーの最高作と考えて

いたので，昨年十月，大阪のアメリカンセンターでオルビー氏の話を聞く会があ

ったときに司会者の山崎氏の言葉をかりて， 「Who'sAfraid ?以後の昨品は良

くないといわれるが」と質問したところ，オルビー氏は「 Who'sAfraid ?のよ

うな作品ならば毎週でも書くことができる c それまでの作品では，アメリカの中

産階級の意識とか人種問題とか個々の問題を批判してきたが，それ以後の劇では

アメリカ全体の問願を扱っている c 個々の問題の背後にある原因，社会を動かす

「無意識的な動機」に対する批判を試みている c 」と，バァジニア・ウルフ以後

作品の傾向が変ったことを認め，この「後期」の作品がヨーロッパで好評である

ことを強調されていた。

後期の作品において個々のアメリカ的テーマが簿れ，抽象的になってきたこと

は私達の目にも明らかである。次作 TinyAliceがあれほどの舞台装置の奇抜さ

にもかかわらず，必ずしも好評でなかったのは，アメリカ的テーマの欠如とテー

マの抽象性にあったように思える。

この劇の主な舞台である MissAliceの館の書斉にはこの館の精巧な模型が置

いてあるが，その模型の書斉には更に小さな模型が置いてある。そしてまたその

書斉には・・・・・・・・・と果しなく小さなレプリカは続いてい＜ c 本物の館のある部屋が

-62 -



火事になると，全ての模型のその部屋からも火の手が上るという具合で，果して

どれが実物か，実物と思っているのが実は複製ではないかさえ思えてくる。初め

から終りまで， ヒ゜ランデルロの劇のような現実と幻想の入り混った世界をくりひ

ろげていくので，観客はただ唖然として劇を見，そして見終った後，それぞれの

立場から意味を見つけ出そうと勤めるのであった。

Tiny Aliceは宗教の権威の否定，言語の崩壊を実証する枢機卿と弁護士との

対話，幻想と現実との交錯c 孤独と死のテーマなど不条理劇の要素がそろいなが

らも，観客に訴えるところが乏しく，プロードウェイでは成功作とはいえないc

それは前にも述べたようにテーマの抽象性に帰因する c あるいは登場人物の抽象

性によるといいかえてもよいc オルビーの劇は一，二の例外を除いて，単に象徴

ではない生きづいている現実の人間を扱ってきた。だが TinyAliceにでてくる

人物は全く現実感にかけている c 虚像と実像の問頗にしても抽象的であり過ぎて

アメリカの観客の生活実感からははど遠いものになったのだろう e また作者の作

劇術の技巧が作者の内面にある思想感情が充分に熟するのを待たずして先走りし

たともいえるc

オルビーは 19 6 6年には A Delicate Balanceによってピュリッア賞を与

えられた。目を奪うばかりの舞台技巧の極致を示した Tiny Aliceとは異なり，

いたリアリズム調の劇であった0 Richard E. Amacher が“Thewell-

made play in the Theatre of the Absurd " 10 といみじくも名付けているが，

何かはっきりしない恐怖感にとりつかれた夫婦が救いを求めて親友Tobisのとこ

ろへやってくる。このために郊外で隠退生活をいとなんでいるトビス一家のかろ

うじて保たれている「微妙なバランス」が破られる c 正体不明の恐怖感という不

条理劇のテーマを，エリオットのカクテルパーティを連想させる知的な会話で描

いていく。その夫婦をおそった恐怖は，老齢のものが感じる死に対するものだろ

ぅヵ％孤独感に対するものだろうか，いずれにしても TheSandboxやTheZoo 

Storyと同じテーマだし，この劇中の猫についての話は「Jerryと犬の話」 に

類似している c The American Dreamの Momと Dady, Who's Afraidのマー

-63 -



サァやジョージの類型も登場し，オルビーのテーマの総集編ともいうべきものだ

が，それがこの題名通りの「微妙な均衡」を保ち，ベケット風の枯れた大人の劇

になっているのである。

1 9 6 8年の作品 Box and Quotations From Chairman Mao Tse-tung 

は技法的に純粋の不条理劇にかえったc この劇の序文にオルビーは「作家は変革

を試みねばならぬ」と次のように記している c

"... the playwright must try to alter his society…the playwright must try 

to alter the forms within which his precursors have had to work." 11 

同じ年にコビットが Indiansを書いたのと同様の意識にたって書いた劇では

あったが，オルビーの目指したのは前段の社会変革よりも後段の形式の改革であ

った c 作者自身は言葉を音楽にしようと試みたという c 毛沢東語録もヵールトン

の詩も，ここではもともと持っている言葉の意味論理を伝える機能を失って，バ

ックグラウンド・ミュージックとなり，言葉は断片と化して本来の意味をなくし

てしまう c これがオルビーの狙いであった。毛沢東語録からの引用によってアメリ

カ人に内在する共産主義に対する恐怖感を喚起し，アメリカ人の多くが知ってい

るカールトンの詩を使って老人の孤独感を描き，それを背景として一老婦人の死

の恐怖を描き出したのである c だが，はたしてピンターがやったような言葉の断

片化に成功しただろうかc 毛沢東語録は革命の教本としては使われていないが言

葉の論理はこわされていないc その文書の用途の変更はあるけれど，

その機能を果しているのであって，言葉が無意味な断片になっているという大げ

さなものではないc 技法的には変っているように思えるが， TheSandbox など

と同じく孤独と死のテーマを描くもので，特に目新しいものではないc

老齢と死についての考察はオルビーが劇作を始めた頭初よりの重要なテーマで

あったが， 1 9 7 0年代になってこの傾向が更に強くなってきた。 19 7 1年上

梱の AllOverはある大立物の死の床に集る妻，妾，親友，息子，娘，医者など

の対話を通して，死とそれにあつまる人間関係を論じている劇であり，昨年上演

-64-



された Seascapeは死後の世界の展望といっても良いものだc

Seascapeを死後の世界の展望といったが決して暗いムードのものではないc

老夫婦が海岸の砂浜に坐って人生を回顧している。海の底をあこがれていたとい

う夫Chariieの少年時代の話。夫が背を向けてねるのは他に女がいるからだと思

い離婚を考えたことがあるという妻の話c いろいろ人生をふり返って語っている

二人の前に，青いとかげ夫婦が現われる e 「このようなありもしないことが起る

」とは死後の世界にいるからだと思い込むチャリイ，この老夫婦ととかげ夫姉と

の対話が始まるが，英語は通じるものの，それに対応する概念を相手がもってい

ないために説明を一つ一つに加えねばならないc 愛も怒りも悲しみも感情という

ものを持たなかったとかげの妻 Sarahが「悲しみ」 「淋しさ」という感情を知ら

されて，そのような感情が複雑に交錯する地上には自分達の居る場所はないと

り，海中の世界へもどっていくという話であるc

とかげ夫婦と話をするというのはおとぎ話のようでもあり，チャリイが思い込

んでいるように死の世界の話なのか，また老夫婦の白昼夢なのかどうにもわから

ないc 人間は魚から進化したものだから，そこへもどるというのか，オルビーが

形而上的思考を伝えようとしても，わかってくれないアメリカの観客を「とかげ

と話しているようだ」と皮肉りたいのか，或いは，孤独とか淋しさという感情を

知ったことが人間の不幸だというのだろうかc ジェット機に表象される近代文明

を批判しているのか，いろいろの要素があり，多様な解釈が許されるだろうが，

全体のムードとしてはおだやかで「いろいろなことがあるが人生は耐えねばなら

ない」という考えが背景にあり，むしろ明るいユーモアが会話に感じられる c そ

れはベケットの作品にただよう諦観に達した枯れたユーモアと近いものである。

この Seascapeはアメリカ的泥くささから抜けたヨーロッパ風の洗練された剌と

いって良いだろう。この作品がヨーロッパで好評だったのは当然のことだろうし，

この作品にピュリッアー賞を与えた批評家が，アメリカの観客を代表していると

考えるならば， リアリズム指向から脱皮したアメリカ演剌及び観客の成長が伺え

るのである c

-65 -



オルピーは 19 6 2年に Manchester Guardin 紙の紙面で次のような発言

をしている。

"It is my guess that the theatre in the United States will always hew more 

closely to the post-Ibsen-Chekhov tradition than does the theatre in France, 

let us say. It is our nature as a country, a society. But we will experiment..."12 

リアリズム演劇がアメリカの風土、に合うことを知りながら，不条理劇の手法を

用いることをくり返し，フランス風の洗練された舞台をアメリカにもたらそうと

したオルビーが達した一つの境地が Seascapeであるといっても良いだろう c

'60年代の始め，当時流行のヨーロッパの不条理劇の模倣をもって作家生活を

始めた二人の作家が，一人は明確なアメリカ的テーマを追いプレヒトの劇のよう

に民衆に「参加」を求める作品に自己の境地を見出し，もう一方は広く深く人間

の問題を考察するベケットの劇にも似た円熟した境地に達したc このいずれがア

メリカ演劇の本流にあるのか，やはりリアリズム劇が根強さを示すのか，また戯

曲ばなれしたリビングシアター流のものが中心を占めるのか予断をするのは難し

いが，コピットとオルビーが模索して通った軌跡が過去15年間のアメリカ演劇

の歴史の大筋であると断言することは許るされるだろう c

-66 -



NOTES 

(1) Robert Brustein, Season of Discontent (London, 1966) p. 63. 

(2) Martain Esslin, The Theatre of the Absurd (Garden City, N.Y., 1961) 

p.228, 

(3) Arthur Kopit, Indians (New York, 1971) p.52 

(4) Kopit, p.l. (appendix) 

(5) Kopit, p.80. 

(6) Kopit, p.20. (appendix) 

(7) Kopit, pp.25-26. (appendix) 

(8) Esslin, p.225. 

(9) Esslin, p.226. 

(10)Richard E. Amacher, Edward Albee((New York, 1969), p.154. 

(ll)Edwzrd Albee, Box and Quotation from Chairman Mao Tse-Tu喝

(London, 1970), p.2. 

(12) W.J. Weatherby, "Do You Like Cats?" Manchester Guardian 

(June 19, 1962), p.7. 

-67 -






