
Title 『マクベス』の「異本」群と魔女像

Author(s) 正木, 恒夫

Citation 大阪外大英米研究. 1983, 13, p. 111-122

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/99068

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



「マクベス」の「異本」群と魔女像

正木恒夫

「マクベス」の異本といえば，厳密な意味では，現存する最古の版である第 1

—ッ折本 (F1) が 1623 年に出たあと， 1632年から 85年にかけて刊行された，

恥から凡にいたる 3種のニッ折本ということになろう。 F2―恥のF1に対する

異同は微小である上に，改善とはみなしがたいものが多いため，現行の諸版はF1

を唯一の底本とするのが通例である。私がここで「異本」と称するのは，このよ

うな， 的な意味における異本ではない。私が問題にしようと思うのは「マ

クベス」における「ヘカト場面（theHe cat scenes)」と，それに関係する 2

つの作品． ミドルトンの「廊女」 (TheWitch, c. 1609)と，ダヴナントによ

る「マクベス」改作（ Davenant's version of Macbeth, 1663-4)のこ

とである。私はこれらの作品を，書誌学的な意味ではなく，受容美学的な意味に
1) 

おける「異本」として考えてみたいと思う。 つまりこれらの「異本」群を，広

い意味での同時代人による麿女理解の表現とみなし，そこから逆に照射された「マ

クベス」の廊女像を考えてみようというのである。

「マクベス」において廊女があらわれる場面は全部で 4つあり，そのうちの2

つに，ギリシャ神話の冥界の女神ヘカト（ヘカテー）が登場する。ヘカトは早い

時期から呪法の女神としても知られてきたから，廊女と共に劇作品の中にあらわ

れること自体には，何の不思議もない。ただ奇妙なのは， 2つの場面にはそれぞ

れ1曲ずつ歌が含まれているのに， F1では最初の数語が印刷されているにすぎず，

その全文はミドルトンの「腱女」とダヴナント版「マクベス」の中に（小さな異

同をともなって）収められているという事実である。その事情をどのように推測
2) 

するにせよ， たしかなのはこのことによって， 「マクベス」のヘカト場面と他

の2作品における廊女場面との間に，緊密な関係が生じていることであろう。同

- 111 -



じ歌を別の作品に転用するためには，前提として，劇的ヴィジョンと様式感の一

致がなければならない。従ってヘカト場面が2つの歌を含むことから，これらの

場面と他の2作との間に等質の演劇空間＿特殊的には閥女像一ーの成立を予想

することができる。ではその廊女像と「マクベス」の他の部分における廊女像と

の間に違いがあるとすればどうか。 2つの異なった魔女像が 1つの作品の中に共

存するとすれば，そのことを一体どう考えればよいのか。そこには同時代人の，

シェイクスピアの魔女を理解しようとする努力のあとがみられるというのが私の

考えだが，そのことを論ずる前に，「マクベス」の廊女像をめぐる問題について，

若干ふれておかねばならない。

「マクベス」にあらわれる 3人の腹女の素性については，既にしばしば論じら

れてきたが，いまだに決着がついているとはいいがたい。彼らは自ら称するよう

に， 「運命の姉妹 (weirdsisters)」すなわち運命の女神たちなのか。それと

もマクベスの心理の投影にすぎないのか。プラッドリはこの 2つを当代の支配的

な見解としてあげながら，その双方を否定した上で，彼らは「女神はおろか，い

かなる意味でも超自然的な存在ではなく，ぼろをまとった，貧しい， しわくちゃ
3) 

の……不愉快この上もない老婆」にすぎないと断定する。 ところがその同じ廊

女が，ファーナムにとっては， 「けっして生身の應女などではなく」，「超自然
4) 

的な悪の手先」なのである。 このような解釈の不一致を招くあいまいさの原因

は，もとよりシェイクスピア自身にある。第 1に彼は，下敷に用いたホリンシ

ェッドの「年代記」から， “weird sisters”なる人物と名称を借用した。 3人

の廊女たちは，自ら ‘‘weird sisters"と称する。マクベスとバンクォーにとっ

ても，彼らは何よりもまず‘‘weirdsisters”であり，又は“weirdwomen"なの

である。

第2にシェイクスビアはセリフの中で “witch"という語を， 廊女の呼び名とし

てはただ 1度しか使わなかった。しかもその唯一の用例はののしりであり，（ ‘‘Aroint
5) 

thee, witch! " - I-iii. 6）， 類例 (Err.IV.iii. 79ほか）にてらしても，

「廊女」そのものを意味するとは必ずしもいえない。同じことは類語の“hags"

(IV.i.48)についてもいえる。また麿女が登場する 4つの場面の卜書が， F1以

来すべて “Enter(the) three witches.’'となっていることも事実だが，こ

- 112-



6) 
れは書写の過程で加筆された可能性があり， しかもセリフとして観客に達する

ことばではないから，無視することができる。さらに 18世紀のロウによる校訂

以来‘‘I.witch...2.witch...”等となっている頭書（speechprefixes)は，

F1では全て“1....2....”等の数字だけですまされており， “witch”なる語は用い

られていない。

第3に，しかも一方でシェイクスビアは“weirdsisters”に，その登場の瞬

間から“witch” の相貌を露骨に与えている。 1幕 1場で“Graymalkin”（猫）や

"Paddock" (ガマ）などのfamiliars(使い賊）によびかける 3人の老女は，

まさしくイギリスの(animal familiarsの頻出によって大陸の廊女とは異な

る）賊女にほかならない。こうした閥女的イメージは 1幕 3場になると，いっそ

うの速度と密度をもってつみあげられていく。第2の魔女か豚を殺してきたとい

うと，第 1の應女か，女に栗の無心をことわられた腹いせに，夫の船乗りにとり

ついて精気をぬいてやるのだと言い，第2の魔女は手助けに風を貸してやろうと

いう。これらは全て，胤女裁判の自白の中に出てきてもおかしくはない，ごく常

識的な闘女の悪行(maleficia)だといえる。つまりシェイクスピアは，一方で

は“weird sisters"なる名称を用い， ‘‘witch”という語の使用をほぼ完全に

さけなから，他方ではその「運命の姉妹」たちに，ホリンシェッドではなかった

靡女的性格を付与しているのである。

このようにテキストそのものがはらむ矛盾を前にして，現代のシェイクスピア

学では，眺女の性格のあいまいさをそのまま受けとめて，むしろそのこと自体を

積極的に評価しようとする態度が，次第に定着しつつあるように思われる。たと

えばプラッドプルックは， 「マクベス」の屈女をとりまく多様な文化的背景につ

いてすぐれた要約を行なった後に，この作品における超自然の扱い方には， 「微

妙に統御されたあいまいさの効果」があり，一元的な説明は不可能だという。
7) 

また 17世紀演劇における廊女と廊術の問題を集中的に論じたトマス・ハリスは，

「運命の姉妹」をとりまく神秘性は，作品の主題ともかかわる重要な要素であっ

て，シェイクスビアはそこに，伝統によりつつもそれを超える新しい麿女像を創
8) 

造したのだと考える。 さらにホニグマンは，観客意識の角度から「マクベス」

を読み直す作業の中で，廊女の素性は最後まで明らかにはされていないと言い，「批

-113-



評に毒されない」素朴な観客なら，老女たちを独特の神秘的存在として受けとる
9) 

はずだと述べている。 こうして現代のシェイクスピア学は，「マクベス」にお

ける魔女像のあいまいさについて，格別の理解を示すことになった。だがシェイ

クスピアの同時代人にとって，「マクベス」の廊女はそれほど分かりやすい形象

だったのだろうか。むしろそこには特有の分かりにくさがあって，その分かりに

くさが，私のいう「異本」群の成立をうながしたのではあるまいか。

「マクベス．」の「異本」群は，次の 3つからなる。

(1)「マクベス」のヘカト場面。具体的には 3幕 5場（終り近くに歌“Come

away…’'の卜書がある）， 4幕 1場39-43 (末尾に歌‘‘Blacks pi r its••·" 

の卜書がある），同125-132(ヘカト自身は登場しない）。

(2)ミドルトンの「廊女」のうち，應女たちの登場する場面。具体的には 1幕 2

場， 3幕 3場（歌“Comeaway…”の全文を含む）， 5幕 2場（歌 “Black

spirits…’'の全文を含む）。

(3)ダヴナントによる「マクベス」改作。特に 2幕5場（新たに追加された場面），

3幕5場（歌“Comeaway…’'の全文を含む），4幕 1場（歌“Blackspirits 

…”の全文を含むほか，重要な変更がみられる）。
10) 

以下その問題を，ヘカト場面を中心に，順次検討してみよう。

「マクベス」のヘカト場面がシェイクスピア自身の手になるものか，それとも

他の作者による加筆なのかという点については議論があり，いまだに決着をみて

いるとはいえないが，大勢は加筆説に傾いているとみてよかろう。だがそのこと

はさしあたり，問題ではない。重要なのはこれらの場面が恥の編者たちによって，

まぎれもなくテキストの一部として印刷されたこと，にもかかわらずそれが，今
11) 

世紀の「マクベス」上演では，おおむねカットされてきたという事実である。

すなわち同時代人によってテキストの他の部分と同質のものとみなされ，従って

排除されなかったものが，現代人によって異質な（従って不要な）ものとみなさ

れ，排除されていることになる。このような同質性と異質性の共存の中に，実は

ヘカト場面の本質が露呈されているといえる。なぜならヘカト場面は，本来異質

なものを同質化する役割をになわされているからである。

-114-



ヘカト場面におけるもっとも重要な事件は，冥界の女神ヘカトの登場である。

集注版(NewVariorum)「マクベス」のこの部分をみると，面白いことに気

がつく。それは18世紀後半から 19世紀後半にかけて多くの評者が，ヘカト導入

を非難する世評に対して，弁護論を展開していることである。非難の対象は，シ

ェイクスピアが古典神話の女神を土俗的な魔女と結びつけた点にあるらしく，評

者たちはむしろ両者の混合こそシェイクスピアの時代の常識であったことを力説

している。この事実は一方では，その常識が「マクベス」以後数世紀の間に失わ

れつつあったことを示すと同時に，他方ではヘカトの登場が，「マクベス」にお

ける應女像の，常識への接近を意味するものであったことを暗示していよう。そ

してここにいう「異本」群の全てにおいて，ヘカト（又はヘカティ）が重要な役
12) 

割をはたしていることから， そこにヘカト（又は近縁の異教神）を頂点とする

廊女群像の存在が予想できるのである。事実この時代の廊女論者の両極ともいう

べきスコット（「廊女術の真相」）とジェームズー世（「悪魔学」）が，いずれ
13) 

も廊女の秘儀を主宰する異教神としてディアーナの名をあげている。 ディアーナ

といえば，古くからヘカトと混同されてきた女神である。「異本」群に近いジョ

ンスンの「女王の仮面劇」 (TheMasque of Queenes, 1609)でも． 狂

気の女神アーテーが登場して同じ役割をはたす。こうした図式が定着したのは，

おそらく妖精女王と妖精群という，民話的パターンからの類推であろう。そうい

えばジェームズー世がディアーナに言及しているのも，妖精の支配者としてであ

った。また当時の民俗的想像力において，魔女と妖精の混同は普通のことであり，
14) 

廊女裁判の自白に妖精が登場することもまれではなかった。 そうした互換性の

中で，ヘカトの登場が，廉女の妖精化をもたらす。 1幕3場で呪文をとなえつつ

（おそらくは後向きに歩いて）廊女の踊りを踊った魔女たちが，ヘカト場面の4

幕1場39-43では，「妖精たちのように輪になって」歌いかつ踊るのである。

ヘカト場面における腱女の妖精化は， これにとどまらない。 4幕 1場のグロテ

スクな廊女たちの招霊術（necromancy)が，ヘカト場面の3幕5場で予告さ

れているのだが，アシナシトカゲや廊女のミイラやダッタン人の唇を含むあのお

-115-



どろおどろしい大釜の煮汁が，どういうわけか，月のしずくを受け止めて呪文と

共に蒸溜するという，美しい妖精的なイメージにすりかわっているのである。（ダ

ヴナントは 4幕 1場の大釜から招霊機能を取り去ることによって，この矛盾を解

決している。ダヴナント版では．大釜がよびだす3つの“Apparitions”のかわ

りに，ヘカト自身がマクベスの問に答えるのである。）「悪廃学」にもみられる

ように．当時の俗信では．妖精を悪霊とみなす傾向が根強く残っていた。だがこ

の時代は同時に，懐疑論者のスコットが， 「ロビン・グッドフェローを世人はも
15) 

はやそれほど恐れなくなったo」 といい，シェイクスピアが「夏の夜の夢」にお

いて，かつては悪賊と同一視されたパックを，決定的に無害化しつつある時代で

もあった。キース・トマスもいうように，妖精が迷信から神話への移行を完了し
16) 

ようとしていたのである。 このような背景を念頭に，ヘカト登場の効果を考え

てみると，それは「マクベス」のあいまいで不安定な廊女像を，常識化すること

で安定させると同時に，それを妖精化することによって，劇的形象としての衝撃

力をやわらげていると考えることができる。

ヘカト登場の第 2の意義は，それが他の廊女場面に対して，一種の解説機能を

はたしている点にある。ヘカトはまず．廊女に対する非難(ill.V.)の中で，彼ら

のこれまでの行為を解釈してみせる一ー「マクベスに謎をかけ，人の生死にかか

わる事柄をだしに，取引している」 (4-5)。次にマクベスの廊女に対する関

係を． 「気まぐれ息子(awayward son)」(11)と規定する。これはミドルトン

の「腐女」 5幕 2場で，愛人のアルマキルディーズ殺害を依頼に訪れた公爵夫人

を，ヘカティが「娘（daughter）」とよぶ事実に対応するから，ヘカトはここ

でマクベスを，廊女行為の依頼者として規定したことになる。さらにヘカトは，

4幕1場で行われるはずの，招霊術による予言の方法と目的を予告する。ヘカト

が述べる方法が，実際に営まれる秘儀と大きく食い違っていることは，先に指摘
17) 

した通りだが， ヘカトは更に，秘義の目的を，幻影の出現によってマクベスを

混乱におとしいれることにあると説明し， 「安心(security)」は人たる者の最

大の敵だからという，説教じみた理由までつけ加えている (28-33)。こうしたヘ

カトによる解説は，単に不正確というのではなく，作品の事実を著しく単純化す

- 116-



ることによって歪曲し，矮小化する効果をもつ。（これと類似の効果は，ダヴナ

ントが例の有名な “Fair is foul…”を， “Tous fair weather's foul 

and foul is fair ! " と説明的に書き変えてしまった所にも観察できよう。）

原テキストの詩的あいまいさが，散文的明瞭さに置き換えられたといってよい。

作品世界の統一を破る危険をおかしてまでも，このように意味の明瞭を求める前

提として，作品自体の難解さが一—又はその意識が，ヘカト場面の作者（それが

誰であれ）にはあったと考えざるをえないのである。そしてその論理的帰結が，

全篇「マクベス」の虎の巻的解説といってよい，ダヴナントの改作であった。

意味の明瞭化は又，具体化をも伴う。考えてみればヘカトの登場そのものが，

具体化のもっとも顕著な例であった。「マクベス」の原テキストにも，ヘカトの

名は2度あらわれる (Il.i. 52, III.ii.41)。だがそれは廊女が供物を捧げ，コ

ガネムシがよびよせられる超自然的存在として，劇のみえざる背景をかたちづく

っているにすぎない。その抽象的な性格は，胞女をさすのに “witch"といわず，

"witchcraft"という抽象語をあてている事実が，いみじくも語っている。そ

のヘカトが，観客の前に素顔をあらわす。このことのきわめて散文的な効果に気づ

いた評者が，少なくとも 2人あった。 1人は， 「ヘカト以外の堀女たちが名を持.... 
たないことか，その神秘性を高めている」（傍点引用者）と述べ，それをミドル

18) 
トンの命名された眺女たちと比較したラムであり， もう 1人は，ヘカトの登場

によって「マクベス」の老女たちか，運命の女神ではなく生身の閥女にすぎない
19) 

ことか，いっそう明らかになると考えたプラッドリである。 道化役の息子ファ

イアストーンによってたえず茶化される， ミドルトンのヘカティはいうに及ばず，

ヘカト場面をはみだし， 4幕 1場の歌の後にも舞台に残って自ら秘儀を主宰する

ダヴナントのヘカティには，夜の不吉な化身ともいうべき，原テキストの姿なき

ヘカトに伴う戦慄は，到底感じることができない。この意味でもヘカトの登場は，

原テキストかもつ衝撃力を緩和する役割をはたしているといえよう。

ヘカト登場のもう 1つの意義は，演劇様式の変化である。そもそもヘカトの登場

は，歌と踊りを持ち込むために必要になったのだという見方は，従来からもされて
20) 

きた。 又歌と踊りの導入が，廊女の妖精化をもたらしたことも，先に指摘した

- 117-



通りである。だが劇様式としてこれをみるなら，さらに進んでヘカト登場を，「異

本」群による原テキストの様式的な解釈行為としてとらえることができるのでは

ないか。いいかえれば「異本」群の作者たちは，原テキストの作者とは違った角

度から，廊女というものの演劇的可能性をみていたのではないか。その可能性は

大まかにいって， 3つの方向に展開されているように思われる。 1つは廊女の

maleficiaをめぐる俗信の，扇情的な利用である。ミドルトンの「賊女」におけ

る，廊女術のぼう大なカタログはいうまでもなく，ダヴナントもまた賊女場面を

追加して (2幕5場）原テキストにはなかった廊女の営みを， 3人の廊女たちに

歌わせている。しかもミドルトンに典型的にみられるように，賊女術の描写が網

羅的（ロウ人形による呪殺・空中飛行から媚薬に至るまで）であるだけでなく，

常識的（スコットの引用）であり具体的である。これに比較するとシェイクスピ

アの廊女描写か，いかに禁欲的かつ暗示的であるかが痛感されよう。例えばミド

ルトンのヘカティは，農夫に「小麦粉とイーストに牛乳とアヒルの油，それにタ

ール」の無心を断わられ，その仕返しに夫婦の似顔絵を焼き， 7頭の仔豚， 9羽

のアヒル等々に呪いをかける（「廊女」 1幕 3場）。これと「マクベス」 1幕3

場における第 1の賊女の報復（栗の無心・・・・・・アレポに向かうタイガー号の船長・・・

不眠••…憔悴•••…嵐にもまれる船）を比較する時，後者の大胆な抽象と飛躍が，全

く異質の様式感にねざしていることを認めないわけにはいかない。

「異本」群がめざす第2の方向は，魔女の喜劇化である。ミドルトンのヘカテ

ィが，道化役者の息子ファイアストーンによってこっけい化されていることは既

に述べた。このほかこの作品では 1幕2場に，アルマキルディーズが酔っ払って

登場，屈女たちをつかまえて，お前たちは軽業師(tumblers)かといい，ヘカ

ティとその廊女術を散々に茶化す。またダヴナントは「マクベス」の 3幕5場24

行（「不思議な力をひめた 1滴のしずくが宿っている」）を， 「1滴のしずくが

私の眼鏡（Spectacles)に映った」といいかえて，ヘカティを戯画化してしま

った。バーソロミーアスは，賊女の喜劇的処理を王政復古期演劇の特徴としてい
21) 
る が，その例は既にミドルトンにみられるのであって， しかもそれはある意味

で，過去の演劇伝統の継承を意味するものであった。なぜならハリスもいうよう

-118-



_22) 
に，おそらくは道徳劇における悪役の扱いを反映して，エリザベス朝演劇の屈女

はおおむね喜劇的存在であったからである。してみるとこの点でもシェイクスビ

アの腱女たちは，その深刻で形而上的な性格において，むしろ例外に属するもの

であったといわざるをえない。

「異本」群が魔女にみいだした第3の可能性は，そのスペクタクルとしての利

用価値であった。おそらくはミドルトンの「廊女」から，ヘカト場面となって

「マクベス」に侵入した歌と踊りは， 4幕 1場の招霊術における 8人の王たちと

バンクォーの行列(show)とは，質的に異なるものであった。あの “show"

は，様式的にみても，ジョンスン流の洗練され複雑化したマスクよりも，街頭の

行列(pageant)に近い索朴さをもっており，それに何より劇の展開に奉仕する

役割を厳格に守らされていた。だがヘカト場面に登場する歌と踊りには， もはや

劇的必然性はない。そのことを集約的に示しているのか， 4幕 1場125-132に

おける廊女たちの「世にも不思談な踊り (anticround)」であろう。 1幕3

場では，秘儀の不可欠な部分として廊女の踊りを踊った女たちが， 「この偉大な

王」に「歓迎の意を表する」ために，見世物としての踊りを踊るのである。ここ

からオペラ風にアレンジされたダヴナント版「マクベス」は，既に至近の距離に

ある。そこでは，新たに追加された 2幕5場でマクダフ夫妻を前に， 3人の廊女

が，シェイクスビアの稚拙な模倣としかいいようのない予言を，歌ってきかせ，

かつ踊る。その歌と踊り以外に，この場面の存在理由を考えることはむずかしい。

こうして「マクベス」の廊女は， 「異本」群を通過するうちに，決定的な変容を

とげていく。
23) 

変容はしかし，スペクタクルのもう 1つの要素，すなわち空間利用の拡大をと

もなって，はじめて完成する。それを可能にしたのは，マスクの発達がもたらし

た，舞台における機械的操作能力の著しい向上であった。恥の腱女場面のテキ

ストが，どのような上演形態を記録したものかを確証するてだては残されていな

い。だが少なくとも地球座の上演では，上舞台にあらわれ奈落に消えたにちが

いない廊女たちが， ミドルトンやダヴナントになると，現実に観客の目前を飛行

しはじめることだけは確かである。 「異本」群が共有する歌 ("Comeaway 

…”)にそえられた卜書が，それを雄弁に物語っている。「マクベス」のヘカト

- 119-



場面 (3幕5場）では，単に“Singwithin.’'と書かれていたものが， ミドル

トンの「廊女」では“Songabove.’'となり，ダヴナント版では恥を踏襲して

"Sing within.’'としながら，同時に ‘‘Machinedescends."と明記して，

機械仕掛によるヘカティの飛行を指示しているのである。一方では奈落も依然と
25) 

して使用されているから， 舞台上下の空間の徹底的利用によって歌と踊りを補

強しながら，廊女場面をめざましいスペクタクルにしあげることが， 「異本」群

の作者たちの最終目標であったことは疑いない。

こうして「マクベス」の魔女を常識化し，妖精化することから始まった同時代

人による解釈行為は，意味の明瞭化からさらに進んで，廊女場面がはらむ様式的

可能性を最大限ひきだすことで完結する。 F1の「マクベス」はヘカト場面をかか

えこむことによって，このような解釈一ー変容を許してしまった。それは一つの

皮肉といわねばならないが，その皮肉を演劇史における必然的な一過程にしたて

あげたのは，ほかならぬシェイクスビアの賊女たちの，時代の常識をこえる独特

の性格であったといえよう。「異本」群はそのような廊女を理解し同化しようと

する，時代の努力の軌跡であり，この軌跡を調べ直すことから，「マクベス」の

特異な廊女像か，新たな輝きをもって浮かびあがってくるのである。

（注）

l)外山滋比古「近代読者論」 (1969)所収「異本の原理」参照。

2)たとえばリヴァサイド版「マクベス」のtextualnotes, p. 1341参照。

3) A. C. Bradley, Shakespearean Tragedy (1904/63), p. 285. 

4) Willard Farnham, Shakespeare's Tragic Frontier (1950), p. 81. 

5)「マクベス」の引用は全てリヴァサイド版からの拙訳による。

6) E. A. J. Honigman, Shakespeare: Seven Tragedies (1976), 
p. 204. 

7) M. C. Bradbrook,'The Sources of Macbeth', Shakespeare Sun,ey 
4 (1951)., p. 44. 

-120 -



8) Anthony Harris,Night's Black Agents (1980), p. 44. 

9) Honign1an, op. cit., p. 130. 

10)ミドルトン及びダヴナントからの引用は， NewVariorum 版巻末所収の

テキストによる。

11) Marvin Rosenberg, The Masks of Macbeth (1978), p. 494. 

12)ミドルトンのヘカティは全ての賊女の代弁者であり，又ダヴナントはヘカテ

ィを 4幕 l場の全体に登場させるなど，その役割を大巾に拡大している。

13) Reginald Scot, The Discoverie of Witchcraft (I 584, repr. 1973), p. 51. 

James I, Daemonologie (I 597, repr. 1969), p. 73. 

14) Barbara Rosen (ed.), Witchcraft (1969), pp. 64ff. 

15) Scot, op. cit., p. xx. 

16) Keith Thomas, Religion and the Decline of Magic (1971/80), 

p. 726. 

17)そもそも大釜の煮汁から霊をよびだす方法そのものが，シェイクスピアの独

創ではないかと思われるふしかある。こうした煮汁は普通廊女が空中飛行の

際全身にぬる油か，又は媚薬や毒薬など特定の魔力をもつcharmsを得るた

めのものであって（現にミドルトンの「廊女」ではそうなっている），招霊

のための通常の方法は，スコット (15.Bk.)にもある通り，フォースタス

やプロスペロウのように，輪を描いて呪文をとなえるやり方である。

18) Charles Lamb, Specimens of English Dramatic Poets, quoted in 

the New Arden Macbeth (ed. Kenneth Muir, 1951/62), p. xxxvi. 

19) Bradley, op. cit., pp. 286-7. 

20) The New Arden Macbeth, p. xxxiv. 

21) Dennis Bartholomeusz, Macbeth and the Players (1969), p. 18. 

22) Harris, op. cit., pp. 26-28. 

23)廊女と歌の結びつきを容易にしたのは，廊女と妖精の混同であろう。ダヴナ

ントが追加場面のために書いた歌の中に，水車場・木のほら・谷間にこだま

す足ぶみの音など，妖精的なイメージがあらわれるのも，けっして偶然では

あるまい。

-121-



24)この辺の事情はハリス前掲書第 10-11章にくわしい。

25)ダヴナントはシェイクスピアの “Infected be the air whereon they 

ride" (IV. i-138)を“Infectedbe the earth in which they 

sunk" と書きかえている。

-122 -


