
Title アメリカ現代劇における登場人物間のコミュニケー
ション : O'Neill, Albee, Shepardの劇の比較

Author(s) 田川, 弘雄

Citation 大阪外大英米研究. 1985, 14, p. 199-214

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/99089

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



アメリカ現代劇における登場人物間の

コミュニケーション

―O'NEILL, ALBEE, SHEP ARD の劇の比較—

田川弘雄

劇の登場人物相互間の心の通い合いをコミュニケーションと名付けた場合，

アメリカ演劇の近年の代表作におけるコミュニケーションには大きな質的変化

が見られる。それはこの期間における社会の変化，特に家族の質的変化を反映

しているように思える。本稿では比較の資料として，アメリカ近代劇の古典と

いっても良いオニール (EugeneO'Neill)の「夜への長い旅路」 (LongDay's 

Journey Into Night) '60年代の代表作といえるオルビー (EdwardAlbee) 

の「バージニア・ウルフなどこわくない」 (Who'sAfraid of Virginia Woolf?) 

更に'70年代を作表する作家シェパード(SamShepard)の「埋められた子供」

(Buried Child)をとりあげ，比較研究することによりコミュニケーションの

質的変化を跡づけていきたい。

「夜への長い旅路」についてオニールは友人ネイサン（GeorgeN ethan)に

次のようにいっている。

". • • the play would cover one day in a family's life, a day in which 

things occur which evoke the whole past of the family and reveal every 

aspect of its interrelationship.,,(I) 

「家族の過去の全てを想いおこさせ，その相互関係の諸相を明るみに出すよ

うな出来事がおこる一日を描いている」というこの言葉は本稿で扱う先にあげ

た他の二作品にもあてはまる。

オニールの劇は1912年の夏のある一日のニューロンドンのサマーハウスでの

タイロン (Tyrone)一家の生活を描いているのであり，登場人物は父，母，兄

-199-



と作者自身と思える弟と召使いの五人であるが，シェファ（ LouisSheaffer)が

いうように第六の登場人物が存在している。

Formally it has only five characters, the Tyrones and a servant girl who 

occupies a peripheral spot, but there is an unseen presence looming over 

all and constituting in effect a sixth member of the household : the Past疇 (2)

即ち，この家族に目には見えないが影のように寄りそい現在の生活を支配し

ている第六の構成員は「過去」なのである。過去の諸々の出来事がこの家族の

悲惨な現状を招いたのであり，また舞台の上の一日の出来事は過去の集約であ

るともいえるのだ。

ニューイングランドの大学キャンパスの住居での深夜の奇妙なパーティを描

く「パージニア・ウルフなどこわくない」でも登場人物は四人だが，第五の人

物が「想像上の子供」という姿をかりて存在している。想像上の子供を生み出

さなければならないところにこの夫婦の不毛の過去があり，新任教師夫婦を

種の触媒として，その過去が明らかにされていくのである。

「埋められた子供」もその題名が示すように埋められた子供という過去の罪

を表象するものがこの家族を精神的破産の状態に追い込んだのであり，影の主

役ともいえるのだ。

これらの三つの作品では過去の影が登場人物の心を蝕ばんでいる。おたかい

に心の中に偽があり，また他に対する罪の意識があり，それが人々の心のわだ

かまりになり，自分の心を素直に表現できなかったり，相手の話すことをその

まま聞けず，場合によっては無視する，このような状態ではコミュニケーショ

ンは不能となる。このコミュニケーションを回復させるためには過去の罪，あ

るいは虚偽を洗いざらしぶちまけ，心の痛みをのりこえて理解に達するように

努めることが必要である。しかしそれが困難であるところにこれらの劇の悲劇

性がある。

オニールは先にあげたネイサンヘの手紙の続きに次のように書いている。

A deeply tragic play, but without any violent dramatic action. At the 

final curtain, there they still are, trapped within each other by the past, 

-200 



each guilty and at the same time innocent, scorning, loving, pitying each 

other, understanding and yet not understanding at all, forgiving but still 

doomed never to be able to forget. (3) 

「夜への長い旅路」ははげしい劇的なアクションはないが深刻な悲劇的な劇で

ある。削が終ったとき，全ての登場人物がまだなお過去によって自分の内に閉

じこめられており，お互いに罪があるようで，また罪がないようであり，軽蔑

しながら愛し合い，あわれんでいる。理解しているようで本当には理解できて

いない。相手の罪を許しながら，なおそれを忘れることができないような状態

におかれているというのだ。

オルビーの劇「バージニア・ウルフなんてこわくない」にも程度の差はあり

ながら，この言葉があてはまる。マーサー (Martha)とジョージ(George)

は深夜の長時間の酒と口舌のパーティの後に，そしてニック (Nick)とハニー

(Honey)をまきぞえにして精神的マゾとサドの鞘当ての後に，本当に理解に

したのであろうか。マーサーは自分達の関係を自虐的に次のように述べてい

る。

"We both cry all the time, and then what we do, we cry, and we take 

our tears, and we put'em in the ice box, in the goddamn ice tray • • • 

until they are all frozen and then• • • we put them• • • in our drinks._,,(4) 

「私たちはいつも泣いている。泣いて涙を集めて冷凍箱に入れ凍らせてお酒

に人れる」と幸福でない二人の生活を述べているのである。だがマーサーはこ

れに続いて「 なりたい，ジョージのみが幸福にしてくれる」とジョージ

に頼っている心境をも吐露している。この真情と思える言葉の後に「悲しい」

をくり返しつけ加えているのも彼女の複雑な気持を表わしている。

"George who is good to me, and whom I revile, who understand me, 

and whom I push off ; who can make me laugh, and I choke it back in my 

throat ; who can hold me, at night, so that it's warm, and whom I will 

bite so there's blood ; who keeps learning the games we play as quickly 

as I can change the rules ; who can make me happy and I do not wish to 

-2 0 1 



be happy, and yes I do wish to be happy. George and Martha : sad, sad, 

sad." (5) 

マーサーはジョージを信頼しているようで，なお不信感をもっているようだ。

稲切れのお互いをなぐさめ合い理解に達しているかにみえるシーンも一種の休

戦に過ぎなく本質的解決にはほど遠いものと思える。

シェパードの「埋められた子供」の場合，不義の子，即ち近親相姦で生まれ

たと想像できる子供を殺して裏庭に埋めたことから，この家庭の混乱，精神的

破産状態が始まり，主人も長男も次男も廃人同様になり，過去の出来事を一切

認める能力を失ったかにみえる。数年前に出ていった長男の息子を誰だか認め

ることができないほど過去の記憶が消えているようだ。作者シェパードはこの

ような生地獄的な状況の解決を現実を越えた奇跡に近い要因にゆだねている。

死期が迫る時，それまで孫の存在を認めていなかったドッジ (Dodge)が孫に

家を遺贈することを突然にいいだした。するとこの劇の始めから降っていた雨

が止み太陽が再び照り出し，今迄不毛だった裏の畑は豊饒になりとうもろこし

などが盟かに稔りだしたのだ。明るい未来を暗示する幕切れで，前期二作の終

幕とは違っている印象を受ける。だがこの唐突な奇跡に近い幕切れをそのまま

未来に対する希望の表現とみて良いのかという疑問がのこる。この作品には人

々が理解に達する努力が放棄されている。オニールとオルビーの劇では，問題

の本質は解決されていないものの，家族の構成員の心を通い合わす可能性が示

されている。あるいは，コミュニケーシを可能にする条件が示されているとい

ったほうが良いかも知れない。その条件とは「家族の構成員相互間に家族であ

るが故に離れることができないという絆の意識があり，愛情もあるが離れられ

ないために憎しみもあるという関係ーーイエール大の社会学者ジョン・シルジ

ャマスキー(JohnSirjamaski)の言葉を借りればAntagonisticcooperation(G) 

ーがあることが前提であり，この愛と憎しみが強烈にぶつかり合うところに

コミュニケーションが生まれる可能性がある」と要約できる。他人の間では交

流は生まれない。離れることができないものが愛し憎しみ，その愛ど憎しみが

＼業火を発してぶつかり合うときに真のコミュニケーションが生じるのだ。

-202-



この愛と憎しみの葛藤の中に生きる人間の運命のしがらみがオニールの「夜へ

の長い旅路」のテーマである。次男エドモンド (Edmond)は母親メアリ

(Mary)の家族に対する気持を次のように述べている。

"It's as if, in spite of loving us, she hated us! 
"(7) 

また憎んでいるにかかわらず愛せざるを得ない気持をエドモンド自身父に対し

てもいっている。

"I'm like Mama, I can't help liking you, in spite of everything.,,(s) 

このエドモンドと兄ジェイミイ(Jamie)との間にも同様の愛と憎しみの矛

盾した感情がある。兄ジェイミイは弟が成功する事を望みながら失敗するのを

望む気持を告白している。

"I'd like to see you become the greatest success in the world. but you'd 

better be on your guard, Because I'll do my damnedest to make you faiL"(9) 

このアムビバレント (ambivalent)な気持が確たる理解へ進むためには，激

しい対立相克の衝撃の火花で焼かれることが必要である。エドモンドは肺結核

された彼を公営のサナトリウムヘ送ろうとする父に「ケチ」と毒づく。父の

ケチのために母親も一流の医者に診てもらえなかったことが原因で麻薬中毒に

なった。「自分もどうせ治らないと思い安い療養所へ送るのだろう。そして浮い

た金で土地でも買うのだろう」 “You stinking old miser!’' とののしるに及

んで父も怒りと罪の意識の交錯する中で息子に自分の苦労話を語って聞かせる。

"There was no damned romance in our poverty. Twice we were evicted 

from the miserable hovel we called home, with my mother's few sticks of 

furniture thrown out in the street,and my mother and sisters crying.I cried, 

too, though I tried hard not to, because I was the man of the family, At ten 

years old! There was no more school for me, I worked twelve hours a day 

in a machine shop, learning to make files." 
(IO) 

10オの時に父親に死にわかれ一家を背負って一日12時間働かざるを得なかっ

た。その骨身をけずる労働で得た僅かの金のことをおもうとケチにならざるを

得なかったと語り諄々と自分の歩んできた道のことを説ききかせる。父の話を

-203 



聞いて息子達は反撓しながらも次第に父を理解していくのである。このことが

あってもこの家族の人々の心の傷が全て治るわけでもない。母メアリーの症状

もエドモンドの病気も何ら改善されない。幕切れの後もタイロン一家の惨めな

生活が続いていくだろうが，この理解に一度達したこと，これはこの家族にと

って，特に父と子にとっては価値あることではないだろうか。

現状は変え得ないが，せめて心の交流が必要であり，またそれが可能である

ことを示したところにこの劇の結末が一見暗いように見えながら明るさがあり，

オニールの人間信頼が感じられるのである。

オルビーの「バージニア・ウルフなんてこわくない」でもコミュニケーショ

ンヘの努力が先に述べた条件にほぽ沿った形で行われている。マーサーとジョ

ジ夫婦はなぜこのようなパーティを開かねばならないのか，新人講師夫婦の

歓迎というには時間がおそすぎるし適当なやり方でもない。マーサーが二人を

招いたのはジョージとの間のコミュニケーションを確認する「儀式」に「触媒」

としての役割を期待したからであるという見方もできる。

大学総長の娘であり全てに恵まれているように見えたマーサーだが，継母と

うまくいかず学生時代には庭師と「チャタレー夫人ジュニア版」などを経験し

た過去をもち，父の意図を汲んで後継者を得ることを期待して，若い歴史学者

ジョージと結婚したが，彼が大学の総長になる器でないことはすぐに明らかに

なってきた。自分の所属する歴史学科の長になることさえ人員不足の戦時中を

除いては出来ない夫にマーサーはいらだたしい気持をもっていた。総長の娘と

結婚しながら50オ近くなっても助教授以上には昇進できないジョージにも人生

栄進を目指して猛烈に生きることをためらわせる心の傷があるようだ。それが

ジョージ自身のことを事実通り述ぺているとは限らないが，ジョージが書いた

小説の中に彼の分身と思える少年が登場してくる。 16オの時，高校での夏休み

が始まったその日，クラスメート達がニューヨークにくり出して故郷へ散るま

えのお別れパーティを仲間の一人の父親が経営するバーでやったのだが，その

中に酒の名前を知らないままに berginなる酒を注文して皆の笑いの的となった

少年がいた。この少年は暴発事故で母を殺した過去をもっていた。

-204 



" • • • there was this boy who was fifteen, and he had killed his mother 

with a shotgun some years before --accidentally, completely accidentally 

without even an unconscious motivation...,,(11) 

そして更に次の年に交通事故で父親をも殺す破目に陥るのだ。

"The following summer, on a country road, with his learner's permit 

in his pocket and his father on the front seat to his right, he swerved the 

car,to avoid a porcupine,and drove straight into a large tree• • • •. 

He was not killed, of course. And in the hospital, when he was conscious, 

and out of danger, and when they told him that his father was dead, he 

began to laugh • • • "(!2) 

この少年は父親の死を病院で聞いたとき笑い出し，麻酔をかけられるまで笑

いを止めなかった。笑いが止まって以後30年間一言も喋っていない。この喋ら

ない少年はすぐにジョージであるとはいえないが，この少年の話がジョージの

心の深い傷を象徴していることは否定できない。

このような過去をもつ夫婦が共に生きていくには努力と工夫が必要だ。普通

の意味における愛椿とかコミュニケーションが存在するのは困難だろう。

の間は「不毛」だともいえる。この不毛性は子供がないことに表わされている。

歴史学者として過去から未来への継承性を信じたいジョージにとって子供が生

まれないことは自分の学問的信念をも全うできないことになる。マーサーにと

っても夫に将来を期待できない以上，自分の夢をかけ自分の意のままに育てる

ことができる愛玩物としての子供が必要であった。この必要を満たすためにー

人の間に想像上の子供を作ることが同意された。この辺の事情を評論家リー・

バクサンダール (LeeBaxandall)は次のように述べている。

Sterile in so many ways, they cannot live with their sterility. With the 

child, George achieves-if only in fan tasy—h i s crazy wish to perpetuate 

history " in spite of history" and to keep it under his control a little longer. 

The fancy-baby gives Martha someone all her own, to use any way she 

wants, just as countless women have used their actual children. 
(13) 

-2 0 5-



この「想像上の子供」を共に語ることのできる共通の話題として，二人の間

には一応のコミュニケーションが成立していたのだが，所栓，架空の存在の上

にたったコミュニケーションであるから不安定な関係をともかく維持していく

ために，二人の間にいろいろな工夫がなされ，努力がくり返えされてきたのだ

ろう。そしてこの夜も新任教師歓迎会のあと招いた若い講師夫婦をまえにいつ

もの心理刺戟ゲームを始めた。だがこの晩はゲームの域をこえた二つのことを

やったのである。一つはマーサーがニックを誘ってあわや肉体関係をもつ状態

になるまで平常のルールを逸脱したことである。この情事を黙認し，むしろそ

のような状況を洟出したジョージだが，妻のニックヘのたわむれが彼の心に与

えた打撃は大きく動揺もはげしかった。その間，静かに読書に没頭しようとし

た始めの意図とは逆に不満の気持を本を投げたり，草の穂を投げつけたりする

ことで表わし，ついには夫婦間の最も大切な約束事である「想像上の子供」の

死を一方的に してしまう。 の死はマーサーには大きい衝撃であり，

この宣告以後マーサーは幼い心にかえるかのように子守歌をもぢった “Who's

Afraid of Virginia Woolf?"を歌い出し，夫に頼る弱い女になる。二人の今後

の関係が良くなるという確信はないが，二人がお互いに鎚り合って生きていか

ねばならぬという理解には達したようである。

それではシェパードの「埋められた子供」においてはコミュニケーションを

可能にするための条件として先にあげた「愛憎の葛藤」が存在しているのだろ

うか。ドッヂとハリイ (Halie)夫婦の間には愛とか憎しみといった感情は枯渇

してしまっているようだ。ドッヂはテレビと酒をたよりに生きているようだし，

ハリイは昔の想い出と牧師とのつき合いに気持をまぎらわして日々を送ってい

てドッヂを心が通う対象としては見ていない。子供達に対しても死んだアンセ

ル (Ansel)にハリイが異常な愛着を示す以外は，むしろ嫌悪の気持をもってい

る。ドッヂは次男プラドレイ (Bradley)については「おれの血肉を分けたもの

ではない」とまでいい切っている。それほど愛の不毛の家ヘヴィンス (Vince)

とシェリィ (Shelly)のカップルがやってくる。ドッヂが二人の間には「何か

そぐわないもの (somethingnot compatible)がある」というように，二人の

間柄は恋人同志とは表現できない。二人が一緒にいると都合が良いので共に行

-2 0 6-



動しているという様子で愛憎とは関係ない。シェリィはこの家族に何のつなが

りも感じていないし，誰にコミットする必要もない。しかし彼女はヴィンスの

父と想像されるティルデン (Tilden)が人参を料理するのを手伝おうとする。

これについてヴィンスは「僕の家でそんな仕事をしないでくれ」という。これ

に対してシェリィは次のように余所者の論理を展開する。

• • • I'd just as soon not be here myself. I'd just as soon be a thousand 

miles from here. I'd rather be anywhere but here. You're the one who 

wants to stay. So I'11 stay. I'll stay and I'll cut the carrots. And I'11 cook 

the carrots. And I'll do whatever I have to do to survive. Just to make it 

through. " (14) 

ここにいたいわけではないが，ここにいる以上は生きるために何でもしなけ

ればいけない。といっても単なる仕事を手伝うという意味で，ヴィンスととも

にこの家族のしがらみの中に入って行く気持は毛頭ない。ヴィンスともどうし

ても一緒にいる必要はないので，最後にはあっさりと去ってしまうのだ。この

ような関係の間ではコミュニケーションがおこる余地はない。何かの関わり合

いが登場人物間にあるとすればプラドレイが試みる暴力的接触―シェリィの

口へ手を突き込んだり，父の頭を手荒にバリカンで刈ったり一一ーと，ドッヂの

ウイスキーや兎皮のコートに示す物質的な欲望を通じての感情の動きだけであ

る。このように心の通いもなく，孫の存在すら認めなかった老人ドッヂが死期

まえに大きな心境の変化を示し，ヴィンスを孫と認め家を譲り渡すと云い出し

た。過去は「死がいの連続（ along line of corpses)」と過去とのつながりも未

来への期待も否定していたドッヂがなぜ急に変ったのか，死をまえにして家系

の継続を願う本能がそうさせたのか。または，ティルデンがこの時すでに「埋

められた子供」の死体を発堀していたので過去の罪の清算がおこなわれ，その

ことが影響したのであろうか，これらの理由は想像に過ぎないものであるが，

舞台の上で起ったことでドッヂの突然の変化に影響を及ぽしたと思えるものは，

ヴィンスが瓶を連続して投げ割る行為である。ヴィンスがこのような破壊行為

を行う以前に彼の心に変化がおこっている。ヴィンスは祖父も父も彼が家族

-20 7-



の一員であったことを全く忘れ去ったような態度をとり続けるので，ドッヂに

頼まれたウイスキーを買いに行くことにかこつけて，この家を去ることを一度

は決心する。激しく降る雨の中を州境あたりまで車を運転して行った。その時，

フロントガラスにうつる自分の顔に，親に始まり遠い祖先にいたるまでの人々

の顔が重なって見えるように感じた。

"I could see myself in the windshield. My eyes. I studied my face. 

Studied everything about it. As though I was looking at another man • 

As though I could see his whole race behind him. Like a mummy's face. 

I saw him dead and alive at the same time... And then his face changed. 

His face became his father's face. Same bones. Same eyes. Same nose. 

Same breath. And his father's face changed to his Grandfather's face. 

And it went on like that. Changing. Clear on back to faces I'd never seen 

before but still recognized. 
(15) 

自分の顔に重ね合わされた先祖の人々の顔をフロントガラスの中に見てヴィ

ンスは車の向きをかえて戻ってきた。自分の家系をまもっていかなければいけ

ないという意識をもつに至ったのだ。この意識が酒に酔った彼の頭に他人の手

に奪われている自分の家を奔回する戦いに赴くように命じたのだろう。そして

聖地奪回の戦いの幻覚の中に瓶を次々と投げつけ始めた。瓶がこわれる音の衝

ドッヂの心の底にねむる家系継続という本能を呼びおこし，ヴィンスに家を

逍贈すると突然にいいだしたのだ。そして自分の死体については，「農器具頻を

農場の真中に積んで寒い夜，風のない時に火をかけて欲しい，火勢が最高に達し

た時に死体をなげ込み完全に灰になるまで燃やしてほしい」といって静かに死

んでいった。その時ハリイの声が二階から聞こえてきた。ティルデンがいって

いたように，とうもろこし，人参，芋，豆が豊かに裏庭に稔っているというの

だ。そして大地の恵みをたたえて幕となる。

" Good hard rain. Takes everything straight down deep to the roots. 

The rest takes care of itself. You can't force a thing to grow. You can't in-

terfere with it. It's all hidden. It's all unseen. You just gotta wait till it pops 

-2 0 8-



up out of the ground. Tiny little shoot • • • • It's a miracle, Dodge. I've 

never seen a crop like this in my whole life. Maybe it's the sun. Maybe 

that's it. Maybe it's the sun. " (15) 

劇の進行中たえ間なく降っていた雨が止み太陽が照り，豊饒な大地が再生し

たのである。もともとこの劇は不条理劇的な要素を多分に含んで進行してきて

いるので，この奇跡に近い結末も技法的にはそんなに無理なく観客に承服され

るかも知れない。だが暗い雰囲気で人々の精神的荒廃を描いてきた舞台が，全

く突然に楽天的な解決を示されたのでは納得できない気持がのこる。楽天的と

いったが，このような結末を唐突にもってきたところにむしろ作者シェパード

のアメリカにおける家族崩壊の問題への絶望感があるように私には思える。ア

メリカの作家には国の歴史が浅いが故に余計に家族の継承を尊重する意識が強

い。シェパードもそのような意識をもった作家の一人である。父の職業のため

転々と住居をかえ，また伝統の浅い土地，西部やカルフォルニアに住んだため，

自分達がその土地に根をおろすことができない根無し草であり，また自己の存

在の確たる「証明」をもつことができない不安に悩んでいるようであり，だか

らこそ，自己の存在の拮盤である家族への関心も強く，家族の継続性というこ

とが彼の劇のテーマによくなっている。 「飢えた階級の呪い」 (Curseof the 

Starving Class)にしてもそのような家族の継続を願う夢の不可能性を描いて

いるのであり， 「埋められた子供」も例外ではない。家族再生，コミュニケー

ション復活をうたいあげたかったのであろうが，現実の世界では悲観的な結論

しかでないことも充分知るところだろう。だから音の衝撃による本能の呼びお

こしとか，大地盟饒の神の助けという神話的奇跡によって解決をはかるしか他

に方法がなかっただろう。この劇は1978年にニューヨークで上浪されたのだか，

この公浪がまだ続行中に，ニューヘブンのイェール大のレパートリー劇場でこ

の劇の公浪を試みた浪出家がいる。彼アドリアン・ホール (AdrianHall)は

ニューヨークで上浪中の劇の悲観的な調子に不満を述べ，これは再生の劇であ

り明るい調子で終りたいと次のようにいっている。

The thing that's bothered me from what's been written about the New 

-209 



York play is that as it's presented it's depressing and downbeat, very odd, 

not entirely accessible on a lot oflevels. I think this play is about rebirth, 
(17) that it has as much of an upbeat ending as any play could have: 

だが，この結果再生の歌を高らかに歌えば歌うほど奇跡に力を借りなければ

解決しない問題の深刻さを感じさせるのではないだろうか。

ある家族の過去をいわば主役にした三つの劇を論じてきた。オニールの「夜

への長い旅路」では父と息子が理解に達した。悲観的で救いのない結末にもか

かわらず，親子が理解に達し得るという人間性への信頼の表明であると私は論

じた。この息子の父親への理解は少々大げさにいえばアメリカ史の認識の始ま

りともいえる。父親の姿を通して自分達の生まれた国が移民の国であり，移民

なるが故に苦労があり，宿命的に家族内に生じる世代間の対立があることを知

り，その父との相互理解への努力が自分の国を真に理解することへつながるの

である。

オルビーの「バージニア・ウルフなどこわくない」の夫婦は傷つけ痛め合う

ことによって愛を確認し，心の交流をはかる夫婦である。もはや自己の能力に

よって次の世代を生み出すにはあまりにも不毛であり，この不毛のゆえに想像

上の子供を創り出すしか家族の継承を夢みる方法がない状況にある。だからこ

そ夫婦が必死の努力をして心を通い合わさねばならないし，この劇ではどうに

か交流に成功している。

シェパードの「埋められた子供」の場合は家族内に心の交流を期待できる前

提条件である愛と憎しみさえ感じ合えぬ精神的破産の状況で，家族の継承など

望むこともできない。この劇の終幕で突然奇跡的に家族の未来を担っていく人

物が現われ，明るい結末になるが，これは現在において家族の永却性というも

のは神話に過ぎないことを逆説的に述べたものだと私は思う。

この三篇の劇を単純に比較して結論を出すのは資料・サンプルの不足のそし

りを免れないだろうが，あえていうならば今まで記してきた三つの作品の分析

を通じて，アメリカ社会においては家族の崩壊が進行しており，従って家庭内

のコミュニケーション不可能な度合も極度に大きくなっていることを知ること

-210-



ができるのである。

-2 l l -



NOTE: 

1. LouisSheaffer, O'NeillSonandArtist,(Boston, 1973), p. 509 

2. Ibid., p.513 

3. Ibid., p. 509 

4. Edward Albee, Who'sAfraidofVir.但niaWoolf?(Penguin) p. 110 
5. Ibid., p. 113 

6. John Sirjamaski, T7ze Ame虚四Familyin the 1i露ntiethCentury 

(Cambridge, 1953), p. 54 

By their marriage husband and wife create an intimate community of 

two persons within which they gratify their desire for marital happi-

ness and companionship. They are constantly and continuously to-

gether, therefore always reacting upon each other • • • But their very 

closeness in marriage also places a strain upon the constancy of their 

love. Ineviatbly they must sometimes disagree in small and large mat-

ters, since they are unique persons whose basic relationship is血tago-

nistic cooperation. They can keep conflict between them controlled but 
never completely eliminated. When it flares up even briefly, it may 

disaffect their love and, when prolonged, destroy it. Should this hap-

pen, there may be few other forces to hold their marriage together; 

perhaps inertia, or mere determination to stay married. 

7. Eugene O'Neill, Long Day'sJounu:y Into Night. (p. 121 

8. Ibid., p. 124 

9. Ibid., p. 146 

10. Ibid., pp. 128 -129 

11. Albee., p. 61 

12. Ibid., p. 62 

13. Lee Baxandall, "The Theater of Ad ward Albee," in The Modem 

-2 1 2-



AmeガcanTheater ed. by A. B. Kernan, (Englewood Cliffs, N. J. 1967), 

p. 92 

14. Sam Shepard, BuガedChild, in Seven plays, (Bantama), p. 94 
15. Ibid., p. 130 

16. Ibid., p. 132 

17. AdrianHall, NYTimes,Jan.19, 1979 

（この小論は1984年5月12日に関西大学で開催された第56回日本英文学会大

会でシンボウジア講師として発言した内容を基礎としたものである）

-2 1 3-






