
Title
＜研究紹介＞自由主義の倫理とオプティミズム : イ
アン・ブラッドレーのヴィクトリアン・リベラリズム
の研究について

Author(s) 岡田, 新

Citation 大阪外大英米研究. 1987, 15, p. 281-297

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/99113

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



111111111111111111111111111 

研究紹介
111111111111111111111111111 

自由主義の倫理とオプティミズム

―イアン・ブラッドレーのヴィクトリアン・

リベラリズムの研究について

岡田新

ヴィクトリア中期のイギリス政治のドミナントな担い手であった自由党は，

まことに複雑な存在であった。ジョン・ヴィンセント(JohnVincent)の研究

が明らかにしているように，この時期のウェストミンスターにおける自由党下

院議員の過半は，依然伝統的な統治階級たる大土地所有者であった。にもか、

わらず，「ミドル・クラス」やディセンター，熟練労働者のつくる多種多様な

プレッシャー・グループは，自由党の傘の下に結集し，世紀中葉に花開く自由

ジャーナリズムとともに，保護主義的トーリーと対峙し，幾世紀にもわた

って築きあげられた土地貴族と国教会の特権に戦いを挑んだのである (I)0

こうした複雑な構成からなる連合戦線であった自由党は，その内部にさまざ

まな色合の政治潮流を抱え，繰り返し激しい軋礫や衝突に見舞われることにな

った。パッキンガム宮殿からこれをながめていたヴィクトリア女王は，自由党

を何時分裂しても不思議のない「ヘテロジーニアスな同盟」と呼んだのである

(2)0 

では，ヴィクトリア中期の自由党は，女王がさげすんだような「恥知らず」

な利益集団の寄せ集めであったのであろうか。著者フ＇ラッドレーが，『オプテ

ィミスツ』と題されたこの作品全体を通じて提出しようとするのは，こうした

見方に対するアンチ・テーゼに他ならない（3)。著者によれば，ヴィクトリア

-281 



岡 田 新

ン・リベラリズムは，その絶えざる内部抗争にもか、わらず，共通の理想とモ

ラルによって結びつけられたすぐれてアイディアリスティックな運動だったの

である。

著者もまた，自由主義運動がさまざまなグループのコアリッションであり，

或る意味では圧力団体の集合体であったことを認めないわけではない。しかし，

自由主義を自由主義として結束させていたのは，著者の見るところフリー・ト

レイドやボランタリズム (voluntarism), メリトクラシー (meritocracy)と

いったすぐれて抽象的な原理であった。

プラッドレーによれば，自由主義者は理念こそ歴史を動かすものと信じてい

た。狭溢な利害の追求とは全く反対に，政治の世界を「利害の王国」から「道

徳と哲学の王国」へと根本的に転換すること。←ここにリペラリズムの核心があ

った。自由主義者は，進歩をおしす、める人間の能力を深く確信していた。し

かし彼らにとって進歩は，何ら「自動的」「必然的」なものではなかった。自

由主義者の信じるところでは，進歩と改革はたゞ各個人の道徳的な自覚と，厳
0 0 

格な使命の遂行によってのみこの地上にもたらされるものだったからである。

こうしてブラッドレーは，一人一人の個人の内にひそんでいる「世界を変革し

うる力に対する信頼」，人間の能力に対する強靭なオプティミズムと峻厳なモ

ラルの結合の中に，ペシミスティックな現代と「自由主義の時代」をわかつも

のを見出すのである。（第一章， TheLiberal Awaking, pp. 42-48) 

著者もまた， しばしば指摘されるように， ヴィクトリアン・リベラリズムが

勃興しつ、ある「ミドル・クラス」の信条であったことを認める（ 4)。（第二章，

The Creed of the Up-and-coming)自由主義の指禅者の多くは， コプデン
(Richard Cobden)やプライト(JohnBright)のように，卑しい身分から身を

起こし，自己の創意と努力によって財をなした人々であった。ウェストミンス

ターの外で自由主義運動を支えていたのも，マンチェスターやバーミンガムを

-282 



自由主義の倫理とオプティミズム

始めとする新興産業都市の「ミドル・クラス」と熟練労働者達であった。プラ

ッドレーも，自由主義が，ヴィクトリア朝の「繁栄」の中で「上昇的な社会移

動」を期待しえたこうした特定の社会階層によって支持されていたことを改め

て確認する。

しかし著者は同時に，この勃興する「ミドル・クラス」が，その目ざましい

経済的成功にもか、わらず，なおも土地貴族のもつ特権の下にあり，イギリス

の「古き秩序」にいらだちを覚えていた点に注意を喚起する。自由主義者は，

著者の表現によれば「新しきもの」の崇拝者であった。彼らは，産業技術の進

歩によって切り開かれた「新たな現代文明」が自由に発展している新世界＝合

衆国に，等しく畏敬の念を抱いていた。しかし，イギリスでは新世界とは対照

的に，土地貴族，国教会，君主制に象徴される旧秩序が，「新しきもの」の成

長をそこかしこで抑圧しているように彼らには思われたのである。官職売買制

(patronage)によって軍と管吏は土地貴族の子弟に独占され，非宗派的な公教

育はその片鱗すら存在せず，大学は非国教徒に門を閉ざしてギリシア・ラテン

の研究に明け暮れ，広大な所領をもつ土地貴族は，地方と全国の政治権力をな

おその手に掌握していた。プラッドレーによれば，自由主義者は「社会的な地

位にか、わらず野心と才能をもつ人々をニンカレッジする，アメリカ的な個人

とパイオニア精神」が，イギリスに欠けていることに強いいきどおりを感

じていた。かくして自由主義者は，「特権の最大の敵」である自由競争を社会

のあらゆる部面に導入して，打ち固められた古き土地貴族の体制をつき崩そう

としたのである。自由主義者は，土地貴族の政治体制にまつわりつく浪費と非

効率，特権と無能を心底から憎悪し，軍制と行政機構を効率的に改革し，国家

経費を徹底的に削減し，間接税を撤廃してフリー・トレイドをゆるぎなく打ち

建てるため，疲れを知らず戦い続けたのであった。

もちろんこうした自由主義の政策は，「ミドル・クラス」を直接に益するも

のであり，彼らに新しい政治的なステータスを与えるものであった，と著者は

言う。しかし，プラッドレーは，それが単に「ミドル・クラス」の「赤裸々な

セルフ・インタレスト」を表現するに過ぎないものだったとは考えない。然り，

283 



岡 田 新

それは政府の保護や干渉を拒み，自分の足で立つことを要求する「強き人間の

信条」ではあった。しかしこの信条は，自由競争こそ，有能なる人をしてその

能力をフルに発揮せしめ，結果としてコミュニティー全体に最大の効率と利益

をもたらす， という哲学の上に立っていた。プラッドレーは，自由主義を「最

大多数の最大幸福」のために献身する，いわば本質的に利他的な思想として描

き出すのである。

もっとも，著者によればヴィクトリア朝の自由主義者をつき動かしていたの

は，単にこうした功利主義的な議論だけではなかった。彼らの思想と感情のう

ちに深く根を張った「自由への愛」も，彼らを駆り立てていたのである。（第

The Love of Liberty) 

著者はまず，自由主義者が実にさまざまな所に「自由への愛」の源泉を求め

ていたことを明らかにする。スミス (AdamSmith) とベンサム(JeremyBen-

tham)は言う迄もなく自由主義者の直接の師と見なされていた。ワーズワ

ス (Wordsworth)やシェリー (Shelley)の文学も，また「自由への愛」のも

う一つの源であった。ブラッドレーは更に，後に触れるノンコンフォーミズム

ばかりではなく，世俗主義 (secularism)や合理主義 (rationalism)の潮流も

自由主義の一角を占めていたこと，古代ギリシアやフランス啓蒙思想もしばし

ばリベラリズムの原型とみなされ， コント主義(positivism)やトクヴィル

(De Tocqueville), イタリアのリソルジメントも，自由主義者の思考に影響を

及ぼしていたことに言及する。

しかし，著者の見解ではこうしたバラエティーにもか、わらず，自由主義者

の中心的な「自由の理念」は実は極めてシンプルであった。それは要するに「外

的強制からの全き自由」，いわゆるネガティフ'.フリーダムの主張にあった。

人間は自己に対する至上の支配者 (sovereignmaster)であるべきであり，い

かなる外的権威もこれを犯してはならない。個々人をして自己の運命を決定せ

しめよ。この中心的な主張において，さまざまな自由主義者は全く一致してい

た。スチュアート・ミル(J.s.Mill）の『自由論』 (OnLiberty)は，この共

284-



自由主義の倫理とオプティミズム

通の信念をイクスプリシット

85-88) 

る著作であった， と著者は言う。(pp.

だが，この自由はアナーキーや放縦（licence)をもたらすものではなかっ

たのか。この点につし、て，プラッドレーは， ミルにおいてもアクトン (Lord

Acton)やモーリー(JohnMorley)の自由論においても，自由は自己目的で

はなく，真理の追求，理性の支配，或いは内なる神の声に従うという「より高

い目的」を達成する手段であったことを強調する。自由主義者は，個人を自律

的理性的な存在として捉えた。しかしまさにそれゆえに， こうした「より高い

目的」を追求する知的，道徳的ニリートの理性と良心の光に従った指導は，必

ず万人にす、んで受け容れられるものと想定されていた。著者の見解によれば，

自由主義者はこうして逆説的にも或る意味では，「権威主義者」 (authoritarian)

であり，「理性と同意によるニリートの支配」こそ，実は彼らの目ざしたもの

だったのである。(p.91) 

著者の見るところ，イギリスの自由主義は，このような「自由への愛」を基

礎にした諸潮流のアマルガムであった。しかし，他のヨーロッバ諸国と違うイ

ギリス自由主義の際だった特徴は，力強い非国教主義の存在にあった， と

は言う。（第四章， TheNonconformist Conscience)プラッドレーに従えば，

ノンコンフォーミズムは，「自由主義のバックボーン」（グラッドストーン，

W. E. Gladstone)をなし，国教会の廃絶や節制を政治の枢要な課題におしあ

げるとともに，自由党に規律のとれた戦闘部隊を提供し，またそれにモラル・

クルーセーズの熱気を与えたのである。

よく知られているように，非国教徒は特に勃興する「ミドル・クラス」の間

に，国教徒におとらぬ数の信者を数えていた。にもか、わらず彼らは国教会か

ら教会税（churchrates)を課され，大学への門を閉ざされ，徴収された税は

アングリカンの学校にのみ用いられ，埋葬にすら不都合を強いられていた。だ

が，プラッドレーによれば，非国教徒が自由主義運動に託したものは，こうし

た差別の撤廃にとどまらなかった。というのも，非国教徒にとって，世俗的政

285-



岡 田 新

治制度によって支持された国教会は，それ自体非宗教的な腐敗した制度であり，

キリストの真の信仰を妨げる許すべからざる存在だったからである。彼らは国

教会を，土地貴族の政治支配の道具とみなし，その廃絶によってのみ，外的権

威に対する内的良心の至上性，勤労と自助というピューリタン的な徳目を社会

に確立し，真の信仰の時代を切り開きうると考えた。かくして，著者によれば，

非国教徒は自由主義運動を， ピューリタン革命を継承し，地上に「神の国」を

打ちたてるための「キリストの党」と考えていたのである。著者の引くところ

によれば，ウェールズの非国教徒の牧師は，少年ロイド・ジョージ (Lloyd

George)の面前で，デイズレリー(Disraeli)の死を神に祈った程であった。

(pp. 100-104) 

グラッドストーン自身は，勿論アングリカンであった。しかし敬虔なキリス

ト信者として，彼は政治をモラルの問題と考え，「非国教徒の良心」に敬意を

抱いていた。それゆえにこそ，非国教徒は「鉄騎兵」のごとき力強いトループ

スを作って，土地貴族の特権に対するグラッドストーンの闘いの先兵となった，

と著者は説く。もっとも， グラッドストーン政権下でも，教会税や大学での差

別的措置は撤廃され，アイルランドの非国教化はかろうじて実現されたものの，

ノンコンフォーミストが切望していた非宗派的な公教育や，ウェールズやイン

グランドにおける国教会の廃絶は遅々として進まなかった。にもか、わらず，

ブラッドレーによれば「政治をキリスト教の原理に従属させる」ことを求めた

このノンコンフォーミズムの勢力は，自由主義運動全体に「道徳的なプレッシ

ャー」を及ぼし，それにいちじるしく反物質主義的な，疑似宗教的なクルーセー

ズの色彩を与えたのであった。(p.110-111)そこでは政治はなかんずく道徳

規範の問題として，善と悪との妥協なき戦いの問題として提示された。ブラッ

ドレーは，反穀物法キャンペーンが，聖書の字句を武器として戦われたこと，

ブライトの演説や自由主義ジャーナリズムが，宗教的，道徳的なレトリックに

満ちていたことに読者の注意を促す。飲酒や売春に対するノンコンフォーミズ

ムの戦いと，グラッドストーンのプルガリア・アジテーションはともに，厳し

い道徳的な断罪をそのエネルギーの源泉としていた。プラッドレーは，こうし

-286 



自由主義の倫理とオプティミズム

てヴィクトリアン・リベラリズムをいわば巨大な道徳的改革の党として捉え直

すのである。

プラッドレーは，著作の後半部分でリベラリズムの抽象的な理念が如何に19

世紀イギリスの歴史的現実と切り結んでいったかをつぶさに検討している。

まず著者は，外交政策をめぐる自由主義者の葛藤を分析の俎上にのせる。（第

Non-Intervention and Self-Determination)プラッドレーの見るところ，

自由主義者の外交思想の一つの源泉は，「マンチェスター学派」の「絶対的不

干渉主義」にあった。コプデン，プライトは， よく知られているようにパーマ

ストン (Palmerston)の「砲艦外交」とことごとに対決し，軍事的不干渉と

公開外交による軍縮，国際的仲裁機関の設置を叫び続けた。著者は，こうした

彼らの平和論の土台に「明確なクラス・バイアス」と恒久平和への著しいオプ

ティミズムがあったことを示唆する。(p.121, p. 131) 

コプデンらにとっては，植民地とそれをめぐる戦争は貴族と君主の利益と栄

光のためのものであり，「勤労諸階級」には重税と貿易への足枷をもたらすに

過ぎなかった。自由貿易は，この戦争の原因を取り除いてゆるがぬ平和をもた

らすに違いない。彼らはこう信じた，と著者は言う。

しかし著者の見るところ，パーマストンの死後もこの「絶対的不干渉主義」

は必ずしもすべての自由主義者の信条とはならなかった。著者は，自由主義の

中にこれとは異質なもう一つの外交思想があったことを指摘する。ナショナリ

ズムに懐疑的なコプデンとは対照的に，J.S. ミルのように大国の抑圧に抗す

る小民族のナショナリズムを積極的に支持し，その土台の上に民族の自決

(Self-Determination)を築き上げようとする流れがそれであった。(pp.131-

133) 

グラッドストーンは，著者の見るところ，軍備の縮小，英仏協商の拡大，国

際紛争の仲裁による解決に心を砕き，こうした点では紛れもなくコプデン主義

287 



岡 田 新

に従ってし、た。しかし， グラッドストーンは，植民地については，それをイギ

リスの自由な政治制度を再生産する機構とみなし，オーストラリア，ニュージ一

ランドなどの植民地の自治を積極的に奨励しながらも，ついにマンチェスター

学派の植民地放棄論には与しなかった。(p.137)エジプトやスーダンでは，

反乱者を暴徒と見た彼は，自ら軍事的鎮圧に手を染めることになった， と著者

は指摘する。

しかし他方， グラッドストーンは， 自由党の分裂をもかえりみずブライトの

反対すら押しのけて， 1885年以降その死に至るまでアイルランド自治を政治の

最優先課題に掲げ続けた。またグラッドストーンは， トルコのプルガリア抑圧

に道義的な怒りを爆発させ，スコットランドやウェールズの自治にすら賛意を

表明したのであった。かくしてプラッドレーによれば，小民族のナショナリズ

ムと自治にたいするロマンティックなサポートは，グラッドストーン外交を貫

く一貫したテーマだったのである。(p.141) 

グラッドストーンが列強の勢力争いを極力避け，自由と正義を推進するモラ

ル・ユニオンとしてのヨーロッバの協調を説いたこと。ここに著者は，戦争を

不可避の事象と見たパーマストンのシニカルな態度とは対照的な，人間のモラ

ルヘのゆるがぬ信頼を見てとるのである。

著者の見解に従えば第二次，第三次選挙法改正の原動力になったのも，人民

大衆の知的，道徳的な資質に対するリベラリストの心からなる「信頼」であっ

た。（第六章， Trustthe People) 

トーリーが，大衆をサーカスや供応で動かせるものと見ていたのに対し， リ

ベラリストは，労働者大衆を土地貴族に比べてより理性的で自制心にあふれた

人々と考えていた，とブラッドレーは言う。チャーチズムの終息以来，セルフ

・ヘルプの精神に立脚する協同組合や職能別組合を営々として築きあげてきた

熟練労働者。自由主義者の眼には，もはや彼らは無責任な暴徒ではなく自己を

律し理性と道徳に従って判断を下しうる存在となったように思われたのであ

る。特に，綿花恐慌に際して綿業労働者が当面の利害に反しても北部共和制支

-288 



自由主義の倫理とオプティミズム

持の大義を掲げ続けたことは，自由主義者を深く惑動させた，と著者は指摘す

る。労働者のこうしたいわば道徳的な成熟こそ，著者によれば，貴族階級の統

治にかわる「国民」の統治の実現をプライトが叫ぶ根拠になったのである。

しかし著者もプライトの議会改革キャンペーンが，民主主義を目指すものだ

ったとは考えない。選挙権の範囲が限られ，「ミドル・クラス」の指導性が前

提になっていたばかりではない。自由主義者にとって議会改革の目的は，実は

平等な参政権の実現にはなかった。自由主義者は独立した市民にふさわしい地

位を人々に与え，そのセルフ・リスペクトを強めることによって，大衆を国家

の一員として考え，行動する一層責任ある道徳的な存在に高めようと考えたの

であった。(p.158) 

ブラッドレーは労働者の知性を軽蔑したロウ (RobertLowe)や，選挙権の

教育資格や知識人の複数投票制を提案したJ.S. ミルのように，自由主義者

の中にもこうした労働者の資質に疑いを抱く人々がいたことを見落としはしな

い。しかし著者によれば，自由党を率いるグラッドストーンその人は，人民の

知的，道徳的な資質に深い確信を抱いていた。事実， グラッドストーンは，聖

にはげまされながら，繰り返し繰り返し政治の争点に対する道徳的な

判断を直接人民大衆にあおいだのである。

著者は，労働者を前にしたグラッドストーンの演説が，物質的な利益を約束

するものでは全くなかったことを鋭く指摘する。グラッドストーンの「人民へ

の信頼」は，労働者のセクショナル・インタレストヘの譲歩を寸分も含んでは

いなかった。それはあくまで国のとるべき進路について労働者一人一人の下す

道徳的な判断への信頼であった。著者はこう結論するのである。(p.164) 

「リスペクタプルな職人」あるいは「労働貴族」こそは，セルフ・ヘルプの

価値を尊び，自由主義者の「信頼」に答えうる自由主義の最も重要な支持者で

あった，と著者は考える。（第七章， Lib-Labism) しかし著者も自由主義者と

労働者のこの同盟に問題を見ないわけではない。

著者によれば，そもそも自由主義者は土地貴族のセクショナル・インタレス

-289-



岡 田 新

トに反対するとともに， して労働者の独自な「階級意識」の形成を嫌い，

その発達をくいとめようと試みていた。(p.172) プライトは，国政から排除

されていることこそ，労働者をその狭い利害関心の枠内に追いやり，「階級意

識」を形成させる原因だと考えていた。議会改革によってこの原因が取り除か

れることを切望し，彼は労働組合指導者と肩をならべて議会改革運動を繰り広

げながら，労働組合を，契約の自由を脅かす「階級」的な存在として敵視し続

けたのであった。

もっともマンデラ (A.J.Mundella)の様に自由主義的資本家の中には，熟

練労働者のクラフト・ユニオンを労資を対等にするものとして支持し，労資紛

争の仲裁制度設立に腐心する人々もいないわけではなかった。しかしこうした

人々の声も空しく，グラッドストーン第一次政権は， ピケットの禁止と抱き合

わせで労働組合法を制定したほかは，著者の眼からしても「労働者の利益を直

接に推進することは何もしなかった。」 (P.178)労働者の中には，デイズレリー

政権に比べて社会立法に余りに消極的な自由党に，苦い失望が広がってゆく，

と著者は観察する。

しかし，ヴィクトリアン・リベラリズムが国家干渉を嫌ったのは，すぐれて

道徳的な見地からであった，と著者は見る。（第八章， VoluntaryPrinciple) 

自由主義の前提になっていたのは，人間は自ら道徳的な選択をなし，その責

めを負わねばならないという個人主義の倫理であった。プラッドレーは，この

倫理がセルフ・ヘルプを要求するばかりではなく，人々に隣人愛の実践を命ず

るものでもあったことに注意を喚起する。著者の見解によれば，ボランタリズ

ムは社会悪に消極的だったわけでは決してない。それは，社会悪は権力によっ

てではなく，自己自身と隣人に対する道徳的な義務を一人一人が遂行すること

によってのみ，真にとりのぞきうるという信念だったのである。(p.195) 

国教会はノンコンフォーミストにとって，権力にもたれかかって真の内面的

信仰の覚醒を妨げる存在であった。同様に，国家による教育はボランタリスト

にとっては，一人一人の市民が子供になすべき義務を国家が肩がわりすること

によって，その崇高な義務の観念を衰弱させるものであった。更に国家による

-290-



自由主義の倫理とオプティミズム

無差別の福祉は，勤労意欲のない人々の唾棄すべき怠惰を助長するものとして

激しく攻撃されたのである。

週数パイントのビールを節約し，額に汗して働くことで，誰しも子供に教育

を与える義務を果たせるはずではないか。著者によればこうした禁欲と勤労の

倫理が，自由主義者を支配していた。弱き人々への援助は，人々の自発的なチ

ャリティーによって果たされるべきであり，必ず果たされるであろう。隣人愛

の実践を国家に肩がわりさせてしまうことがどうして許されようか。こうした

個人への厳しい倫理的要求と期待が，ボランタリズムの基底にあった，と著者

は見るのである。

しかしながらプラッドレーによれば， ヴィクトリアン・リベラリズムは，決

してレッセ・フェールをドグマとして信奉していたわけではない。人々の道徳

的実践を促すための国家干渉は，必ずしも排斥の対象ではなかった。著者は，

グラッドストーンの郵便貯金制度がまさしく労働者大衆の勤労と節約を促す国

家干渉の制度であったことをその例に挙げる。レッセ・フェールの一般的実践

を説いたJ.S.ミルですら広範な例外を認めていた， と著者は指摘する。

しかし，社会改革の手段としての国家干渉は，自由主義の中で次第に比重を

増し，やがてそれに質的な変化をもたらしてゆく。ブラッドレーはこの例をな

かんずく土地問題の中に見る。（第九章， ThePassion for Improvement) 

もとより長子相続制(primogeniture) と継承産 (entail)の法制度に守られ

た土地貴族の大土地所有制は，フリー・トレイドに反するものとして，自由主

義者の一貫した改革の対象であった。しかしプラッドレーは，自由主義者の土

地改革論が，フリー・ホールドの協同組合的購入から次第に，国家資金による

土地購入，再分配へと発展し，ついに土地国有（公有）論にまで近づいてゆく

ことを指摘する。イングランド不在地主が土地を独占し，零細借地農の困窮が

ナショナリズムの炎をあおっていたアイルランドについては，グラッドストー

ンは，現実にアイルランド土地法(1881年）を制定し，公正地代と借地権安定

のため国家は地主の所有権に直接介入してゆくことになる。(p.204)ポラン

-291-



岡 田 新

タリズムを公的な教育で補おうとするフォスター教育法(1870年）や，パプに

対する条例による規制も，著者の見るところ純粋なボランタリズムが，次第に

国家干渉へと旋回してゆく過程を示していた。だが，それはあくまでも，セル

フ・ヘルプを促進しようとする枠の内にあった，と著者は考える。

これに対してプラッドレーは，「水道とガスの社会主義」と称されるジョゼ

フ・チェンバレンのバーミンガム市政改革の思想の中に，人々の物質的要求を

もっばら行政の力で満たそうとする， グラッドストーンとはもはや全く異質な

主張の拾頭をみる。チェンバレンは，劣悪な都市環境を放置して道徳的改革を

唱えることの滑稽さを痛烈に批判し，あからさまに「強き政府」の確立を叫ん

だ。(p.207, p. 216) プラッドレーは，無償公教育，自治体による住宅の供給，

累進所得税を掲げるチェンバレンの『急進派綱領』(1885年）の出現と，「契約

の自由」＝私的所有権の制限を自由の必要条件として弁護するグリーン (T.

H.Green)の登場の中に，なお伝統的なボランタリズムの要素を濃厚に残し

ながらも，ヴィクトリアン・リベラリズムの核心であるモラリステックな個人

主義の衰退のきざしを認めるのである。

フフッドレーは， ヴィクトリアン・リベラリズムの終焉の過程を，同情的な

筆使いで描写してこの研究を締めくくっている。（第十章， TheWaning of Op-

timism) 

アイルランド問題を契機に分裂した自由党は，その後グラッドストーンの指

導下にありながら「ニュー・カッスル綱領」(1891年）に見られるように，国

家干渉的な社会立法の方向へ踏み出してゆく。著者もまたチェンバレン脱党後

の自由党の内部に「新自由主義」 (NewLiberalism)や「自由帝国主義」

(Liberal Imperialism) といった新しいイデオロギーが登場してくることを見

落としはしない。しかし，著者はロイド・ジョージやアスキス (Asquith) の

時代の自由主義を，ヴィクトリアン・リベラリズムとは異質なものと解釈し，

1886年の自由党の分裂を，むしろヴィクトリアン・リベラリズムの解体の起点

として扱っている。

-292 



自由主義の倫理とオプティミズム

著者に従えば， グラッドストーンの眼から見ればアイルランド自治は，小民族

の自決，土地貴族の特権への戦いという自由主義の根本原理に立つ新たなモラ

ル・クルーセードであった。しかし，批判者にとっては，それはアイルランド

土地法以来の私的所有への侵害の延長線上に位置し，アイルラソド借地農とナ

ショナリストの暴力的挑戦に屈して帝国を解体するものであった。他方，より

ラジカルな人々は， グラッドストーンがアイルランド問題に没頭し，積極的な

社会立法に一向に動こうとしないことに強いいらだちを感じていた。(pp.227 

-230) 

リベラリズムの中に広がるこの亀裂の奥底に，個人主義の社会的基盤

がほり崩されてゆく様相を見てとる。ヴィクトリアン・プームの終結，不況の

到来とともに「労働貴族」の築いたセルフ・ヘルプの機構は疲弊し衰弱してゆ

き，不熟練労働者の組合結成と相まって労働者の階級への帰属意識が再び高ま

っていった。他方，「ミドル・クラス」は，なしとげた改革の成果をながめて

「自己満足」にひたり，教会にかわってミュージック・ホールが彼らを引きつ

け始める。時代を支配した政治と道徳への情熱は，潮が引くように消え去り，

敏惑な知識人には人間のペシミズムが流行し始める。列強の建艦競争は熱を帯

び，植民地獲得をめぐってジンゴイズムは再びその勢いをふきかえしていった。

こうした背景に抗して，国家干渉的社会立法を一つ一つ認めながらも，老グ

ラッドストーンが古きリベラリズムの原理になお忠誠を失わなかった点に，著

者は特別の関心を払っている。著者によればグラッドストーンにとって，国家

は結局この暗き世界に明かりをもたらしうる存在ではなかった。建艦競争に反

対してついに辞職した時グラッドストーンは軍縮と経喪節減の原則がもはや

自由党同僚にすら支持されぬことを見てとり，彼の時代＝「解放の時代」の終

結を感じたのであった。(p.253) 

プラッドレーは，人はバンなしには生きられぬと し，国家干渉による福

祉立法を推進するロイド・ジョージの精神に，モラリステックな個人主義から

遠く離れた物質主義的集産主義を見る。著者はグラッドストーンの精神に殉じ，

第一次大戦の参戦に抗議して辞職したジョン・モーリーと同じく， 20世紀初頭

293 



岡 田 新

に「自由主義の時代」の終焉を見出すのである。

四

この研究は， ヴィクトリアン・リベラリズムを構成していた諸要素を，巨視

的な観点から抽出し，一時代を支配したこの巨大な思潮を総体として鳥観しょ

うと試みたものである。ヴィクトリア朝自由主義の個々の政治家，思想家につ

いての研究は，すでに幣しいボリュームに達し，またグラッドストーン以後の

自由主義の変容についての研究も精力的に進められている。これに比べてヴィ

クトリア朝のリベラリズムを全体として描き出そうとする試みは，必ずしも多

くはなかった。もとより，これはこうした総合化の試みが，明快な視点と該博

な知識を必要とするまことに困難な学問的作業であるからに他ならない。

プラッドレーのこの研究は，こうした課題に勇敢に挑戦し， ヴィクトリアン

・リベラリズムを，一つのまとまりをもった思想運動として見事に描き出した

著作であるといえよう。著者は，名高い政治家の言動や思想家の著作ばかりで

はなく，労働組合指導者や文学者に至る実に幅広い自由主義文献をとりあげ，

矛盾と軋礫に満ちた最盛期の自由主義の世界をさながら一枚の絵図の様に映し

出している。もっともプラッドレーは，個々の思想家の思想や政治家の信条に

は詳しい解析を与えていない。しかしそのことによってかえって著者は， ヴィ

クトリア朝の自由主義が共有していた精神的資質を大胆にえぐり出し，それが

総体としてイギリス政治に与えたインパクトをまざまざと描き出したのである。

プラッドレーがこの研究で生き生きと蘇らせたものは，端的に言えばモラル

・フォースとしてのヴィクトリアン・リベラリズムの姿であったと言えよう。

著者の描くところによればヴィクトリアン・リベラリズムは，現実を解釈する

経済理論や，物質的利害の追求に汲々とする運動ではなく，政治機構の改革に

没頭する政治理論でも，無内容なレッセ・フェールを叫ぶ徒党でもなかった。

それは強烈なモラルによって社会と人間を変革しようとする道徳的な運動だっ

たのである。

ー-294 



自由主義の倫理とオプティミズム

内外を問わず，「自由主義の時代」はしばしば諸階級の経済的利害の実現とそ

の対抗という観点から扱われてきた。しかし，自由主義を特定の階級の物質的
0 0 0 0 0 

利害の直接的な表現としてのみ見ることは，自由主義がヴィクトリア朝の社会

と文化の内面的な基底をなし，強力な宗教的道徳的エネルギーを持っていたこ

とを見落とす危険をはらんでいよう。もちろん，これはヴィクトリアン・リベ

ラリズムが，強烈なモラルの力を動員することによって，土地貴族と労働者の

「階級的」な利害を打ち砕き，結果として自由競争的資本主義の進路を掃き

めていったという客観的な連関の存在を否定するものではない。しかしそれは，

階級的な利害の単なる弁護論によってではなく，個人主義的倫理の普遍的な価

値を高々と掲げ，行く手をさえぎるものを破砕してやまぬイデーの力によって

成しとげられたのであった。議会改革や，社会政策，植民地政策をめぐる「自

由主義の時代」の政治的ダイナミズムは， リベラリズムのもつこうしたパッシ

ョンを無視してはおよそ理解しがたいであろう。プラッドレーの研究は，改め

てこのことを我々に教えているのである。

ブラッドレーの最初の著作は， ヴィクトリア朝初期のニバンジリカリズムの

研究であった（5)。この『オプティミスツ』のそこかしこに，ヴィクトリア時

代の宗教的背景に関する著者の研究が生かされているのを見ることができる。

狭い意味での経済理論や政治理論の枠をとりはずして，時代の精神史全体の文

脈から見ることで，著者はヴィクトリアン・リベラリスムのもつし、わばヒ゜ュー

リタン的な側面をクローズアップしたのである。

かのマックス・ウェーバー(MaxWeber)は，ピューリタニズムの倫理が20世

紀に至るまでイギリスの精神史の重要な一痰であることを示唆していた(6)。

最近の研究も，別の視角からあらためて19世紀後半が， 17世紀とならぶノンコ

ンフォーミズムの政治的エネルギーの噴出期であったことを確認している(7)0

ブラッドレーは，ヴィクトリアン・ヴァリューの復興という今日的背景の下で，

このことをヴィクトリアン・リベラリズムに即して明らかにしようとしたと言

えるであろう。

しかし， ヴィクトリアン・リペラリズムは17世紀ピューリタニズムの単なる

295 



岡 田 新

復興ではない。著者もまた，自由主義を支えるものとして，ノンコンフォーミ

ズムとともに功利主義的な経済理論と「自由への愛」をあげ．具体的なボリシー

をめぐるその相互の葛藤に注目している。とはいえ，残念ながらこの三つの支

柱相互の緊張をはらんだ関係は，そのものとしては必ずしも系統的に説きあか

されてれはいない。

功利主義は如何なる意味でノンコンフォーミズムを継承し，また踵を分かっ

ていたのか。J.s.ミルの自由論とノンコンフォーミズムの禁欲的な倫理とは

どれほどの距離があるのか（8)。こうした論点は，モラル・フォースとしての

リベラリズムの戦いぶりが前面におしだされる中で，充分に論理化されること

なく背後に押しやられているのである。

また著者は，帝国や植民地，労働組合や社会立法をめぐる自由主義者内部の

拮抗を，社会哲学の内的な差異の問題として深めることなく，自由主義者の主

張の多様さを指摘するにとどまっている。こうしたイッシューについてグラッ

ドストーンとプライト， ミルらの主張の間にある深刻な相違のよってきたる思

想内的な原因は，著者の研究では充分に煮詰められているとは言い難いのであ

る。

もちろん歴史叙述に主眼を置くこうした作品に， 自由主義の立ち入った学説

的な検討を要求するのは至当とはいえまい。著者が残した問題点は，著者の提

起した視点とともに，自由主義思想の思想的な継受の問題として改めて受けと

められるべきであろう。自由主義の名において，むき出しの利益誘導が正当化

されているような異文化を背景にするとき，ヴィクトリアン・リベラリズムの

峻厳なモラルは，プラッドレーのようにロマン的回帰の対象としてではなく，

イギリスの個性的な歴史現象として，その源泉と矛盾が探られねばならないよ

うに思われるからである。

296 



自由主義の倫理とオプティミズム

注

(1) John Vincent, The Fornwtion of the British Liberal Party 1857-1868, (London, 

paperback edn., 1972). 

(2) Philip Magnus, Galdstone, (1st edition, London, 1954), p. 271. 

(3) Ian Bradley, The Optimists--Themes and Personalities in Victorian 

Liberalism, (London, 1980). 

(4) プラッドレーが用し、てる「ミドル・クラス」あるし、はMiddleClassesの概念は，

生活様式やアクセントで区別される文化的，社会的な概念であって，資本家，自

営業者のほか，ホワイト・カラーや専門職種を含み，土地貴族とマニュアル・ワ

カーの間にある人々の総体を指している。 TheEnglish Middle Classes（次注）を

参照。

(5) Ian Bradley, The Call to Seriousness; The Evangelical Impact on the Victorian, 

(London, 1976). プラッドレーはこの他， WilliamMorris and His World (Lon匹

don, 1978)を執籠し，今はタイムズの執筆陣に加わりイギリス現代政治の分析を

手がけている。 Breakingthe Mould? The Birth and Prospects of the Social 
Democratic Party, (Oxford, 1981),および TheEnglish Middle Classes are alive 

and kicking, (London, 1982)を参照。

(6) Max Weber, Gesammelte Aufsatze zur Religionssoziologie, (Ti.ibingen, 
1922), I, S.81. 

(7) D. W. Bebbington, The Nonconformist Conscience, (London, 1982), Stephen 
Koss, Nonconformity in Modern Britain, (London, 1975)を参照。

(8) 理神論者スミスは，「厳格主義」への批判をもち，J.s. ミルの『自由論』の一
節はカルヴィニズムの批判にささげられている。ノンコンフォーミズムもまた，

簡単に一般化を許しえない多様なセクトによって成立していること，言うまでも

なし ‘o

297-


