
Title 国際英語への対応 : 日本人の立場から

Author(s) 大橋, 克洋

Citation 大阪外大英米研究. 1988, 16, p. 151-165

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/99127

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



国際英語への対応

日本人の立場から

大橋克洋

I 

Gregory Trifonovitchというアメリカ人が或る国際学会に出席したときのこ

とである。何番目かに日本人女性が発表を行ったところで，珍しいことが起こ

った。発表直後二人の英語母語話者が相次いで，発表の内容に関係する質問で

はなく，彼女の英語表現に関する質問をした。すると，それを受けて別の二名

のやはり英語母語話者が，発表者を差し置いて，質問者と他の出席者のために，

問題にされた英語表現を彼らなりの解釈であるいは言い換え，あるいは解説し

てみせたのである。母語話者たち四人のこれら一連の行動は会場にいた一人の

韓国人を激怒させた。韓国人出席者は怒りで身を需わせるようにして立ち上が

り，こぶしでテープルを叩いてこう絶叫した。「このような態度には最早我慢

がならない！ 日本人発表者の発言は私達に明確かつ完全に理解できるものだ

ったではありませんか。あなた方二人は発表の中味にまったく無関係なコメン

トをなさったが，無礼もはなはだしい。発表者が日本人訛りの英語で話したか

らというのでその発表には注意を払う価値がないと判断なさったようだ。また

もうお二方は，恩着せがましくも，発表者の表現を我々のために解きほぐして

やろうとなさった。皆さん，これは国際会議ではありませんか。いいかげんに

言語的優越主義を捨てて，交差文化的寛容さで国際会議本来の姿を取り戻すべ

きではなし、でしょうか。」(1)

非母語話者英語に対する偏向した態度が公けに排撃される場に居合わせたの

はこれが最初であるとして， Trifonovitchは特にこの体験を書き留めているが，

Trifonovitchの同情と共感がそれぞれ日本人発表者と韓国人発言者の側にある

-151-



大橋克洋

ことは後続する文章から明らかだ。韓国人には「完全に理解できる」発表が母

語話者たちに理解できなかったのはなぜか。それは彼らが，今や英語がほとん

ど国際語となっている現実を認めようとせず，相も変わらぬ言語・文化的支配

主義に立っているからに他ならないと言う。そして方言変種や発音など純粋に

言語的問題よりも，こうした文化的，心理的態度こそが，異文化問の相互理解

を妨げている真の要因なのだと Trifonovitch は主張するのである。

Trifonovitchがその中に上掲の体験を語った短い論文の要点は，英語が国際語

としての地位を確立しつつある今日，母語話者は旧来の言語的優越主義を去ら

なければならず，一方非母語話者は積年の劣等感を脱却することが肝要だとい

うことだ。国際共通語としての英語，縮約的に言えば国際英語，を成り立たせ

るための重要な条件として，「痛み分け」，ないしは「歩み寄り」とでも呼ぶべ

き話し手側，聞き手側双方の努力負担がある。 Trifonovitchの主張を支えてい

るのは，非母語話者にのみ努力を負担させることが最早時代にそぐわなくなっ

てきているという認識であり，国際英語とは，母語話者も学ばなければならな

い言語であるという考え方である。

さて，前置きとして以上のような話を紹介したのは，国際英語に対する日本

人としての対応という問題について最近私が考えていることと Trifonovitch

の主張とが一部重なるからである。私は一人の英語非母語話者として，国際英

語という考え方の全世界的広がりを支持するものである。また， 日本人英語教

師として，それが混迷する我が国の英語教育に活路を開くものであることを期

待してもいる。とは言っても，国際英語としての日本人英語をただちに英語教

育に取り込めよなどというラディカルな論をなそうというのではない。あくま

で国際英語という考え方を採り入れ，それを立脚点に据えて我々の英語使用と

英語教育を捉え直すことの意義を認めているにすぎない。「国際英語という考

え方」という迂言的な用語の裏に私の秘めるものは，我々の対英語態度の変革，

より具体的に言えば，英語の脱英米化を迎え入れる姿勢である。それを歓迎す

るにせよしないにせよ，英語の国際語化は既に現実であり，なお進行している。

そしてそれは英語外国である日本と日本人をも巻き込んでいる現実である。こ

-152-



国際英語への対応

れが私の現状認識であり，本稿は，肯定的な立場から，この動向に対して日本

人として何がやれるかを具体的に述べるものである。 rr章では，主として態度

面での日本人のあるべき対応について若干のことを述べ，言語面，即ち国際英

語としての日本人英語の可能性についての論は一応III章に譲る。

II 

私の知っている或る大学教授が，自分の英語は絶えず形成期にあり，英語習

得は一生の事業であると告白したことがある。日本人の英語への係わり方を代

表する態度として記憶に残っているが，先ずこのあたりに日本人の大きな問題

点がありそうだ。実使用を何年続けても，なおかつ自分の英語は形成過程にあ

ると惑じ，永久に英語学習者であることを止めないのだ。それは詰まる所，「母

語話者のように（話し，聞き，書き，読む）」という達成不可能な目標を前提

しているからに他ならない。だが，母語話者のように英語を操る必要が本当に

あるのか。英語習得が一生の事業などであってよいのか。そもそも生涯をかけ

れば母語話者のようになれるのか。答はいずれも「否」であるが，問題はこれ

まで誰もこのような素朴な疑問を抱いてこなかったところにある。

我々は他から学ぷことの好きな国民である。古来日本人は一貫して自国文化

をローカルな文化であると思い続けてきた。前近代には中国に，近代に入って

は先ずヨーロッパに，第二次大戦後はアメリカに，と日本が絶えず強力な外国

に模範をあおいできたのは，この周辺文化意識のためであったが，外国への長

い甘えの歴史は，彼我の関係を師弟関係において捉える日本人のメンタリテ

ィーを育ててしまったようだ。自己を英語の生涯学習者と規定したがる日本人

の傾向は，一つにはこのような心性が作用した結果に違いない。だが，時代は

いつまでもそれを許すだろうか。今日最早日本文化はローカルだとばかりは言

えなくなっている。我が国の科学水準は高く，電子工学，医学などの面で，世

界の最先端をゆく分野がいくつもある。国際社会における受益者から貢献者へ

と日本の立場と役割が転換していく中で，貢献のための主たる言語媒体である

英語に関し，いつまでも生徒意識を持ち続けることは貢献の質と程度に影響を

-153-



大橋克洋

与えずにはおかない。相手に対し何か憶することがあったり，自己をより低位

に位置づけねばならないような状況の下ではなかなか思い切った情報発信はで

きないものだ。我々はいつまでも学習者の地位に身を置くのではなく，或る段

階からは非母語話者ながらも自立した英語の実使用者として立つことが必要で

ある。その際拠り所とすべきものが私の言う国際英語的観点と姿勢である。日

本人の英語使用者は疎通可能な範囲内で，母語話者のもたない日本的スタイル

を持ち出す権利をもつのだと考えてはどうだろう。次章にも述べる如く， 日本

式英語を教育モデルとするためには，なお解決されなければならない問題があ

る。だが，英語使用の場にそれを持ち出すためには，使用者個人の意識の改革

さえあればよいのである。英米語の語法・文法に執拗なまでにこだわり，ため

に自由な発話ができなくなっている日本人英語話者にとって，この「意識の改

革」のもつ意味は決して小さくないはずである。

眼を英語教育に転じて国際英語への対応を考えた場合，やはりここでも大き

な変化が現れてこなければならないことになる。学習者から使用者へと移行し

た途端に英米語の呪縛から解き放たれると考えることが非現実的である以上，

たとえ，依然として英米語を教育モデルとし続けるにせよ，教育段階で既に生

徒を英米語の規範力から解放しておかなければならないということもある。し

かし，これと密接に係わり， しかも或る意味ではそれ以上に重要なのは英語教

育における文化の扱いの上の変革である。

明治以後の日本の英語教材史をふり返ってみれば，そこにはほぽ一貫して，

英米中心主義，英米の美点中心主義，白人中心主義が流れていることが見てと

れる。最近になってこの伝統的体質から脱しようとする傾向が出始めてはいる

が，全体としては今なおこれら三代特徴は保持されているように思われる。こ

こからは，英米文化を最優位に置き，自国文化も含め，他の文化を低く見る文

化序列主義者は生まれても，英米文化に対する批判精神はまったく育たず，従

って日本人としての意思表現のできる話し手も生まれないだろう。

国際英語的観点の導入は，英語と英米文化の切り離し，ないしは英米文化の

相対化，への契機となるだろう。これまで不可分のものとして抱き合わされて

-154-



国際英語への対応

きた英語と英米を中心とする母語国文化との結びつきを突き崩すわけだ。突き

崩した上で，それから先をどうするかについては二つの行き方が考えられる。

一つは，単に英語国文化だけでなく，文化一般から英語を切断し，英語を教え

ることに集中するやり方である。無論，たとえ三行から成る短いダイアローグ

にもシチュエーションはなければならず，そこには文化的要素が絡んでくる以

上，言語と文化を完全分離することは原理的に不可能であるが，とにかく文化

をも合わせ教えようという態度は取らないのである。 Lambert の言う

instrumental orientationに近い。いま一つは，英語の背景文化は英語国文化で

あるという固定観念から学習者を解き放った上で，やはり文化をも教えるやり

方である。しかしその場合の文化は，英語国文化に限定せず，できるだけ広く

国際社会を対象にするのである。これは一応 integrativeorientationの範囲内

の改革と言えるだろう。

周知のように， Lambertはモントリオールのフランス系住民の対英語態度

を調査した結果を基に， Instrumental対 Integrativeの二分法を行い，後者の

態度の方がより高い言語能力を育むとしたのであるが，北米で言えたことが普

遍的に通用するわけではない。現に Shawが，インド， シンガポール，タイの

英語学生たちを対象に行った調査から，三グループとも学習動機と態度が明確

に instrumentalである事実を捉んだ上で，特にインド，シンガボールにおけ

る学習・教育の成果を高く評価する立場から Lambertの見解に異論を唱えた

のを始め，（2)最近 Lambert説への疑念や反論が相次いで出されている。(3)要す

るに，高い語学能力を獲得するために必ずしも integrativeな方向を取る必要

はなく，二つの行き方のいずれをとるかはそれぞれの地域の社会条件と教育の

目的論のあり方によって決められるべきものだ。英語が完全な外国語で，将来

それを真に必要とすると思われる学習者が少数派としてとどまるような国， 日

本で，なおかつ英語教育が学習者全体にとって有意義であるためには

integrative であったほうが良いだろうし，あくまで（少数派の）実用に備え

ることに目的を置くならば，文化的事項の説明に時間を割かなくてすむ

instrumentalの方が良し、ということになるだろう。

-155-



大桶克洋

英語教育・学習の目的や姿勢は多様でありうるものであり， Instrumental 

vs. Integrativeという一対の対立概念ですくいつくせるものでは無論ない。国

際英語的観点から今一つ，言わば第三の行き方として真剣に取り上げられてよ

いのは，例えば，文化大革命当時の中国，戦時中の我が国でその傾向が認めら

れた自国文化中心主義による教育である。日常風俗，日本事情の紹介から日本

人の思想，自己主張まで，題材を日本文化項目に統一し，日本人の生活や思想

を内容として英語を教えることにより， 日本人としての自己表現能力の開発を

ねらうやり方である。戦前の自国中心主義とここに言う自国中心主義の重要な

違いは，前者が軍国主義を背景とし，後者が国際英語的考え方を基点とすると

ころにある。大戦時英語教育の自国主義は，それまでの英米崇拝的英語教育の

裏返しであった。学ぶからには愛さねばならないし，また愛する国の言語だか

ら学ぶという，今日まで尾を引く日本人の，学習対象言語（国民，文化）と愛

の対象の同一化が既に始まっていたということだ。それまでひたすら愛し，敬

仰してきた英米が敵にまわった時，英語教育界の取るべき道は，英語教育の撤

廃かそれに近い形しかなかった。敵だから，嫌いな国だから研究するという発

想はアメリカにあって，日本になかった。今だにない。戦前の自国中心主義的

英語教育は，英語廃止論とぎりぎりのところで妥協した教育であり，英米への

対抗精神から日本人の価値観を打ち出すという排外主義的性格を強く帯びてい

た。

国際英語への対応としての自国文化主義とそうした国粋主義とを混同しては

ならない。この新しい自国文化主義が国際英語的であるわけは，それが国際英

語の表現対象文化は英米文化に限られないという前提を逆手に取って，かつて

の英米文化の位置に学習者の母国文化を据えたところにある。そしてこれを前

述した第二の行き方の一変形とせず，独立した第三の行き方として取り扱うの

は，第二の行き方が依然情報吸収型であるのに対し，これが日本人としての意

思表現に繋がるという意味で情報発信型であるからだ。ネウストプニーは，「（日

本人は）英語ができないから，コミュニケートできない」という俗説を裏返し

て，実は「コミュニケーションできないから，英語ができない」のだと言った。(4)

-156-



国際英語への対応

「（日本人は）コミュニケーションできない」と言った時同氏が意味したこと

の一つは，「日本人の会話のときの非協力性」(5) ということであった。ただ会

話の輪の中にいるだけでなく，自ら話題や意見を提供することによって会話の

発展に貢献するという能力の欠如である。意見にしろ，惑情にしろ，情報にし

ろ， コミュニケートするためにはコミュニケートするための内容を持たねばな

らないことは自明の理である。我々が英語によりコミュニケーションを行う場

が専ら外国人を相手にした場合であってみれば，英語でコミュニケートする内

容をもつとは，畢覚，異文化や国際的事象を受け止め，それらに反応していく

ための主体的立場の確立を意味するはずだ。第三の行き方，つまり英語教育に

おける「文化の現地化」はこれを助ける。それは，コミュニケートすることを

学ぶことを通して英語を運用することを学ぶという行き方であると言ってもよ

し、

゜
以上，英語の国際語化に向けての日本人としてあるべき態度面での対応につ

きいくつかのことを述べた。ここに述べた態度の変革は単に意識の変移として

とどまる性質のものではなく，具体的な形を取って表面に現れなければならな

いだろう。その形とは，例えば，発言の際語学的ミスを犯すことを恐れないず

ぶとさという形かもしれないし，話題提供による会話の発展への積極的寄与と

いう形であるかもしれない。だが，国際英語概念にとってより本質的な顕現の

形は，発話の中に日本人特有の発想を投影させ，その結果英語自体を変容させ

ていくという形である。これまで既に， ‘‘Whattime is it now?"（の常用）や

"How do you think?’'など，日本語の形式の干渉からくる日本式英語はいくつ

もくり返し日本人の口から発せられてきた。それらはしかし，発するたびに発

話者を恥入らせ，良心の疼きさえ覚えさせる「悪」として常に存在してきたの

であり，そういった日本人臭からいかに隔たっているかがその人の英語のうま

さを測る重要なめやすとされてきたのである。英語の国際語化が我々に与えた

ものは，「悪」を「正義」へと転じることを正当化する根拠であった。今後は

英語の表現形式の内側に日本人の自己主張性を折り込んでいくことが考えられ

てよいだろう。

-157-



大橋克洋

III 

「文化的スタイル」と仮に名づけておこう。日本人が英語使用の場に独自の

「文化的スクイル」を持ち出すことの可能性について私が考えるようになった

一つの契機は，次のような短い話を読んだことであった。クイでの出来事であ

る。アメリカ乎和部隊の英会話教師が生徒の一人に或る発話を怒りを込めて言

ってみろと命じた。生徒は何度かやってみたがどうしてもうまくいかない。執

拗に繰り返しを迫る教師に，生徒はこういう趣旨の弁明をしたというのだ。「私

の国ではこういう場面で人が怒りを表すことはない。だからこの発話を怒気を

含んで行うことはクイ人には無理なのです。」(6)

アメリカ人は語学教育の名の下に，クイ人にとっては不自然，あるいはアプ

ノーマルでしかない態度をタイ人から要求していたことになる。その要求に応

えることは，タイ人であることを止めて初めて可能となるだろう。外国語教育

は学習者の文化と人間性を奪えるか，という問題がここに提出されている。日

本人はとり分け真剣にこの問題提起を受け止めねばならないだろう。中国人，

韓国人がそれぞれ DengXiaoping, Kim Dae Jungのように姓から名へという

自国の習慣を英語使用の場にそのまま持ち込むのに対し，日本人は戦後一貫し

てこれを逆転させてきた。 Yasuhiro Nakasoneのように。そしてこの姓名の

転倒をおかしいと言う声はつい最近に至るまで日本人の問からは上がらなかっ

たのである。(7) このことは， 日本人が主体的に英語を使うことを考えてこなか

ったという事実を背景としているだろう。英米人になりきることを目標とし，

この目標のためにひたすら日本人らしさを包み隠そうとしたことの，これは現

れである。同じことを英語教育に即して言うならば，これまでの学校英語が英

米文化吸収 (YasuhiroNakasone) のためにあり，自国文化表現 (Nakasone

Yasuhiro)のためになかったということである。 I, II章で概説した国際英語

の概念は当然 NakasoneYasuhiroの方を要求する。疎通に支障をきたない範

囲内で日本人が自己の文化的スタイルを持ち出すことを私はむしろ積極的に支

持したいのである。 “My name is Nakasone Yasuhiro. と名のることにコ、、ユ

ニケーション上まったく不都合がないわけではない。欧米人は Yasuhiroの方

-158-



国際英語への対応

を姓だと思い込む危険性がある。しかしそれを言うならば， ‘‘My name is 

Yasuhiro Nakasone. "も同様である。中国人，韓国人は， Yasuhiroを姓だとみ

なし， Mr.Yasuhiroなどと呼びかねないのだ。英米人のみを仮想交信相手と

しないのが国際英語概念の出発点だったはずである。

このように， 日本人がその英語使用の場に持ち出して構わない，いや持ち出

すべきであると私の考える「文化的スタイル」を思いつくままにいくつか例示

してみよう。何事であれ，思いつきのまま行われることの説得力は弱いが，そ

れは一つの問題提起にはなるであろう。

名前の言い方について，もう一つ指摘しておきたいことがある。所謂 first-

name basisである。気軽に相手をAlice,Johnとfirstnameで呼べる日本人も

いるであろうが，私はこれに心理的抵抗を覚える方であり，そういう日本人が

決して少なくないことを体験的に知ってもいる。相手が私のことを Mr.

Ohashiではなく， Katsuhiroと呼びたいというなら，私はそれを許す。姓では

なく名で呼ぶことによって親しさを表すのが相手の文化だというなら，それを

認めよう。しかし同時にこちらが相手を Billとよべず， Mr. Creweで通すこ

とも容認してもらいたいと思う。相手は私を Katsuhiro と呼び，私は相手を

Mr. Creweと呼ぶ。これも実際には不都合である。実在のスコットランド人

Crewe 氏と私の間ではいつの間にか，おたがいに相手の姓名を呼び合うとい

うことがなくなった。手紙のsalutationでは “DearBC, " "Dear KO,’'を使う。

だが，私はそのことを上述の不都合の一つの解消策と捉えている。そのことに

よって二人の友情関係が阻害されたという事実がない以上，否定的に見る理由

はないわけだ。もっとも， ‘‘Hello,Bob. " "Good morning, Mr. Carpenter. " 

"Good night, Mom.’'などと発話の中にしばしば姓や名や資格語を挟む習慣の

ある英語話者にそれを断念させることは既に相手の譲歩を求めたことになるだ

ろう。それを思うからこそ私も “DearOK,"ではなく ‘‘DearKO,’'に耐えてい

るのである。

first nameと言えば， Han Suyinの自伝的小説 “AMany-Splendoured 

Thing"の中に，イギリス人特派員 MarkElliottと欧亜混血児 (Eurasian)Han 

-159-



大橋克洋

Suyinが次のような対話をする箇所がある。

'Since we've known each other over a month, do you think we could start 

calling each other by our names and leave off Dr. and Mr.?' 
'All right, I'11 call you Elliott and you call me Han.' 

'I mean, first names.' 
'All right.' 

(Han Suyin, A Many-Splendoured Thing, Triad Granada, 1978, p. 50) 

かくして二人はお互いをMark,Suyinと呼び合うようになる。だが， Mark

ElliottのfirstnameはMarkであっても， HanSuyinのfirstnameがSuyinに

なるというのは考えてみればおかしい。 Eurasian でありながら中国人として

自己同定し，中国人として生きようとしている HanSuyinは，香港に住む他

の中国人のように英語名をもつこともしなければ，ましてや SuyinHanなど

と自分の姓名を逆転したりなどしない人間である。

Longman Dictionary of Contemporary English (1978年）の「語法説明」

('first name'の項）に， “Those whose SURNAMEs come before their names, 

as in Chinese, Hungarian, etc., may want to use恵venname rather than first 

name.’' とあるが，「英語の国際的役割」にも注意を払ったという同辞轡新版

(1987年）の「語法説明」では， ‘‘Givenname or given names is the most 

suitable expression for people, such as Chinese, who usually say their 

surnames first.’'となっており，やや態度が進展している。我々日本人も，も

うこれまでのように “Myfi rst name is Yasuhiro. などと言うことは止めにし

たらどうか。

My name is Ken Minami. 
I am a junior high school student. 

I like baseball. 
But I am not a good player. 
I have a sister. 

Her name is Midori. 

-160-



国際英語への対応

She is a good tennis player. 

(New Horizon English Couse I 東京魯籍 1985年 31ページ）

本章では，あくまで「英語使用」の場に日本人の「文化的スタイル」を持ち

出すことを論じているのであり，「英語教育」段階で既にそれを打ち出せとい

うのではない。従って，ここに中学校英語教科宙を取りあげたのは，単なる例

示のためであって，その編集方針を批判することがねらいではない。この自己

紹介は少なくとも二箇所で， 日本人の文化的スタイルを捨てている。一箇所は

いうまでもなく， ‘KenMinami'であり，もう一箇所は “Ihave a sister.＂であ

る。姉妹にそれぞれ対応する単語をもたず，ふつうこの区別をつけないとい

う異文化に合わせた紹介のしかたになっている。それに何の抵抗も覚えないの

ならばそれでよいが，違和感を覚える日本人も少なくないはずだ。私自身は，

"I have a sister."ではどうしても気持ちが落ち着かないので，必ず ‘‘Ihave an 

elder sister. "と言うか， ‘‘I have a sister―elder one.＂なし、しは， ‘‘I have a 

sister. She is 10 years older than me.＂まで言うことにしている，自己の桔神

安定のためにそう言ったからと言って，別に疎通上の不都合が生じるとは思え

ない。姉妹兄弟に限らず，先輩後翡，上司部下，親分子分など，日本のタテ社

会描造に由来する一連の日本語は， 日本文化を紹介するためには，何とか英訳

して伝えねばならないことは言うまでもなく，また日本文化紹介が目的ではな

くとも，さきほどの「姉→eldersister」のように，その日本語概念をそのまま

直訳して用いなければ日本人として気持ちが休まらないというのなら，たとえ

そのために多少おかしな英語になろうとも遠慮する必要はないと思う。

上の引用の中からもう一点取りあげたいのは， “Iam not a good player. " 

"She is a good tennis player.’'だ。元来日本人は自己及び自己のサークル（ウ

チ）に属する者の力最や美貌を誇示することを嫌う傾向をもつ。 “I am not a 

good player.’'はこの傾向に沿し、， “She(i.e. my sister) is a good tennis player." 

は逸れる。一般に， 日本人がその自己卑下性向を英米語的な自己顕示性へと切

り換えるのは至難だろう。口では “Thisis really a good cake. I hope you like 

it.＂と言いながら手製の菓子をすすめても，その言葉にはまるで惑情がこもら

-161-



大橋克洋

ないものだし，自分の妻子のことを ‘‘Mywife is a super cook. She is great at 

salad.’'だの， ‘‘My son is brilliant. He sure is a scholar.’'だのと普通の日本

人に言えるものではない。しかしながら，日本人の謙譲精神は，そのまま打ち

出すと誤解やショックを与えることも少なくない。私たちは用意した型応品の

粗末さを暗示するため，（“Pleaseeat a lot.＂ とは言わず）「おひとつどうぞ。」

と言うが， “Pleasehave one (peanut, etc.)"では相手はあっけにとられるだろ

う。また，粗末さを強調する余り，巽応物の存在を全面的に否定してしまうこ

ともあるが， ‘‘Wehave nothing to serve you, but please help yourself. "（「何も

ありませんが，どうぞ。」）は論理矛盾と取られる。或る程度まで相手の文化に

歩み寄る必要があるが，その段階を越えることは日本人としての心性が許さな

いというところでは，日本文化に対する相手の理解を求めながらでも自己の姿

勢を通してよいと思う。 “Letus serve you a cup of socha or'coarse tea'as we 

humbly call it in our culture. " "This is what we call in self-depreciation a 

'trifling present'from me. I hope you'll accept it.’'などはそれを簡潔に行う

ための一法である。

中学校英語教科書("Whichdo you like better, A or B?’'）でそれに導入され，

大学のシェイクスピア講読("Tobe or not to be, that is the question.’'）で確認

するまで，私たちは主として英語教育を通して西欧的な二分法論理を学んでき

た。しかしそれは多分に知的理解にとどまっていないだろうか。 ‘‘Yes or no?" 

"All or nothing.’' とばかりに異質なものを捨象してしまう一神教的な二者択

ーの論理を私たちはもたない。私たちのものは多神教的な「とり合わせ」の論

理であり，そこでは一見相矛盾するものが併存し，調和し得るのである。日本

人の山本さんが初めて一週間イギリス旅行をするとする。一週間の旅行期間中

彼は， ‘‘Smokingor non-smoking?"（飛行機）， “Englishor continental?"（朝

食）， “Blackor white?"（コーヒー）， ‘‘Bathor shower?"（ホテル），等々選択疑

問の洪水の中で暮らさねばならないだろう。いずれも山本さんには答えにくい

種類の疑問文だが， ‘‘Eitheris okay.’'とか “I'dlike both.’'と答えれば相手は

当惑するだろう。このような場で積極的に「あれもこれも」式スクイルを持ち

-162-



国際英語への対応

出すことは控えねばならない。山本さんにできることは，こう言ってしまった

後で，当惑した相手になぜ自分が咄嵯に “I'dlike both.’'と答えたのかを釈明

することであり，そこに彼の文化スタイルが出せるにすぎない。もっともこれ

をもう少し積極的に打ち出してよい状況も考えられる。例えば， 日本に一定期

間以上在住している外国人夫妻に招かれ，同様の質問を受けたような場合であ

る。 ‘‘Ireally don't mind. Actually, it's very hard for me to choose one, 

because I come from a culture that is pluralisticlly-oriented and tends to be all-

inclusive. "などとこちらの立場を述べることは構うまい。しかる後に，敢え

て選択を行うか，それとも相手に一任するかは重要なことではない。

「候りにもし日本人が英語を巧く喋れるようになるとしたら， 日本人が日本

人らしくなくなるか，英語が英語らしくなくなるか，どちらかの条件が必要で

あろう。」と言ったのは林語堂である。(8) 本章に紹介した日本人の「文化的ス

タイル」の事例は，考えればまだまだ取り出せるはずのもののほんの断片にす

ぎないが，いずれも「日本人らしさ」の根幹に係わり，それを失えば当然その

分だけ日本人らしさも失われるはずのものである。これまで，「英語らしさ」

を全科玉条として，そのために日本人としてのエトス，価値観，イデオロギー

を容赦なく犠牲にしてきたのが我が国の教語教育ではなかったか。その結果は，

運用能力という面からは否定的に評価されることが多いが，前章で明らかにし

た如く，自国文化という基点を失っては英語による意思伝達は成り立たない以

上，それは当然である。日本の国際化は抗し難い時代の潮流である。そのよう

な時代状況の中で，日本人の観点から世界を見据え，日本人でなければ言えな

いことを言うという形での国際社会への貢献が求められているのだ。日本人英

語使用者の主体性確立を急がねばならない。本稿はそのための一試案を提出し

たものだ。主体性即ち「日本人らしさ」の維持と「英語らしさ」の維持とは，

林語堂が考えるように相互排除的であろうか。それは要するに基準をどこに取

るかの問題である。「英語はアメリカ人やイギリス人のものだと考えずに，い

くつかのルールを守りながら，自分で自由自在に創り出していくことば」(9)だ

とみることが国際英語概念の下では可能である。英語らしさを犠牲にするのだ

-163-



大橋克洋

と考える必要はない。

以上， 日本人の「文化的スタイル」を実際の英語使用の場に持ち出すことの

意義を述べてきたが，話を一応英語使用に限定し，英語教育への適用について

言及を避けたのは，英語使用への打ち出しは何ら既存の制度に触れることなく，

使用者個人の決断さえあればすぐにでも実行に移せるからである。だが，制度

一文部省学習指導要領，英語教科書，現場の教育の意識などーを動かすことが

できるなら，英語教育への適用も可能であり，現に部分的にではあるが，この

ような方針を打ち出している教科魯もある。(10)

日本語は日本文化の基層として位置づけられる。その見方からすれば，我々

の英語表現の中の日本的特質を「（日本）文化的スタイル」と「言語（＝日本

語）的スタイル」とに分けて考えることは意味を為さない。両者の間に載然た

る境界を設けることは困難である。本章に挙げた数例も日本語の影響によると

見て見られないことはない。両スクイルの違いは結局，文化的特質が顕在して

いるか（＝文化的スタイル），潜在しているか（＝言語的スクイル）にあると

も言えよう。ここに敢えて前者を後者（例えば， ‘‘How do you think?’'）から

切り離して特筆したわけは，文化紹介という形態の情報発信を重視することが

一つ，稀に英語駆使力を獲得した日本人に出会えば，まず決まって、ンョッキン

グなまでに「あちら風」に人間改造されているという現状への挑戦が二つ目で

ある。

＜註＞

(1) Trifonovitch, G. "English as an International Language." Smith, L. E. ed. 

邸 glishfor Cross-Cultural Communication, Macmillan, 1985, pp. 211-12. 
(2) Shaw, W. D. "Asian Student Attitudes towards English." Smith, L. E. ed. do. 

(3) Cf. Lyczak, R. et al. "Language Attitudes among University Students in Hong 

Kong." Lord, R. ed. Hong Kong Language Papers, Hong Kong Univ. Press, 

1979. 

Pride, J. "The Appeal of the New Englishes. " Pride, J. ed. New邸 glishes,
Newbury House, 1982, pp. 3-4. 

Wong, I. "Native-Speaker English for the Third World Today?" Pride, J. ed. 
do. p. 262. 

-164-



国際英語への対応

(4) J.V. ネウストプニー『外国人とのコミュニケーション』（岩波新書 1982年）

41ページ。

(5) 同上 43ベージ。

(6) Via, R. A. "Via-Drama: an Answer to the EIIL Problem." Smith, L. E. ed. op. 

cit. p. 205. 

(7) 例えば．中村敬，若林俊輔他『TheNew Crown English Series 2』（三省堂

1987年） 41ページ。

NHKテレビ夜7時ニュース (1987年8月8日）。

朝日新聞 (1987年10月10日）参照。

(8) 林語堂『支那のユーモア』（岩波新也 1982年） 150ページ。

(9) ダグラス・ラミス『影の学問．窓の学問』（晶文社 1982年） 94ページ。

(IO) 例えば『TheNew Crown English Series 2』（三省堂 1987年） 41ページの

"Let's Talk"という梱に次のような対話が樅かれている。

A: My name is Sato Goro. 

B: Pardon? 

A: My name is Sato Goro. Sato is my family name. 

B: I see. You say your family name first in Japan. 

A: That's right. 

同じ『TheNew Crown English Series (1, 2 & 3)』の1984年度版では，日本人登

場人物が自分の姉妹兄弟に言及するとき，必ず sister,brotherに older,big, 

younger, littleのいずれかを冠している。

-165-






