
Title メタフィクションとしての『旅路の果て』

Author(s) 渡辺, 克昭

Citation 大阪外大英米研究. 1990, 17, p. 101-124

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/99143

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



メタフィクションとしての『旅路の果て』

渡辺克昭

Assigning names to things is like assigning roles to people : it is 

necessarily a distortion, but it is a necessary distortion if one would 
get on with the plot and to the connoisseur it's good clean fun. 

ジョン・バース 『旅路の果て』

I 

「ある意味で、ぼくは、ジェイコプ・ホーナーだ」、という書き出しで始ま

る『旅路の果て』 (TheEnd of the Road, 1958)は、ジョン・バースの作品

群の中で、最もリアリズム的色彩が濃い虚無主義的な小説としてこれまで位

置付けられてきた。次作の『酔いどれ草の仲買い人』 (TheSot-Weed Factor, 

1960)や、『やぎ少年ジャイルズ』 (GilesGoat-Boy, 1966)と比較してみれば、

まだこの時点でバースはリアリズムの残滓を完全には払拭していないように

見える。それゆえ、この初期の代表作が、常に斬新な手法を模索しながら物

語の虚構性をことさら意識的に浮彫りにしてきた、バースらしからぬ印象を

与えても驚くにはあたらない。だが、『旅路の果て』は、伝統的なリアリズム

小説の限界を突き崩す力をどこかに秘めていないだろうか。果たしてこの小

説には、バース流に言えば、「可能性の尽きた文学」をめぐる状況を逆手に取

る、何らかの「非リアリズム」“irrealism"的戦略が見られないのであろう

か。

このような疑問を解明するためには、まずこの作品の姉妹篇とでも言うべ

き処女作『水上オペラ』 (TheFloating Opera, 1956)を考察することから、

議論を始めることが妥当であろう。テクスト間の相互作用に注目するインター

-101 -



渡辺克昭

テクステュアリティの観点に立てば、明らかに『水上オペラ』は『旅路の果

て』のプレテクストとして作用する。 1955年に『水上オペラ』を三か月で仕

上げたバースは、同じ年に『旅路の果て』を同じく三か月で一気呵成に書き

上げた。著者自身がかつて述べたように「虚無的な喜劇」と「虚無的な悲劇」

として、しばしば比較対照されてきたこの二作は、ある意味でバース好みの

「双子」のような関係にありぐ前者のトッド＝ジェイン＝ハリスンという三

角関係が、後者のジェイク＝レニー＝ジョーという三角関係に引き継がれて

いることは改めて指摘するまでもない。むしろ、われわれが注目しなければ

ならないのは、語りの手法という点で両作品の間に見られる技巧上の連関性、

もしくは対照性である。最初の姉妹作が世に出てから約30年を経て、 Doubleday

Anchor版の『水上オペラ、旅路の果て』への序文でバースは、これらの二つ

の作品においては、語られている虚無的な内容もさることながら、いかに語

るかという語りの方法こそが重要であると示唆している。2

物語の虚構性を際立たせるか否かという視点に立てば、プレテクスト『水

上オペラ』は周到に読者に仕掛けられた隠喩の連鎖から成り立つ技巧の宝庫

であるのに対して、それがコード変換されたテクスト『旅路の果て』には、

あたかもそれらの技巧を削ぎ取ったかのようにさり気なく隠蔽したという観

がある。虚構性をめぐる過剰な仕掛けと隠蔽された仕掛け、このような一見

全く逆方向とも思える一対の作品の語りのありように通底しているものがあ

るとすれば、それは、虚構を紡ぎ出す語り手の、語ることに対する強烈な自

意識なのではないだろうか。

主人公トッドが語る『水上オペラ』では、作品自体が水上オペラ号という

ショーボートに喩えられ、読者は、川を往来する水上オペラの舞台の上で際

限なく繰り広げられる浮き世の「見せ物」＝「作品」を、両岸から観覧する

という構図になっている。読者は、見え隠れするショーボートの甲板で催さ

れる、人生の催し物（トッドの物語）の断片を想像力で補いながら注意深く

繁ぎ合わせ、それぞれの「水上オペラ」を組み立てていくという趣向である。

趣味のポート造りに余念がないトッドにとっては、自分について書くという

-102-



メタフィクションとしての『旅路の果て』

新たな冒険的試みは、まさしく自前の書物『水上オペラ』号を構築し進水さ

せることを意味する。そして、アダム船長が得意気に彼を水上オペラ号に案

内したように、トッドは「船長」として自らの「船」に読者を誘い歓待する

ことになる。そればかりか、既に明快な指摘がなされているように、「船上で

演じられる演し物はすべて何らかの形でこの小説の他の部分と照応する仕掛

けになっており」ぐ水上オペラ号での出来事は、作品『水上オペラ』と相同

関係をなす挿話としてテクストに内蔵されている。

このように複雑かつ緻密に計算された入れ子構造の奥に見え隠れするのは、

トッドの「演じて見せる」ことへの徹底したこだわりである。もう少し具体

的に例を挙げてみよう。水上オペラの開幕と同時にまず舞台に登場するT.

ウォレス・ウィッティカーは、「すべてこの世は舞台。男も女も皆んな役者に

過ぎぬ。それぞれに退場があり登場があり、その一生のうちに様々な役を横

じて・・・・」という『お気に召すまま』の第二幕でジェイキーズが口にす

るあの有名な台詞を朗読し始める。作品『水上オペラ』の脚本家でもあり役

者でもあるトッドは、この時、作品の中の水上オペラの観客の一人として、

役者ウィッティカーが罵倒されて舞台から退場するのをつぶさに見る。さら

にまた、オペラのクライマックスではジェイムズ・ B・テイラー号の大爆発

が舞台で演じられる一方で、皮肉にもトッドの水上オペラ号爆発計画は、彼

のジェインとの肉体関係と同じく自意識に呪縛されたかのように不発に終わ

り、彼は自殺の計画を断念する。その結果、作品としての『水上オペラ』

もまた語り手自身による爆破を免れ、自爆の決意と翻意の顛末そのものが物

語化される。言ってみればトッドは、作品という現実世界を思わせる舞台で

演じつつも、演じている自分の姿を見せ物として客席から措定し、虚構とし

ての作品という全体に収敏せざるを得ないのである。『水上オペラ』に見られ

るこのような込み入った一連の自意識的な語りの仕組みはまた、『旅路の果て』

でジェイクがドクターから受ける神話療法 “mythotherapy"という巧妙な仕

掛けを分析する際、有効な手掛かりを与えてくれるはずである。

Linda Hutcheonによれば、メタフィクションにおけるテクストは、読者に

-103-



渡辺克昭

そのテクストが実は虚構なのだということを明確にすると同時に、読者が知

的に想像力を働かせて、その虚構の世界を構築する共同作業に加担するよう

要求する。したがってメタフィクションのパラドックスは、テクストがそれ

自体の内部へと自己回帰していく一方で、読者という外部に対しても同じよ

うに働きかけるように方向付けられているところにある計本稿の目的は、

『旅路の果て』をメタフィクションとして捉え、自意識的な役割演技を主な手

掛かりにしながら、今述べたようなパラドックスが、具体的にどのようにし

て展開されるのかを探り出すことにある。

II 

『旅路の果て』は、割り当てられたどのような役柄もそれなりに演じおお

せるが、その本質は何者にもなり得ない男の自意識の物語である。変幻自在

に姿を変えるジェイクは、何にでも身をやつすことができる “everything"で

あると同時に、その本質に奇妙な希薄感が付きまとう “nothing"でもある。

ジェインの次のような言葉が何よりも端的に、彼の存在における中心の真空

性を言い当てている。

….I think you don't exist at all. There's too many of you. It's 
more than just masks that you put on and take off-― we all have 

masks. But you're different all the way through, every time. You 
cancel yourself out. You're more like somebody in a dream. You're 
not strong and you're not weak. You're nothing. 5 

ジェインの目に、彼がまるで「夢の中の人物」のように「姿を消す」捉えど

ころのない人間と映るのは、まさしく彼が自らを根源的に無化し、気分の推．．．． 
移に応じて多種多様な存在に次から次へと自分をずらしていくからに他なら

ない。彼の中には、移しい数の「小人」(p.30)のホーナーたちが棲むばかり

で、恒常的なホーナーは常に不在なのである。．．．．． 
このように見れば、「ある意味で、ぼくは、ジェイコプ・ホーナーだ」（傍

線筆者）という保留条件付きの冒頭の自己紹介は、物語の開始に先立って自

-104-



メタフィクションとしての『旅路の果て』

分の名前の無化することによって、実は自己否定を宣言しているに等しいこ

とがわかる。「ホーナー」という呼び名はあくまでも空疎な記号以上のもので

はなく、物語内に閉じ込められている彼に作者から便宜上与えられている名

称に過ぎないということを、彼はさり気なく冒頭で伝えている。「今日はどこ

にもジェイコプ・ホーナーなんていないみたいだ」(p.35)とか、「電話が嗚

り、はっとしてジェイコプ・ホーナーなる人物に戻り」(p.37)などという記

述もまた、彼が、本来持って然るべき固有の名前を喪失した、無内容の存在

であることを示唆している。

Patricia Waughは、「多くのメタフィクションに共通しているのは、登場

人物が自分は存在していないこと、死亡できないこと、生まれたことのなかっ

たこと、行動できないことを、突如として理解していることである『と指摘

している。このことを言い換えると、作中人物が、自分には現実の人間のよ

うな固有の名前も一定の性格もないことを直観的に自覚しているということ

になろう。バース自身の言葉を借りるまでもなく、ジェイクは自他ともに認

める “awalking ontological vacuum'” なのである。

ところで、このような自我の不在性を認識するうえで、ジェイクが見た次

のような奇妙な夢は、作品を通じて一つのメタファーとして重要な役割を果

たしている。すなわち、ある夢の中で彼はどういうわけか翌日の天気予報を

どうしても知りたくなる。新聞もラジオも電話の予報案内も要領を得ず、思

いあまって彼は気象観測主任の自宅に通話して直接問いただす。そして、観

測官が不機嫌に「あしたは天気なし」と言うところで彼は夢からさめる。天

候から気分を連想するジェイクは、天気のない日などというのは考えられな

いが、少なくとも自分には何の気分もない日がしばしばあることに思い当た

る。彼はそのような呆然自失の虚ろな状態を “withoutweather"と表現し、

次のように述べている。「そういう日にはジェイコプ・ホーナーは、無意味な

新陳代謝的な意味を除いて完全に存在をやめた。なぜならば僕は人格がなく

なってしまうのだから」(p.36)。生物学者が観察する顕微鏡の標本は、染色

されて初めて可視的になる。それと同じように、彼は、自我という内容に何

-105 -



渡辺克昭

らかの気分的色付けが施されなければ、自分が一切の人格を喪失した単なる

生理的存在へ退行しかねないことに思い至る。

こうした「天候なし」の状態になるとジェイクは、完全な肉体的固定状態

をもたらす麻痺に襲われ、いかなる行動へも移行不能のまま硬直姿勢で椅子

に座り続けざるを得なくなる。その典型的な事例は、彼がまだ大学院生であっ

た頃、自分のあらゆる活動を一瞬たりとも継続するに足る理由がないことを

悟って、誕生日に当てもなく旅に出ようとした時に起こる。どこへ行く理由

も何をする動機も見い出せずに、突然彼は、ペンシルヴェニア駅の構内で身

動きが取れなくなる。ちょうど操り人形が人形師に操られる時が来るまで同

一姿勢で放置されるように、彼は翌朝ドクターに遭遇するまで微動だにせず、

一晩中駅のベンチで麻痺状態を余儀なくされる。かくしてジェイクは、ドク

ターと劇的な出会いを果たすことになる。

「旅路」の始まりと終わりを暗示する駅での興味深いこの事件は、第六章

になって初めて彼によって語られるのであるが、ある意味で物語がそこから

生成し発展しそこへまた回帰していく原点を形成していると言える。物語は

この原点を中心にして、ありとあらゆる方向へいつ進展しても良いように開

かれている□『水上オペラ』では、トッドが自殺を目論み思いとどまった193
7年6月21日が、物語が収束していく終点としてあらかじめ用意されていた。

それに対してジェイクの物語では、彼の28歳の誕生日である1951年 3月16日

の夜から17日の朝にかけての肉体的硬直とその停止をめぐる挿話が、語り手＝

主人公である「ホーナーなる人物」の、言わば＜物語内での誕生の過程＞を読者

に現前させる、物語の起点として設定されている。そして語り手ジェイクは、

架空の人物である自分自身を、物語における彼の誕生日と言うべき1951年 3

月16日以前には麻痺していたか死亡していた人物、つまり過去の影を背負わ

ない人物であるかのように取り扱う。彼の履歴や過去には何の興味も覚えな

いと言うドクターの言葉に象徴されるように、この日に至る彼の経歴は、ロ

頭試問にパスしながら英文学の修士号を取り損ねたということを除いては、

何一つ語られないままテクストの空白となっている。逆に言えば、性格に関

-106 -



メタフィクションとしての『旅路の果て』

して少なくともある程度の首尾一貫性と継続性を持って然るべき主人公の過

去についてのテクストの不在こそが、彼の存在の核心に常に付きまとう空白

を保証していたのである。9

確固としたアイデンティティーを欠いているために、主人公としての彼は、

ーたび「天候なし」の状態に陥れば、始源的なカオスを卒んだ、抽象的存在

としての宇宙に、虚ろで巨視的な眼差しを向けるより他ない。駅のベンチで

瞳孔も動かさずに「永遠を凝視し、究極を見据える」ジェイクが取りつかれ

た病いは、彼によれば「コスモフ゜シス」 “cosmopsis"、つまり「宇宙観の病

ぃ」(p.74)である。コスモプシスは、宇宙の核心は無だという虚無的な認識

が引き起こす単なる精神的、肉体的虚脱状態とはいささか次元を異にする。

宇宙のプラックホールが空白と同時に超密度の充満という両義牲を帯びてい

るように、彼の麻痺は、内部であらゆる運動を潜在的に拮抗させていること

からまさしく生じている。逆説的ではあるが、言葉という宇宙の「究極的流

動性」(p.120)こそがコスモプシスの麻痺状態をもたらしていると言える。

停止しているジェイクに何よりも欠けているのは、自分の内部で対立する種々

様々な運動のベクトルの中から特定の一つを選択し、物語という言語宇宙の

中で自分が開始すべき次の運動に明確な方向性を付与することなのである。

皿

さてここで、いよいよジェイクとドクターとの関係へ議論を進めてみよう。

「ベンチに腰をかけていたあの時、君は主役でも脇役でもなかった。役が何も

無かったんだ」 (P.89)と、ドクターは言う。コスモプシスに取りつかれたジェ

イクには、言語宇宙において物語作者によって生を受ける以前の、混沌とし

て未分化の作中人物の祖型をどことなく暗示するものがあった。そこで、物

語開始前夜の仮死的なトランス状態に陥っていたジェイクを再び活性化し、

登場人物として物語の枠組みの中に蘇らせる者がいるとすれば、それは作者

の代理人を思わせるドクターその人であろう。作品を通じて本名が伏せられ、

大文字化されて常に“theDoctor"としか呼ばれないこの黒人の正体は、ジェ

-107 -



渡辺克昭

イクに劣らず不明である。ただ少なくとも確かなことは、ジェイクが魔神の

ようなドクターによって動く術を授けられ、彼の指導の下に神話療法を実践

するようになることである。

駅で偶然彼に見いだされて固定状態を解かれたジェイクは、その日のうち

にドクターの私設療養所、「再生始動院」 “RemobilizationFarm "に収容さ

れ、連日「進歩指導室」 “Progressand Advice Room "でカウンセリング

を受ける。そこで、「動くこと！動くこと！いつでも動くことを意識していな

ければならない」(p.84)と叱咤激励するドクターは、とりあえずジェイクに

「もし選択物が左右に並んでいたら左のを取ること。時間的に並んでいたら

い方を選ぶこと。これがだめならアルファベット順で早い方の文字で始まる

名前の選択物を選ぶこと」 (P.85)という＜左側原則＞、＜先行原則＞、＜ァ

ルファベット順原則＞を授ける。反発を感じながらもやがて二人の間には、

奇妙な「同盟」(p.78)関係が生まれ、ジェイクは検診を受けるために定期的

に彼の診療所へ訪問を重ねるようになる。

二人の面談は、既に述べたように必ず「再生始動院」の中の「進歩指導室」

という、言わば特殊な密室で膝を付き合わせて行われる。専ら「進歩指導室」

を舞台とする第一章と第六章は、テクスト内に他の部分とは異質な空間を提

供しているが、そこでの彼らのやりとりは、彼とジョーやレニーとの係わり

を扱った他の部分に対してメタ的に作用している。読者の側から言えば、読

者は作家の創作の現場に立ち会わされ、作者と共にジェイクを作動させ物語

を創り出す作業に加担することになる。つまり、この部屋は、作者がドクター

を介してジェイクに登場人物として作品の中でいかに演じるべきかを納得さ

せ、演技指導するワークショップなのである。コスモプシスから覚醒したば

かりで、物語の中でどのように動いてよいのか当惑気味のジェイクは、この

＜枠組みの物語＞の中でドクターによってリモビライズされ、振り付けられ、

＜物語の中の物語＞、つまりジョーやレニーがいる神話世界へと送り込まれ

る。第一章で手始めにドクターは、ある程度治療計画を達成したジェイクに、

メリーランド州のウィコミコ州立教育大学の規範文法の教職に就くように説

-108-



メタフィクションとしての『旅路の果て』

得する。そして、これを契機として、同僚ジョー・モーガンやその妻レニー

との交際が始まることになる。彼らとジェイクが織りなす＜物語の中の物語＞

については後ほど論ずることにして、ここではまず、第六章で取り上げられ

ているドクターの神話療法に焦点を当て、それがいかなるものか考察してお

こぅ゚

ドクターの説明によれば、基本的に神話療法は、「人間の実存は人間の本質

に先行し・・・人間は自分の本質を選択する自由のみならず、それを意のま

まに変える自由がある」(p.88)という優れて実存主義的な二つの前提に基づ

いている。そもそも実存が本質に先立つとすれば（このことはまさしく主人

公ジェイクの置かれた状況であるが）、必然的に誰でも自分のライフ・ストリー

というドラマにおいて常に主人公の位置を占める。

" In life, " he said, " there are no essentially major or minor 
characters. To that extent, all fiction and biography, and most 
historiography, are a lie. Everyone is necessarily the hero of his own 
life story. Hamlet could be told from Polonius's point of view and 
called The Tragedy of Polonius, Lord Chamberlain of Denmark. 
He didn't think he was a minor character in anything, I dare say " 
(p. 88). 

また仮に、主人公が脇役に回っているように見えることがあったとしても、

それは彼が一歩退いて脇役の役を演じたり、変装したりすることをわざと選

択しただけのことに過ぎない。したがって、彼はあくまでもライフ・ストリーの主

人公としての立場を自ら譲ることなく、逆に現実の方を自分の方へ手操り寄せ

てそれに対処することになる。「この意味では、小説は全く嘘ではなく、誰もが

人生を歪曲しているということを忠実に表現したものなのである」(pp.88-89)。

ここで言う「人生を歪曲している」とは、すなわち、主人公としての役柄

にうまく合致するように、想像力を働かせながら自分の人生のドラマのすべ

てを再構築し、明確に物語化していくことを意味する。これは紛れもなく、

一方的に自己を劇化し歴史化する神話作用に他ならない。

-109 -



渡辺克昭

Now, not only are we the heroes of our own life stories - We're 

the ones who conceive the story, and give other people the essences 

of minor characters. But since no man's life story as a rule is ever 

one story with a coherent plot, we're always reconceiving just the 

sort of hero we are, and consequently just the sort of minor roles 

that other people are supposed to play (p. 89). 

主人公は、他人に脇役を振り当てるばかりではなく、常に自分の役どころと

脇役たちの役どころを再検討して、刻々と変化する状況にぴったりと一致す

るように、人生の物語の脚本を書き換えてもいかなければならない。このよ

うな「役の振り当て」 “role-assigning"が自意識的な「神話作り」 “myth-

making"なのであるが、この作業では、演じながらその演技を断続的にフィー

ドバックして、自分の台本を書き直していくという臨機応変さが要求される。

神話が神話であり続けるためには、一つの神話が崩壊する前にあらかじめ素

早く別の神話に乗り換え、それに応じた仮面を付け変えなければならない。

そのためには主人公は、主役でありながら、配役を割り振りする「舞台監督」

" casting directors " (p. 28)や脚本家の役もこなさねばならないのである。

こうした神話療法を実践させるにあたってドクターは、いかにもプラグマ

ティストらしく、最後にジェイクに次のような処方箋を与える。

It's extremely important that you learn to assume these masks 

wholeheartedly. Don't think there's anything behind them….If you 

sometimes have the feeling that your mask is insincere-impossible 

word !-it's only because one of your masks is incompatible with 

another. You mustn't put on two at a time. There's a source of 

conflict, and conflict between masks, like absence of masks, is a 

source of immobility. The more sharply you can dramatize your 

situation, and define your own role and everybody else's role, the 

safer you'll be (p. 90). 

ドクターがここで力説しているのは、言い換えれば、同時に二つ以上の台本

で事に臨んだり、台本なしに臨むべきではないということである。また、自

-110 -



メタフィクションとしての『旅路の果て』

分が振り当てた役柄から逸脱する要素は思い切って切り捨て、演技に没頭せ

よということである。そうすれば、規範文法に基づいて経験を変換し

化する際に必然的に起こるように、複雑な現実を裏切り、恣意的に歪めるこ

とになるかも知れない。だが、そもそも神話というものがフィクション以外

の何ものでもない以上、それは避けられないことであろう。神話作りには、

「神話合成樹脂のカミソリを鋭く砥ぎ澄まして」(p.119)、巧みに現実を切り

取っていく必要があるのだ。

IV 

以上の＜枠組みの物語＞においてジェイクは、「振り付け師」であるドクター

に神話療法という自意識的な役割演技の指導を受ける。しかしながら、ドク

ターは、『旅路の果て』の主人公としてのジェイクに、彼のライフ・ストーリー... 
の脚本の書き方を伝授したまでで、実際に彼が作品で演じる脚本そのものを

手渡したわけではない。したがって、自らが演じるべきく物語の中の物語＞

の中心人物として、自分を具体的に神話化していく作業は、ジェイク自身に

委ねられる。これまで論じてきた部分は、「浪じることについての物語」であっ

たわけだが、ここに至って自分の神話を創作し自作自演する彼は、主人公で

ありながら、にわかに「物語作者」“taleteller" (p. 28)に匹敵する地位を

獲得することになる。

そのうえさらに、この物語がジェイク自身の口からは後日語られたもので

あるという点に着目すれば、語っている現時点での語り手ジェイクは、文字

通り物語作者の立場にあることを忘れてはならない。実際彼は、この物語を

自伝的な「筆記療法」 “scriptotherapy" (p. 84)の一環として、事件が起

こってから約2年の歳月を経た1955年10月4日の夜から書き始めていること

になっているが10、これを書いているジェイクは、現実に起こった出来事の忠

実な記録者でもなければ再現者でもない。

To turn experience into speech -that is, to classify, to categorize, 

-111 -



渡辺克昭

to conceptualize, to grammarize, to syntactify it -is always a 

betrayal of experience, a falsification of it ; but only so betrayed 

can it be dealt with at all, and only in so dealing with it did I 

ever feel a man, alive and kicking (p. 119). 

言語の自立性を何よりも尊ぶ物語作者として彼は、当然のことながら、物語

を演じていた当時の自分からは距離を置いて随所に脚色を施し、また時には

自分の語りに自己言及することによって語りと戯れさえする討彼が現在、ド

クターの指導の下に実践している筆記療法が依然として、彼をかって規範文

法の教師に仕立てあげた神話療法の延長線上にあることは論を待たない。し

たがって、神話療法を素材とする筆記療法が創りあげた『旅路の果て』のテ

クストは、これらの二つの演技療法の枠組みによって二重に包摂され、―

にデフォルメされているわけである。

物語の中で、ジェイクはふと次のような言葉を口にする。

What had been done had been done, but the past, after all, exists 

only in the minds of those who are thinking about it in the present, 

and therefore in the interpretations which are put upon it. In that 

sense it is never too late to do something about the past (p. 112). 

彼にとって、過去は固定的なものではなく、常に新たなる解釈を試みること

が可能である。よって語り手ジェイクは、自分が演じた神話を再編成し、わ

れわれに再演して見せようとするのである。

だが、物語作者としてのジェイクは、＜物語の中の物語＞のプロットの展

開の細部に渡ってまでフリーハンドを確保したのではない。なぜならば既に

述べたように、作者バースがこの物語を書くにあたってプレテクスト『水上

オペラ』を意識的に下敷きにしている以上、物語の中に閉じ込められている

ジェイクは、作者が与えた骨組み、すなわち三角関係と姦通のモチーフから

は逃れようもない。 “Horner"という名前が暗示している通り、彼は、妻を

寝取られた夫に「嫉妬の角」 “horn"を生やさずにはおかない間男の役柄を、

あらかじめ作者によって押し付けられている。

-112 -



メタフィクションとしての『旅路の果て』

そこでまず問題になってくるのが、三角関係の一端を担うジョー・モーガ

ンのアイデンティティーである。理性的精神の権化とも言うべきジョーは、

不条理極まりなく見えるジェイクと一見したところ好対照をなすにもかかわ

らず、二人の間に何らかの親近性を探り当てることはさほど困難ではない。

E. P. W alkiewiczが言うように、彼らが『水上オペラ』の主人公トッドの二

つのペルソナの発展したものである可能性は十分考えられる。 12 いずれにせよ、

彼らが互いに補完的な「分身」 “double"の関係にある双子のような存在で

あることは間違いない。対極に位置する二人の狭間で常に宙吊りの状態を強

いられるジョーの妻レニーは、ジェイクにいみじくも次のように告白している。

What scares me sometimes is that in a lot of ways you're not 

totally different from Joe : you're just like him. I've even heard 

the same sentences from each of you at different times. You work 

from a lot of the same premises (p. 64). 

彼らは、同じテーマに関して同じ前提から議論を出発させながら、いつも

完全に異なった結論に逢着する。ジョーは、絶対的な価値が不在ならば、そ

れに取って代わる相対的倫理観に基づいて世界を体系化し、経験や行動を理

路整然と説明し尽くさずにはおれない。他方ジェイクは、やはり彼と同じ相

対的認識の基盤に立脚しながらも、ジョーが主張するほとんどあらゆること

を論理的に切り崩し反駁することができる。ここで彼らの議論を思想小説を

読むがごとく読むことは適当ではない。議論の中身よりもむしろ、分身同士

が繰り広げるゲームとしての論戦という形式に注目すべきであろう。明らか

にバースの狙いは、ある特定のイデオロギーを評価したり否定することにあ

るのではなく、ディベートという言葉のゲームを通じて、ある論述の基盤を

いかにその論述そのものが自ずと侵食し、脱構築するかという過程を示すこ

とにあったのである。

その時、いかにも二律背反的な彼らの舌戦は、本来は一人の人間に本質的

に内在する二つの全く矛盾したペルソナが責めぎ合う声のように聞こえる。

「人間に潜む複数の自我に魅了されてやまない」バースは、あるインタヴュー

-113 -



渡辺克昭

で、「私の小説に・・・幾度となく出てくるイメージの一つは・・・相反する

ものの組み合わせであり、三角形を形成する二人の男たちは、たいてい正反

対の関係にある」13 と述べている。『酔いどれ草の仲買人』の主人公エベニー

ザー・クックとヘンリー・バーリンゲームなども、作者が言う対比的なペアー

の好例であろうが、ジェイクとジョーの場合、ネガとポジの対照があまりに

も鮮やかでしかも徹底している。その結果、彼らの白熱した議論の応酬は、

批判家たちが示唆しているように、主人公であり語り手であるジェイク自身

の心の中であたかも密かに進行している「心理ドラマ」 14 の様相さえ呈してく

るのである。

このような視座に立てば、「一定の主題について少なくとも両極の意見を同

時に持つ」(p.120)ことを自負するジェイクの自己反映的な心理空間こそが、

実は彼の神話が演じられる康叫訳きあったとも考えられる。神話、すなわちく物語の

中の物語＞を創造するためにジェイクは、言うなれば自分自身の心の中を旅

することになる。そして、その世界には、彼の分身であるがゆえに妙にリア

リティーが乏しいジョーとその妻レニーの、ただ二人の登場人物しか配され．．．．． 
ていない。だが、「あなたはジョーみたいな現実の存在じゃないわ」(p.68) 

というレニーの言葉が示すように、ここでは訪問者ジェイクの方が逆に非現

実的な異邦人となる。自室でラオコーンの胸像を前に揺り椅子に腰かけ、や

やもすれば無天候状態に逆戻りしそうな彼を、彼らの世界へと誘うのは、レ

ニーからの電話である。がらんとしていて必要最小限の家具しか見あたらな

い彼らの部屋の内部は、ただ二つの椅子が向き合っているだけのドクターの

殺風景な「進歩指導室」を想起させるところがある。 l5 このことは、ジェイク

が神話療法を授けられた「進歩指導室」が、今度は装いも新たに、彼が演じ

る神話のアレゴリカルな心理空間の中に組み込まれて、再び物語の舞台を提

供することを意味している。

Tony Tannerは、「バースの初期の作品には環境がほとんど存在していな

ぃ」と苦言を呈しているが、 l6物理空間を心理空間にうまく変容させるために

は、外的環境としての空間よりもレトリックとしての空間の創造が優先され

-114-



メタフィクションとしての『旅路の果て』

るのは止むをえないところであろう。ジェイクの閉じ篭もるアパートの部屋

が、何よりもまず彼の自意識の砦であるとすれば、彼が導かれる殺風景なモー

ガン家の居間は、夫妻の生活空間である以上に、何よりもレニーのための

「進歩指導室」として設定されている。ある時、彼らの部屋でジェイクがジョー

に対して、「君の話を聞いていると、彼女〔レニー〕はまるで君の患者みたい

だな」(p.44)と何気なく言う場面があるが、「患者」という言葉が紛れもな

くその事実を裏付けているように思われる。そればかりか、「完全に白紙の」

(p. 58)レニーを対話療法によってドクターのように「進歩指導」しようと試

みるのは、夫のジョーにとどまらない。彼の提案でレニーに乗馬の手ほどき

を受けることになり、遠出して二人きりで会話を交わす機会を得たジェイク

は、さながらジョーのように彼女を詰問する。そして、「私は自分ってものを

完全に消し去って無になってしまったの、ジェイク。再出発できるように」

(p、 62)と自嘲気味に言うレニーを評して、ジェイクは、「僕には彼女の選び

方が、僕の進歩指導室における自分の立場の選択に似ていると思われた」(p.

62)と、読者に漏らす。

断片的ながらここに挙げた台詞は、ジェイクが「進歩指導室」におけるか

つての自分の立場にレニーを置き換え、分身のジョーと競い合いながら彼女

を操作するという＜物語の中の物語＞の基本的構図を浮彫りにしている。 ド

クターに操られた者が、今度はレニーという登場人物を操る時、＜枠組みの

物語＞は、それ自身の構造を模倣し再生産しながら、首尾よく＜物語の中の

物語＞へと転換されていくのである。

ところで、このような構図が出来上がるまで、ジェイクの神話作りはかな

り順調に進んでいたと言ってもよいであろう。ある時はおずおずと就職の面

接に臨む好青年、またある時は年増の女教師を誘惑するプレイボーイ、また

教室ではティーチング・マシンを思わせる有能な文法教師という具合に、彼

は場面場面に応じて台本を書き改め、比較的うまくそれを演じ分けてきた。

そして、モーガン夫妻との交際が始まってもしばらくの間、ジェイクは状況

を巧みに脚本化することに成功している。

-115 -



渡辺克昭

Joe was The Reason, or Being (I was using Rennie's cosmos) ; I 

was The Unreason, or Not-Being ; and the two of us were fighting 

without quarter for possession of Rennie, like God and Satan for 

the soul of Man….it had the triple virtue of excusing me from 

having to assign to Rennie any essence more specific than The Human 

Personality, further of allowing me to fornicate with a Mephisto-

phelean relish, and finally of making it possible for me not to 

question my motives, since what I was doing was of the essence 

of my essence (p. 129). 

「悪魔の代理人」(p.63)を自認するジェイクが、「神」の仮面を被ったジョー

と熾烈な覇権争いを演じ、「人間」であるところのレニーの「神」への信仰（ジョ

ーヘの愛）を試した挙げ句、彼女の魂を堕落させるというドラマの筋書きは

原初的かつ壮大であり、神話作用の持つ効用を十分保証するはずであった。

しかしながら、ジェイクの神話作りは、ある日ジョーの実像を垣間見てし

まったレニーとの姦通を契機として次第に混迷の度合いを深め、彼女の懐妊

に及んで決定的に挫折する。レニーの胎児というテクストの意外な副産物を

卒んで、神話作りがそのように破綻していく経緯と、演技者としてのジェイ

クの自意識の薄れとは軌を一にしている。自分を主人公とする物語作者とし

て、フィクションを現実に押し付ける主導権を徐々に失いつつある彼は、苦

悶するジェイコプ・ホーナーを外部から眺める余裕がないばかりか、一人の

登場人物として逆に物語の展開に絡め取られていくようになる。これは、「人

間」の堕落を描いた脚本が、第二幕である堕落以後の事態の推移にはもはや

通用しなくなったことによる。姦通を再浪させるべくレニーをジェイクのも

とへ通わせるジョーは、「神」というよりはサディスティックなサタンに近く、

悔恨の念にさいなまれながら関係を続けざるを得ないジェイクは到底「悪魔

の代理人」とは言い難い。また、妊娠という肉体的事実を突き付けられたレ

ニーは「人間」という平板な抽象的存在からは大幅に逸脱してしまったので

ある。

ドクターが危惧した通り、ジェイクが全く矛盾する意見を同時に併せ持ち、

-116 -



メタフィクションとしての『旅路の果て』

「心から」 “wholeheartedly"ではなく「気乗りしないで」 “halfheartedly"

演技しがちである以上、このような中途半端なドラマの展開は決して予測で

きなかったことではない。ジェイク自身が悟っているように、「困ったことに、

一定の人間について知れば知るほど、ある情緒的な状況において効果的に処

理できるような性格を振り当てることが難しくなるようだ・・。だから一人

の人間をよく知って、その人間について相矛盾する意見を持つようになって

しまうと、神話療法などはおしまいになってしまうのだ」(p.128)。

そればかりか、ある言説なりあ・る脚本を構築すると同時に、「また別の意味

では、もちろん、僕はこんなことを全然信じていない」(p.119)という具合に．．．． 
前言を完全に翻すことによって、積極的にそれらを骨抜きにしようとする衝

動が、作品の至る所に満ち溢れていることにも留意すべきであろう。これら

が集積された結果、そもそも同質的な分身関係にあったジョーとジェイクの

役割演技の区分は益々曖昧になり、彼らに振り付けられるレニーに至っては、

かつてのジェイクがそうであったように「もうほとんど麻痺症状と言える状

態に陥る」(p.129)。そして、完全に行き詰まった三者の間には、三角形の頂

点から等距離の位置に、 45口径のコルト銃が不気味な影を投げかけるという

緊迫した状況が訪れる。

このような膠着状態を打開するためにレニーの堕胎を思いついたジェイク

は、それを実現する手はずを整えるために一人で東奔西走することになる。

ここに至ってジェイクは、全く皮肉なことに、かつてないほど手際よく神話

作りを遂行し、次々に見事な役割演技の台本を創作する。中絶医を信用させ

るために、まず偽名を蝙って鬱病の妊婦の夫を演じ、次に妻の精神分析医の

声色を使って中絶医を欺き、挙げ句の果てには堕胎を早急に要請する精神分

析医の宣誓供述書をでっち上げる。にもかかわらず、あまりにも完璧な彼の

演技と嘘言は、かえってレニーの拒否するところとなり、彼の努力は水泡に

帰す。「医者」と「患者」というお馴染みの題材で、彼が必死の思いで創った

最後の脚本は、結局のところ上演を見送られ、幻のドラマに終わったのであ

る。

-117 -



渡辺克昭

V 

ここからにわかに脚光を浴びるのは、例のドクターに他ならない。バース

は、本来この小説に対して『ドクターが現れるまでどうするか』 WhatTo Do 

Until the Doctor Comesという題名を考慮していたが、出版社 Doubleday

から応急手当ての解説書と紛らわしいという指摘を受け、『旅路の果て』に変

更することを承諾している。＂このエピソードは、本来バースが、作品の結末

近くにおけるドクターの再度の出現をプロットの重要な転換点として意図し

ていたことを窺わせる。ジェイクが神話作琢こして比較的自由な裁量権を与

えられていたのは、あくまでも「ドクターが現れるまで」に過ぎない。つま

り、それまで神話作りに腐心してきたジェイクは、ドクターの再出現によっ

て元通りに彼の「患者」に逆戻りし、彼に物語の結末を司る権利を全面的に

委譲してしまう。それに伴い、これまで言わば舞台の袖にいてジェイクの演

技を見守っていたドクター自身が、今度は舞台の上に踊り出るわけである。

新たな事態の進展は、次のような経過を辿る。脚本家としても登場人物と

しても万策尽きたジェイクは、自室の揺れ椅子の上で軽い麻痺に襲われ、コ

スモプシスが本格的に再発する兆候を感じ取る。身動きの取れなくなった彼

は、急速「再生始動院」へ駆け込み、ドクターに診断を仰ぐ。この時点で、

つまり第十一章の後半においてジェイクは、八方塞がりの＜物語の中の物語＞

から一時的に抜け出し、「進歩指導室」に一旦退いて、作者を思わせるドクター

と善後策を協議することになる。悪漢役に徹し切れずに、場違いな懺悔人の

役を演じ続けたジェイクの御粗末な演技を叱責した後、ドクターは、自らが

中絶医となってレニーに堕胎手術を施すことを引き受ける。さらに、この時

もう既に作品の帰着点を見越したかのようにドクターは、二つの事を一方的

に彼に申し渡す。すなわち、「再生始動院」を引き払い移転することと、登場

人物ジェイコプ・ホーナーを創作のワークショップとも言うべき自分の療養

所に再び引き取ることである。一方ジェイクも、この作品の主人公としての

自分の寿命がほとんど尽きたことを悟って、次のように述懐する。

-118 -



メタフィクションとしての『旅路の果て』

…I was ready to leave Wicomico and the Morgans. In a new town, 
with new friends, even under a new name -perhaps one could pretend 

enough unity to be a person and live in the world ; if one were a 

sufficiently practiced actor... (p. 186). 

彼は、心機一転して新たな名前で新天地を別の物語に求める可能性を模索す．． 
るが、常に一定の役柄を演じることを要求される「登場人物」という自分のさがを

自嘲せざるを得ない。ジェイコプ・ホーナーの名前と役柄はこの作品と共に

解消されるとしても、彼は、物語から物語へと果てしなく遍歴する不器用で

矛盾に満ちた「役者」であることにいささかも変わりはない。

物語は、いよいよ大詰めへと向かう。最後の第十二章で、ついにジェイク

は、ドクターを伴ってレニーとジョーが待ち構えている神話世界へもう一度

帰還する。ところが、物語の主要な舞台はもはやモーガン家の居間でもジェ

イクの部屋でもなく、ドクターの「再生始動院」の中の手術室へと移行する。

ここで注目すべきことは、ドクターが彼らの領域へ侵入したその瞬間、今ま

で内側の＜物語の中の物語＞であったはずの世界はメビウスの輪のように反

転し、外側の「再生始動院」での＜枠組みの物語＞へといっしか変貌してし

まうということである。ドクターの介入によって中断された神話は無惨な形

で幕が引き降ろされ、レニーはむごたらしい中絶手術を受けると同時に自ら

の命までも失う。 CharlesB. Harrisは、レニーの堕胎と死の模様を描写す

るこの最終章が、文体的にも技巧的にも他の章とはかなり異質であることを

指摘している。 18 つまり、例外的にこの章では、虚飾を剥ぎ取った自然主義ば

りの冷徹かつリアルな筆致によって、ドクターに掻爬されるレニーのグロテ

スクな肉体が、詳細に渡ってあからさまに描き立てられているのである。そ

れによって、苦痛のあまり悶絶するレニーは、かつて彼女が浪じた「人間」

の魂とは対照的な一個の肉体の塊になり果て読者の目に曝される。ここに見

られる最終章でのレニーの急激な変容は、先程述べた＜物語の中の物語＞の

解体を何より雄弁に物語るものではないだろうか。そのように考えてみると、

診察台の上で嘔吐物にまみれて横たわる彼女の死体は、ドクターによって外

-119 -



渡辺克昭

部から中絶された＜物語の中の物語＞のテクストの最期の姿でもあったのだ。

レニーの死によって神話のテクストは完全に溶解した。悲劇の責任を一身

に負う懺悔人の役柄さえ奪われたジェイクは、恐るべき不完全さに身をさい

なまれながら、「抽象的で焦点の定まらない」(p.196)コスモプシスのカオス

にまたもや飲み込まれることになる。もはやジェイクもジョーも、演じるべ

き脚本は何も持ちあわせていない。今後の身の振り方を打診してきた分身の

ジョーに対して彼は、「どこから手をつけたらいいのか、何をしたらいいのか

わからない」(p.197)という苦渋に満ちた言葉を繰り返すばかりで、電話の

向こうのジョーの声も言葉にはならない。彼らは、役柄演技の停止とともに、

言語世界の住人としての存在基盤である語るべき言葉を喪失したのである。

「ジェイコプ・ホーナーは、言語表現を行っている間しか存在しない」旧とす

れば、当然ジェイクはもうここで退場しなければならない。以前のようにすっ

かり「天候がなくなってしまった」(p.197)彼がタクシーに乗り込み、ただ

「ターミナル」と告げて姿を消すところで、物語は終着点にたどり着く。

そこで物語は一巡りし、物語の起点であったコスモプシスヘとまた再び回帰

していくのである。

このように作品の軌跡を辿っていくと、『旅路の果て』が実は、物語の枠内

に閉じ込められている「登場人物」という不安定な存在それ自体を巧みにテー

マ化し、主人公の自己照射を通じて、神話作りという物語作成の過程を物語

化したメタフィションであったことが明らかになる。その意味で、 ドクター

がジェイクを振り付ける「進歩指導室」という仕掛けが作品で果たした役割

は大きい。バースは、物語が生成されていく過程を開示するにあたって、自

らは直接姿を現すことなく、「進歩指導室」という作家の架空の工房に語り手

を招き入れて読者に提示することに成功している。この創作の現場でドクター

によって行われた演技指導は、経験を言語に変換することによって経験を裏

切る、作家の「書く」という営為を敷術したものに他ならない。ジェイクは、

「仕事中の芸術家のような高揚に胸を躍らせて」(p.119)、神話というフィク

ションを創作していく一方で、演じ手としての自意識を棄て切れないまま、

-120 -



メタフィクションとしての『旅路の果て』

逆に自ら神話を根底から突き崩していく。この過程で彼は、幾度か「進歩指導

室」とモーガン家の間を揺れ動くが、この運動のたびに「演じることについ

ての物語」と「演じている物語」のそれぞれが、ある時は表になったり裏に

なったりしながら、最終的に錯綜した円環を形成してきたことは否めない。

この作品には、後の『びっくりハウスの迷い子』 (Lostin the Funhouse, 

1968)の「メネラウス諏」や『キマイラ』 ((!himera,1972)などを始めとす

る、バースの典型的な物語内物語が持つ重層的なメタ性や遊戯性はまだ見当

たらないにしても、＜枠組みの物語＞と＜物語の中の物語＞が相互にねじれ

合って、ゆるやかながらもメピウスの帯を完成させているという点で、『旅路

の果て』は何よりもバース文学の長い旅路の始まりであったと言わねばなら

ない。

-121 -



渡辺克昭

註

1. 自分自身も双生児であり、かってはジュリアード音楽院でオーケストレー

ターを志したこともあるバースは、ジョン・ホークスとのインタヴュー

で次のように述べている。 “Oneday I realized to my.delight (I'm an 

opposite-sex twin) that all my books come in pairs….I believe 

that just as being a twin has been important to my imagination in 

certain basic ways, so too this early ambition to be an orchestrator. 

It's been my career, in general, to take something received-a melody 

line, let's say, from narrative or some other literary convention-

and re-orchestrate it to my purposes." "Hawkes and Barth Talk 

About Fiction" The New York Times Book Review, April 1, 1979. 

2. John Barth, The Floating Opera and The End of the Road (New 

York : Doubleday, 1988), p. viii. 

3. 若島正「書物としての世界ージョン・バース『水上オペラ』号見物＿」

『関西アメリカ文学』第21P号（1983)p. 39. 

4. Linda Hutcheon, NarcissおticNarrative : The Metafictional Paradox 

(New York: Methuen, 1980), p. 7参照。

5. John Barth, The End of the Road, rev. ed. (New York : Bantam 

Books, 1983), p. 67.以下、本文中と註の引用文の括弧内の頁数は、す

べてこの版による。

6. Patricia Waugh, Metafiction : The Theory and Practice of Self-

Conscious Fiction (London : Routledge, 1984), p. 91. 

7. Barth, The Floating Opera and The End of the Road, p. viii. 

8. この点に関して次の論評は特に示唆に富む。「『水上オペラ』では、目標

があるにもかかわらず始点を確定しえなかったのに対して、『旅路の果

て』では肉体的麻痺という負の終点にゆきつかないために、始めること

を繰り返さねばならないのである。この作品では、始めることは無限に

自由であるのに、終えることは許されていないのである」。富山太佳夫

-122 -



メタフィクションとしての『旅路の果て』

「手法としての失敗」『ユリイカ』 1981年4月号（特集ジョン・バース）

162ページ。

9. 前掲の序文でバースは、“JacobHorner, of The End of the Road, 

embodies my conviction that one may reach a degree of self-

estrangement as to feel no coherent antecedent for the first-person-

singular pronoun.’'と述べている。 Barth,The Floating Opera and 

The End of the Road, p. viii. 
10. David Morrellによれば、これには伝記的事実が反映されている。すな

わち、ジェイクがこの物語を書き始めている1955年10月は、バースが

『旅路の果て』を書き始めた時期と一致し、またジェイクが規範文法の

教職に就いた1953年秋に、バースはペンシルヴェニア州立大学英文科で

教えていた。このような時間的符合は、『水上オペラ』においても見ら

れる。 DavidMorrell, John Barth : An Introduction (University 

Park : The Pennsylvania State University Press, 1976), p. 24n.参

照のこと。

11. ジェイクは、自分が語りを操作していることに読者の注意を喚起して、

例えば次のように論評する。 “Nowit may well be that Joe made no 

such long coherent speech as this all at once…”(p. 47). "Here 

is what she told me, edited and condensed…’'(p. 57). "…this 

history of the Morgans'domestic problems was not delivered to 

me all in so handy a piece as I've presented it here" (p. 65). 

12. E. P. Walkiewicz, John Barth (Boston : Twayne Publishers, 1986), 

p. 31. 

13. Alan Prince, "An Interview with John Barth," Prizm, (Sir George 

Williams University, Spring 1968), pp. 56-57. 

14. 例えば、 DavidKerner, "Psychodrama in Eden," Chicago Review 13 

(Winter-Spring 1959), 62 ; Jac Tharpe, John Barth : The Comic Sub-

limity of Paradox (Carbondale : Southern Illinois University Press, 

-123 -



渡辺克昭

1974), p. 24 ; Charles B. Harris, Passionate Virtuosity : The Fiction 

of John Barth (Urbana : University of Illinois Press, 1983), p. 32 
などが言及している。

15. Walkiewicz, John Barth, p. 35参照。

16. Tony Tanner, City of Words, (London: Jonathan Cape, 1971), p. 240. 
17. Barth, The Floating Opera and The End of the Road, p. vii. 
18. Harris, Passionate Virtuosity, p. 42. 

19. Tanner, City of Words, p. 239. 

-124 -


