
Title 風景としてのロンドン : ジョージ王朝時代の絵画と
文学

Author(s) 斉藤, 隆文

Citation 大阪外大英米研究. 1992, 18, p. 85-100

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/99155

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



風景としてのロンドン

ジョージ王朝時代の絵画と文学

斉藤隆文

全ての事象がそうであるように、都市もまた一つの固定した姿を貫きとお

すことはできない。我々が扱おうとするロンドンもまたようやく人口 3万人

を擁し都市の機能をもち始めた 3世紀の半ばから、人口700万人弱をかかえ

る現在に至るまでさまざまな力によって変化している。もともとロンドンは

Romansがテムズ川の岸辺に築いたLondiniumと呼ばれた小さな港を起源と

して、商業と政治の中心へと徐々に発達していった。 9世紀半ばに一度デン

マーク人に焼打ちにあったロンドンはアルフレッド王がそれを再興した後、

大火によって灰儘に帰したが、再び復興された。その後1666年の大火によっ

てロンドン塔とセントポール寺院の間の旧市街の大部分が燃えてしまったの

である。その頃のロンドンと言えば人口が約50万を数えるまでに成長してい

たが、汚いこみあった町だったらしい。そしてこの大火の前年に St. Giles 

というスラム街のパン屋から発した疫病によってほぼ10万にものぼる死者が

出たのであった。

しかしこの 2つの連続した大事件はロンドンの変貌を促すきっかけとなっ

た。新しい法律によってスラム街が規制され、たとえば家は木ではなく、レ

ンガか石で作られることになり、通りも大幅に拡張されたのであった。この

ロンドン再建に力を尽くしたのはChristopherWren (1632 -1723)であっ

た。彼は様々な反対にあいながらも、 50にものぼる教会や病院などを作り、

今日なおその姿をとどめるセントポール寺院などを建立したのであった。そ

れ以降ロンドンは第2次世界大戦によって被害をうけた以外は大きな災害か

らまのがれ、いまなお市街の一部はその頃の姿を見せている。

ロンドンは以上のような歴史をたどった訳で、近代都市としての現在の風

-85 



斉藤隆文

格は1666年以降に確立されたのである。ここでわれわれが扱おうとしている

芸術的風景としてのロンドンも、それゆえに18世紀から風景画が絶頂を迎え

た19世紀初頭までの期間に焦点をあてることにしたい。 18世紀以降を中心に

しようとするのにはもう一つ大きな理由があって、それはロンドンが風景画

に登場するのは主に18世紀のジョージ王朝（1714-1830)、特に18世紀後半

になってからの事だからである。 1) もちろんそれ以前にもロンドンの風景画

は存在したがそれは数においても少なかったし、また純粋にトボグラフィカ

ルなものに限られていた。ただ注意すべきことは都市の風景画も一般的な風

景画の成立と別個のものではあり得ないということである。つまり風景画は

主に大自然の芸術的な発見でありその描写であるが、都市の風景画もまた、

手法的にも意識的にも自然の風景画の成立と歩調をあわせてその一つの分野

として確立されたからである。そこでわれわれは自然の風景画の成立にも注

意を払いながらロンドンの風景画について考えていかなければならない。

同時にわれわれのもう一つの目的は絵画に現れるロンドンの風景に平行し

て、文学にあらわれるロンドンの描写も視界に入れることによって、ロンド

ンという都市が文学芸術においてどのようにとらえられていたかをより広い

意味で知ることである。特に風景画が全盛期を迎えるロマン主義と呼ばれる

時代はいうまでもなく、 18世紀においても例えばホガース(1697-1762)が

小説に対抗してその絵を創作したりょうに、絵画と文学は常に一定の相互関

係を保持しているからである。ただ必ずしも文学と絵画が同じ歩みをしたと

はいえない部分があるのは当然のことである。たとえば文学においては18世

紀から19世紀へと進むにつれて文学者の関心が都市から自然へと明瞭な軌跡

を描いて移って行き、そのことが文学作品にはっきりと現れていることはよ

く知られている。3) それに反して絵画においてはたしかに文学と同様の傾向

はみられるが、しかし特に都市ロンドンに焦点をあてた場合、その風景の変

遷をたどった研究はあまりなされていないといえる。ある意味でそれは当然

の事であって、文学においてはワーズワスにおけるように、都市ロンドンは

大自然と対照させられ批判されることによって逆にその存在の大きさを文学

-86 



風景としてのロンドン

作品の中にとどめているのに反し、富裕者を購入者層として持つ絵画におい

てはそうしたことはおこらず、特に風景画家はただ描かないという行為によっ

て対象を非難する場合が多いからである。4) それゆえに絵画におけるロンド

ンの風景を純粋に美術史的にたどるのは極めて困難といえよう。その意味で

この小論では文学におけるロンドンの描写を視界にいれることによって風景

としてのロンドンが詩人や画家の目にどのような光を投げ返したかを検討し

たい。

都市を描いた風景画は、自然の風物を描いた風景画のひとつのジャンルと

して生まれたと言える。それゆえにまず風景画の確立がどのようにおこなわ

れたのかを簡単に見ながら、都市の風景画の成立の過程をたどりたい。

自然の風景画の成立、すなわち偉大な芸術家が風景をただそれだけを目的

としてとりあげ風景画の原則を体系化しようとしたのは、やっと17世紀に入っ

てからであるとケネスクラークはLandscapeInto Artのなかで述べてい

る。 5) それまでは風景が描かれるのは、何らかの文学的な連摂作用を担うか、

あるいは舞台背景としてなにか劇的な効果を高めるような強さ激しさをもっ

た場合に限られていた。 6) とはいえ17世紀のオランダに風景画を確立させた

ロイスダール(1600-1670)やレンプラント (1606-1669)などのオランダ

の風景画家たちの風景にたいする態度も後の19世紀初頭のイギリスの風景画

家たちの場合とはあきらかに違っていた。彼らは自然の事物をコンスタプル

におとらぬ愛着をもって観察したのであったが、しかしいざ絵画の製作とな

ると、これらの観察の成果はさらに壮大で劇的な世界を創造するための単な

る素材に過ぎなくなってしまったのである。 7)

イギリスにおいては風景画は今のべたオランダの風景画の影響を受けて始

まった。最初はやはり特定の建物や場所をトポグラフィカルに描いたものが

中心であった。 Griffier(1652-1718)のHamptonCourtの風景やSiberechts

(1627-1703)のLongleatの風景などはその典型であった。 18世紀に入って

からはトボラフィカルな風景画とともに古典的な趣を持つ、現実の風景を理

想化した風景画が発達した。前者のうちで主な画家としてはカナレット

-87-



斉藤隆文

(Canaletto 1697-1768)がいたが、彼はロンドンを描くことも多くテム

ズ川の風景で知られ多くの模倣者を出した。一方理想的な風景画は最初はク

ロードやプッサンの模倣が中心であったが、その後Wilson(1713? -82) 

やThomasJones (1742-1803)などによって詩情をそそるイギリスの風景

画が描かれたのであった。それはその後18世紀後半のGainsborough(17勿一

88)、Morland(1763-1804)、19世紀初頭のコンスタプル(1776-1837)、

ターナー (1775-1851)へとつながってゆくのである。

このようなイギリスにおける風景画一般の歩みとともに、特に18世紀半ば

以降、際立って多くのロンドンの町の風景画が出現するようになったのであ

る。これはそれまでにないことであった。さきほど述べたカナレットもその

一人であったが、他の多くの画家がロンドンを扱うようになった。 Louis

HawesはPresencesof Nature, British landscape 1780-1830において、
ロンドンを描いたさまざまな例を紹介している。その主な画家たちをあげる

と、スコット (SamuelScott 1702-72)、WilliamMarlow (1740-1813)、

Willam Anderson (1757-1837)、EdwardDayes (1763-1804)、続いて

コンスタプル、ターナーなどである。そしてこのようにロンドンの風景画が

増えた理由をこう述べている。 「なぜならピクトリア朝に見られるような膨

れ上がった大ロンドンとなるまでのジョージ王朝後期ほど、ロンドンが印象

的であったことはなかった」8) からなのである。

ところでロンドンの風景画の例としてHawesによって紹介された個々の記

述をわれわれが読むとき、美術史の専門家であるHawesにとってはたいした

問題とはならなかったことが、文学史上のさまざまな時代背景を考えるとき、

大きな疑問点となって浮かばざるを得ないのである。自然に対する見方がこ

の18世紀後半に大きく変化し、それによって自然の風景画も影響をうけたこ

とはHawesも指摘している。しかし自然のアンチテーゼとしての都市ロンド

ンの風景画にもこの事実が何らかの影響を及ぼしているのではないかという

疑問には触れていない。具体的に言うとスコットやカナレットの描くロンド

ンの風景は、後のコンスタプルやターナーが数は少ないが描いたロンドンの

-88-



風景としてのロンドン

風景とひどく違っているように見えるのに、 Hawesはそれらの絵をロンドン

を扱ったものとしてひとくくりにしてしまっているという問題点である。も

う一つの問題はロンドンの風景画を扱った第6章において、冒頭にワーズワ

ス(1770-1850)、サミュエル ジョンソン(1709-84)が併置され、ロン

ドンの風景画隆盛の背景として引用されているが、その両者のロンドンに対

する見方の決定的な相違を見逃しているという点である。以下では時代の文

学的背景や都市に対立するものとしての自然に対する観念の変化などを考慮

に入れることによって、上述のような問題点を解決しながら、ロンドンの風

景の変遷を追いたいと思う。

周知のごとく宗教観の変遷と科学主義の台頭とともに始まった自然観の変

化はニコルソンの『暗い山と栄光の山』の中に詳しく論じられている。すな

わち科学の発達によって空間の概念が広がり、また時間の概念が広がるにと

もなって創世紀における神の 1週間に対する見方が根本的に変わっていき、

神の 1週間は空間全体にそして時間全体に拡大されたというのである。神は

神話の世界から解放され、宇宙にあまねく永遠に存在するものとなったので

ある。そしてその宇宙の一角を占める地球もその栄光にあずかったというわ

けである。 9) 風は神の息となり、光りは神の栄光となった。そのためにロマ

ン主義者たちの言葉によると山は

最初にして最後の、そして中心の、かつ終わりのないものの

永遠なるものの典型であり、象徴なのだ (ThePrelude, VI. 571-2) 

ということになり、とりわけ18世紀になるまでは地球のたんこぶとして嫌わ

れていた山が、その巨大さ、時間の経過を越えた不滅性のために、崇高美を

獲得するに及んだのである。そしてそのことは自然全体の崇高美の認識へと

つながっていったのはいうまでもない。風景画の成立はそのような自然に対

する見方と密接な関係を持つと考えるのは当然と言えよう。歴史画や肖像画

の上位にまで風景画を押し上げたのは風景自身が獲得した崇高美の故であっ

-89-



斉藤隆文

たし、その風景の中に美以上のものを看取して描こうとした芸術家の出現の

ためであったからである。

ここで問題はロンドンの町の風景もそのような崇高美を手に入れたかどう

かである。たしかにイギリスの経済発展にともなって大英博物館が1753年に

設立されるなど、ロンドンの町の風景はいちだんと景観を増していったのは

間違いのないことである。しかしながら都市の景観がすなわち直ちに崇高美

に結び付くかといえば、それはあり得なかったのである。その理由はワーズ

ワスが山の崇高美について語った次の言葉の中に読み取れる。

山の輪郭、その落ち着いた姿は

精神にたえまない作用を及ぼすことによって

真の偉大さを教えてくれ、またその存在は

人間の魂の尺度や、視野を壮大なものにしてくれるのだ。 (VII.721-724) 

ワーズワスの考えによると、自然、とりわけ山は人間の精神に秩序と尺度を

提供してくれるという。それによって、心の落ち着きと人間の魂を気高くし

てくれる調和 (VII.740)とがえられるのだ。山が崇高なのはそのような力

を持っているからだとワーズワスは言うのである。ロマン派の自然観はこの

ような原理に基づいているために、一言で言えば、当時のロマン主義者にとっ

ては都市がいくら壮大な様相をみせようと、人間が作ったものである以上そ

れを見る人間に絶対的な物事の秩序や倫理的尺度は与えることができないの

である。なぜなら都市を作った人間とそれを眺める人間との関係は甚本的に

相対的なものだからである。このようなロンドンは、とワーズワスは言う、

「どれもこれも、突飛で不自然な、ゆがんだものであり、すべて造化の戯れ

であり、人間のかんがえだしたプロメシュース的な空想である」。そしてこ

のような「空疎な混乱こそ、この巨大な都市のまさに象徴」ということにな

るわけである。 (VII.688-697)このような自然観、都市観を持っていた時

代がロンドンの景観に崇高美を感じ、それを愛情を持って描こうとしたであ

-90-



風景としてのロンドン

ろうか。そして、その愛情の印である光がその風景を統一的に調和させてい

るであろうか。

さきほどあげた18世紀後半に活躍したロンドンの風景画家たち、例えばス

コットやカナレットの描くロンドンにおいて明らかにわかることは、上に述

べたような崇高美がその風景に見いだしえないことである。カナレットの

The Thames from the Terrace of Somerset Houseにおいてはなるほどテ
ムズ川から眺める町並は堂々として威厳を感じさせるが、しかしこの絵は見

るものの印象を特に一つの方向に導き、風景に描かれた個々の事物が全体と

してある種の感動を与えるように創作されているというよりも、やはりまだ

トポグラフィカルな描き方がされていて、むしろ写真に近い効果を与えてい

る。 AndersonやMarlow,Dayesについてもやはり同じような事が言えるだ

ろう。トポグラフィカルな描写が主目的となっていると思われるこのような

都市風景の描写は、自然の風景画が到達したような段階にまでこの時点では

たどりついてはいないのである。

こういうロンドンを描いた絵画を見ていてひとつ興味をひくことは、その

ほとんどの絵に人物が描かれていることである。その人物たちも以前のよう

に特定の人物、すなわち肖像を描いてもらう人物でもなく、かといって純粋

にトポグラフィカルな絵の中に単なる付け足しのごとく描かれているような

人物でもない。町中で生活する普通の人々の姿なのである。たとえばさきほ

どのカナレットの風景には子供を連れた散歩をする人、着飾った女性、漁に

出掛けようとする舟上の人々などが描かれ、 MarlowのAView of Whitehall 
ではさまざまな人々が詳細に描かれていて、いわゆる自然を描いた風景画に

は人物は多くは登場しないことと好対照をなしている。自然の風景画におい

ては見るものと見られる対象が互いに歩み寄ることによって人間の精神と自

然とが共感しあうことがその基本にあったために、あまり多くの人物が前景

にいることは望ましいことではなかった。それに反してこのA View of 
Whitehallの風景を見るとき、われわれの目は徐々にそこに描かれた建物を

離れて前景に描かれた石を敷く 3人の人物や荷を運ぶ馬車や、綱を振りほど

-91-



斉藤隆文

こうとする馬の方に引き寄せられる。そして構図上もほぼ目の消失点にこれ

らの人物が配置されていることもそう感じさせる原因であろう。われわれは

この絵におけるロンドンの町並が自立した存在ではなく、都市の機能が発揮

される上での背景に甘んじ・ているのを見るのである。

これらロンドンの風景画においては画家の目はロンドンの町並のみならず、

そこで働き、生活する人々をも同様に捕えている。いいかえればこれらの画

家はロンドンの外面の町並をトボグラフィカルに描くだけではなく、都市と

しての機能面、すなわち人が生活する場所としての内部風景の一部をも視野

にいれているのである。それゆえに一歩それらの人物が狭い通りや建物の中

ヘ足を踏み入れれば、たちまちその風景はホガースの描く室内や裏通りの風

景へと転じる可能性に満ちている。このように都市の内的空間を指向する可

能性を秘めたロンドンの風景画はターナーやコンスタブルの風景画が雲と空

のかなたを指向するのとは本質的に逆方向のベクトルを示している。これら

の画家の意識は宇宙に遍在する神の絶対性へと向けられず、むしろ人間の相

対的な価値観の支配する都市の内部空間へと向けられているのである。その

意味においてロンドンの風景画は18世紀後半から1刺採己前後に至ってもホガー

スの風景の影をいまだ引きずっていたといえよう。10) ここでしばらく以上の

ような都市風景の源流となる18世紀前半の事情を振り返って見たいと思う。

18世紀前半の画壇を代表するホガースに見られる室内風景への指向はこの

時代の文学がロンドンの内部を中心に展開されて来たことと軌を一にするも

のであると言える。ロマン主義が自然のなかに神性を発見するまえの時代、

18世紀は科学と宗教との葛藤によって価値観の大変動を起こしている時代で

あって、人々はそのような現状を整理分析しまたは百家争鳴するさまざまな

異説を嘲笑するのに精一杯であった。ポープ(1688-1744)がいみじくも

汝自身を知れ、神をおもんぱかることなかれ (EpistleII. 1) 

と言ったのは、このようなあまりにも多岐に亙る知識が錯綜する時代にあっ

-92-



風景としてのロンドン

てこそ意味を持っていた。

産業革命が進行しつつあった18世紀前半は、ロンドンの人口が増大しすで

に都市問題がおきつつあったのは確かである。しかし一方でHanover、

Grosvenor両広場等の大規模な開発が進むなどロンドンの変貌する風景に対

して、その当時のロンドン住民が目を見張っていたのは想像にかたくない。

しかもプレイク(1757-1827)の詩「ロンドン」で歌われたような産業革命

の進行が生み出す風景が悲惨な様相を呈する以前のことであり、まだ比較的

社会の秩序も安定していたために、画家や文学者たちは「人がロンドンに飽

きたとき、かれは人生に飽きたのだ」という有名なジョンソンの言葉に賛同

できたのである。そして全盛を極めたコーヒーハウスに集まって時事問題を

論じあうのが人々の日課であったように、！I)時代の関心は明らかに都市の内

部に向けられていたと言えるだろう。

ホガースはこのジョンソンの言葉を裏書きするような、変化と物語に満ち

た都市の内部風景を描いている。 18世紀前半という活気に満ちたロンドンに

生きたホガースは、破産した父親と同じく立身出世主義者で、絶えずより

いものを追い続けた。最初Conversationpieceと呼ばれる家族や友人の談話

風景を描いた小規模のグループ肖像画に手を染め、次々に風刺とユーモアと

ペイソスにあふれた作品を生み出していった。ロンドンの生活を描いた

The Four Times of the Day、貴族の気取りを風刺したMarriage-a-la-
Modeなどにおいて、ホガースは独自の境地をみせている。

ホガースの作品全体に見られるのは18世紀特有の倫理観であったが、それ

は描かれた人物の上に嘲笑を注ぐことではなく、人間の運命の皮肉や悲哀に

対する共感と彼らに対するしみじみとした情愛を基盤にしている。ロンドン

の街角において無秩序と混乱を見たワーズワスと違って、ホガースは啓蒙時

代に恥じない、冷静な目をもって、ロンドンの町の片隅に都会特有の秩序と

調和を見いだしているのである。たしかにワーズワスの言うように、その絵

の各所にその秩序のもつ相対性に起因する混乱の不安はたえず散見される。

たとえば173舷Fに発表された《夜》と題された絵はチャーリングクロスにお

-93-



藤隆文

ける様々な人間模様、二階から液体をたれ流す女性、通りに積み上げられた

がらくた、ひっくり返った馬車、窓の下で寝入る人などおよそそこを見慣れ

ないものがみればワーズワスのような感慨を抱くのは当然のようにみえる風

景である。しかしそこにいる人々の表情から読み取れるのは、様々な価値観

や背景を持つ人々が各々自己主張をした結果生まれた一種のバランスであり

ある意味での調和と言っても良いものであろう。それを象徴するかのように

さまざまな線で構成された構図は、秩序と調和を示す垂直と水平の線を基調

にしており、又いくつかの斜めの線は右後方の馬に乗った人の銅像（秩序と

権力の象徴）12)を指している。

ホガースはその当時流行の兆しを見せつつあった物語小説の向こうを張っ

て、絵画において物語性のある作品を生み出そうとする野心をもっていた。

その意味で彼の描いたものは普通の意味での風景画と言えないかもしれない。

しかし都市を描く以上、しかも駅の雑踏のようにただうごめく人を描くので

はなく、そこに生活する人々を中心に描く以上、なんらかの物語性を排除で

きないのは当然だと思われる。ホガースが通りや室内にいる人々の営みに目

を向けるとき、絶対的真理の太陽からではなく、さまざまな光源からでる光

りに照らされた都市の物語が浮かび上がるのである。

一方先程述べたロンドンの町の外観を描いた18世紀後半に活躍した画家た

ちに話を戻して言えば、彼らは結局ロンドンの町並を描きながら、同時にそ

こに見うけられる人々の営みへのまなざしを断ちきれなかったと言えよう。

その為に彼らの描くロンドンの風景は、ホガースのような強固な物語性を持

つほどには人々を近、前景にとらえきれない一方で、その当時自然の風景画

が獲得しつつあった神聖な光を浴びるにはあまりにも世俗的日常的な光景を

視野に入れ過ぎていた。そのためにそれらの絵はある町の風景を写したパノ

ラマ写真のように作者のまなざしの対象を絞れないままに終わっているとい

えるであろう。

それでは自然の風景にあたった荘厳な光りは、ロンドンの町並の上には一

度も注ぐことはなかったのであろうか。外観としてのロンドンの風景はジョー

-94 



風景としてのロンドン

ジ王朝の時代に結局画家の愛情のまなざしを受けずに終わったのであろうか。

文学においては、ワーズワスはロンドンの町の風景がある種の神々しさを

持って輝く様子をつぎのように記している。

地上にこれほど美しいものはあろうか。

その威厳がこれほど心を打つ光景を

ただ通り過ぎる人は心のにぶい人

この町はいまや朝の美をまとい、

静かに、くっきりと船や塔、丸屋根や劇場そして寺院

それらが野原へと、そして空へと向かって横たわり

煙りなき大気の中に全く鮮やかに光り輝いている。

'Composed upon Westminster Bridge,'1-7. 

確かにこの詩はロンドンの町並のすばらしさと威厳を歌っている。この詩に

おいてはロンドンは自然の風景にも劣らぬ美と栄光の光をあびて燦然と輝い

ているのだ。 Hawesがこの詩をもってさきほどのジョンソンの言葉と同列に

扱ったのは無理もないことなのである。しかしながらワーズワスの『序曲』

を読むものがだれでも知っているように、詩人のロンドンに対する見方はそ

のような単純な見方を否定する。第 1にこの風景はそこに住む住民の見たロ
ンドンの風景ではなく、通りすがりにみるロンドンの風景であることであ

る謬旅人の目に映ずるロンドンはその内部の風景、生活の場としての都市

の倫理が支配する風景とは全く縁がない風景なのである。第2に煙のない都
市はロンドンにおいては非常にまれな風景といってもよかった謬そのまれ

な瞬間にロンドンは野原と空という自然の風景の構図の中に組み込まれ、自

然のもつ絶対的な基準の中に定位しているのである。そして第3にロンドン

はその本来の機能を完全に停止していることである。人々がまだ活動を開始

しない朝のある一時、都市固有の機能は完全に停止し、その物語性は全く

味を失っている。ワーズワスの見たロンドンはこの特異な瞬間に、その倫理

95 



斉藤隆文

性や物語性を完全に放棄することによって初めて、自然がこの時
代において

獲得していた神聖さを共有するにいたったのである。

絵画においても同じような現象が見られる。コンスタプルやター
ナーはロ

マン主義的な風景画を頂点に高めた画家たちであり、当然自然の
風景を主に

描いている。が彼らも又ワーズワスと同様に旅人の視点をもって
ロンドンを

描いた事があった。その数は少ないがそれらの絵においては、ロ
ンドンの町

並がワーズワスの場合と同様にそれ自身の物語性を放棄し、自然
を満たす光

りに浴する事によって本来の意味での風景画の一翼を担っている。
15) コンス

タブルのHampstead村から見たロンドンはそのような絵のひとつであ
る。

中央下に小さく描かれた馬車に乗った後ろ姿の人物はロンドンの方
面へ向かっ

て旅をする人々であるらしい。この絵を見るものはその旅人の立
場に知らず

知らず立つことになる。ロンドンは中央に遠景として位置し、空
と野原がそ

れを包むように取り囲み、コンスタプル特有の光りに満ちた風景
画の一部と

なっている。ここではこの都市はその内部のもつ人間の生活やそ
の都市の機

能とは全く無縁である。ワーズワスの場合と同様にロンドンは本
来の機能を

剥奪されて初めてこの時代に自然が獲得したのと同様の栄光を浴
びているの

だ。もう一つあるコンスタプルのロンドンを描いたAFire in London (
1826) 

も同様にロンドンが遠景としておかれている。黒ずんだロンドン
の遠景の一

角から猛然と燃え上がる煙りは大きくとられた空の雲と交じりあ
い、炎の色

と空の色が反映しあって一つになり壮大な 4大元素の乱舞を思わせ
る。都市

は炎に焼かれてその本来の機能も生活もすべて失ったが、その破
壊は遠景に

起きている惨事であり、それを眺めるものが人間の情念をそこに
残さない旅

人である限りにおいて、壮大な自然との交わりの絵巻になりえたの
である。

ターナーにおいても同様の事が言えよう。コンスタプルと同様に
ターナー

もロンドンを描くことが極めてまれであったが、そのなかで《ロ
ンドン》

(1809)と題される絵はまさにロンドンを主題にしたもので、次のよ
うな詩

句がその絵に添えられていた。

-96-



風景としてのロンドン

荷船浮かぶテムズの川 ひしめく帆柱

翼々たる商いと忽忙の労務が広がる

くぐもったそのヴェールは広い空を渇望しながらも

お前の美を覆い隠しお前の美しき姿を否認する

煩労の世界の中に一筋の希望があるごとく

不安な空気を尖塔が突き破る街ロンドンを守りたまえ16)

煙に覆われたロンドンははるか遠景として、ほぼ中央を横切る線のように描

かれている。その煙はしかしながら絵の上半分を占める空と茫洋たる雲の中

に溶け込み大自然の営みの中に吸収されている。前景のほとんどは鹿の遊ぶ

樹木の茂る風景が占めている。この絵においてはロンドンは空と野原という

二つの風景に狭まれ、その存在理由と意義はまさにターナーの指摘する通り、

その尖塔が不安な大気を突き破り、広大な空を渇望することにあったのだ。

もう一枚のOldLondon Bridge (1797)と題される絵では低い位置から

ロンドン橋を見上げるように描かれている。先に述べたトポグラフィカルな

風景画家の描くロンドン橋とは違い、人物は極めて抽象的に描かれて、見る

ものの関心を彼らの生活とその物語に向かわせることはない。橋の支柱と支

柱の間の大きく開いた空間から差し込む明るい光がその支柱の黒ずんだ色と

対照的に配置され、ロンドン橋はその実用性を失って、後方から来る光を引

き立てるための祭壇のようなシルエットを見せているのである。

これまで見てきたように結局のところ18世紀から19世紀初頭にかけてター

ナーやコンスタプルにおいて頂点に達した風景画はその基礎を自然の獲得し

た新しい意味においていた。そして時代の関心が、フランス革命などを機と

して盛り上がった保守的な風潮も手伝ってイギリスの自然へと向かっていっ

たとき、ホガースのロンドンの風景やジョンソンやポープの都市の内部を中

心とする文学は、自然の輝きの前に急速に色あせていったのである。それは

都市のもつ相対性にたいする自然の絶対性の勝利と言ってもよかった。その

ためにロマン主義時代においては、ワーズワスやコンスタプル、ターナーな

-97-



斉藤隆文

どに於けるように、ロンドンは自然の絶対性の中に包まれる事によってしか、

言い換えれば自然の照り返しを受けることによってしか人の心を打つことが

できなかったのである。皮肉にもロンドンの町は、元来は自然の風景画家た

ちによってその姿を芸術的にとどめる結果に終わっている。時代は「人間の

感動は自然から生まれる」 (VII. 1)というワーズワスの言葉に象徴されて

いた。ホガースの描いた人工の光に照らされた生活する都市としての風景は、

コンスタプルやターナーの大自然に包まれた遠景としてのロンドンの風景ヘ

と遠ざかっていったのである。 18世紀までの科学が用意した宇宙観の変貌は

このように19世紀前後において自然を栄光の輝きに包み、一方で産業革命の

煤煙に覆われていたロンドンは当時の芸術家や詩人に霊感を与える機会をほ

とんど失していたと言えよう。もちろんこのようなロマン主義時代に於ける

自然の優位がその後も続いていったというのではない。 19世紀半ばのイギリ

スにおいて都市の人口が地方の人口を上回るようになった17)こともあり、こ

のような自然の優位は長くは続かなかったのである。実際自然の風景画はそ

のころから急減している。それに反してビクトリア朝から現在にかけて都市

ロンドンは新しい文学的芸術的意味を担わされてきている 18)といえよう。し

かしながらわれわれが検討してきたジョージ王朝時代のロンドンが経験した

光と影は、都市が自然のアンチテーゼとしての意味合いをもち続ける限り形

を変えて繰り返される基本的な構図であることは少なくとも確かであろうと

思われる。

《注》

ロンドンの歴史や美術史概論については TheNew Encyclopaedia Britannica、

Cambridge Guide to the Arts in Britain、Encyclopaediaof British Art, 

ed. David Bindman (London, 1985)などに加えて、 MichaelRosenthalの

British Landscape Painting (New York: Cornell U. P., 1982)などを参照

した。また人名、作品名については邦訳でよく知られている以外のものについては英

語で示した。

-98-



風景としてのロンドン

1) Louis Hawes, Presences of Nature, British Landscape 1780-1830 
(New Haven: Yale Center for British Art, 1982), pp. 84-85. 

2) Ronald Paulson, Hogarth's Graphic Works (London: The Print 

Room, 1989), p. 4. 

3)たとえばThePrelude, ed., E. D. Selincourt (London: Oxford U. P., 

1959)の第7巻参照。

4)例外的に風景画家においても、たとえば貧しい人物たちが意識的あるいは無意識

的に描かれて、社会的告発となっている場合がありうる。

cf. John Barrell, The darkside of the landscape, the rural poor in English 
painting 1730-1840 (Cambridge: Cambridge U. P., 1980)はその点に焦点を

あてている。

5) Kenneth Clark, Landscape Into Art (London: John Murray, 1986), 

p. 229. 

6) Ibid., p. 54. 

7) Ibid., p. 61. 

8) Op. cit., Hawes, p. 84. 

9) Marjorie H. Nicholson, Mountain Gloom and Mountain Glory 

(New York: W. W. Norton & Company inc., 1963), p. 315. 

10) Ronald Paulson, Literary Landscape: Turner and Constable 

(London: Yale U. P., 1982), p. 35. 

11) Christopher Hibbert, London: The Biography of a City 
(London: Penguin Books, 1969), pp. 102-103. 

12) Op. cit., Paulson, p. 106. 

13)バートンパイク『近代文学と都市』松村昌家訳（研究社出版， 1987),p. 49. 

14) Op. cit., Hibbert, p. 147. 

15)コンスタプルのロンドンを主題にした絵は極めて少数で、それもロンドン郊外の

風景である。

cf. Ann Bermingham, Landscape and Ideology, The English Rustic 

_99 



斉藤隆文

Tradition 1740-1860 (London: Thames and Hudson Ltd., 1987), pp. 164-

165. 

16) Turner,国立西洋美術館編集（日本経済新聞社， 1986),p. 70. 

17) Raymond Williams, The Country and the City (London: The Hogarth 

Press, 1975), p. 217. 

18)藤田治彦『風景画の光』 （講談社， 1989),p. 176. 

-100-


