
Title 〈反〉祝祭としての『ビックリハウスの迷い子』 :
「夜の海の旅」の反復をめぐって

Author(s) 渡辺, 克昭

Citation 大阪外大英米研究. 1994, 19, p. 187-213

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/99176

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



〈反〉祝祭としての『ビックリハウスの迷い子』

液の海の旅」の反復をめぐって一

渡辺克昭

ー

ジョン・バースの『ビックリハウスの迷い子』 (Lostin the Funhouse, 

1968)は、前置きとなる「作者の覚え書き」によれば、通常の短編集や選集

ではなく、十四編の物語群から成る「シリーズ」であり、「『同時に』、そし

てここに配列されているように受容されるべく意図されている」りという。

この作品集が、何よりも技巧の粋を凝らした構造を備えた〈書物〉として一

個の宇宙を構成しており、読者を限り無く幻惑する〈ビックリハウス〉とし

て機能する仕掛けになっていることは明らかである。作品群の構成一つを取っ

てみても、『ビックリハウス』は、無限を表すがゆえに、作者自身が「結構

な神話的な数」2) であるとする「七」という数を基軸に、合わせ鏡のように

展開していることがわかる。

作品と同名の短編「ビックリハウスの迷い子」は、作品全体のちょうど折

り返し地点の七番目に位置し、その物語の結末で、それまでの主人公と目さ

れるアンプローズは、鏡の迷路の中に自己喪失し、今度は自分が「複雑精巧

を極めたビックリハウス」の「秘密の操作係り」 (97)に変身する決意をす

る。そして、彼が作品から失踪した後の八番目以降の物語では、あたかもそ

れまでの構造を反転して繰り返すかのように、アンプローズとおぼしき作家

の創作過程における悪戦苦闘ぶりが、神話的モチーフと絡みながら前景化さ

れることになる。「メラネウス諏」では、章番号とその章で進行する物語の

レヴェルの数が、ぴったりと符合するように目論まれており、第一章から第

187 



渡辺克昭

七章へと進むにつれて、引用符も一重から七重に重層化し、やがて七重から

また元の一重へと引用符が外れていくとともに、章番号も減少していく。最

後の物語「無名抄」も、ヘッドピースとテイルピースに挟まれた七つの章よ

り構成されている。さらに第二版からは、巻末に「七つの追加的な作者の覚

き」が添えられ、前掲の「覚え書き」とテクストに注釈が加えられてい

る。

また、作品の冒頭に位置する「フレイム・テイル」では、作品が総体とし

て織りなす錯綜した、しかし整然とした構造を明確に提示する基本モデルと

もいうべき「メビウスの輪」の制作が読者に指示される。読者はそのページ

の右端を切り取り、「昔々、お話がありまして、そのお話の始まりというの

が、昔々、お話がありまして…」という文句が両面に渡って印刷された紙片

をねじって、表裏が際限なく循環していく円環「メビウスの輪」を作ること

になる。この「フレイム・テイル」は、メタフィクションである『ビックリ

ハウスの迷い子』の作品構造を、さらにメタ的に明示して見せる「枠組みの

物語」であるが、そこからは物語の内容そのものは完全に欠落している。作

者の指示に基づいて文字通りテクストを裁断して「メビウスの輪」を手に入．． 
れた読者は、言わば〈ビックリハウス〉の入り口で、空白の見取り図を模し

た切符を手にして、出口のない円環の迷路へと足を踏み入れるのである。

変幻自在に反転しながら、無限に拡大と後退を繰り返すこのような円環構

造が、ある意味で悪しき円環であり、枯渇し行き詰まった現代文学が入り込

んでしまった袋小路のメタファーとなっていることは疑う余地がない。だが、

現代文学のマニフェストとでも言うべき「尽きの文学」3) で力説しているよ

うに、バースの戦略が、現代作家のそのような創作をめぐる閉塞状態それ自

体を逆手に取ることによってテーマ化し、創造力を活性化するところにある

とすれば、『ビックリハウス』はまさしくその可能性を究極まで追及した

「補給の文学」の実践であったのである。『金曜日の本』においてバースは、

この作品の目指すところを次のように述べている。

-188 



〈反〉祝祭としての『ピックリハウスの迷い子』

Third, one objective of most of these stories―the most important 
to me-—is to try whether different kinds of artistical felt 
ultimacies and cul-de-sacs can be employed against themselves to do 

valid new work: whether disabling contradictions, for examble, can 
be escalated or exacerbated into enabling paradoxes. •J 

ここに『ビックリハウスの迷い子』は、枯渇し尽くした文学が自ら再生を

図るために、自らに仕掛けた〈祝祭としての文学〉という性質を帯びてくる。

だが、この〈祝祭〉は、バフチーンが論じた豊饒なラプレー的カーニバルを、

ポストモダニズム文学の中にそのまま移植することによって、語り尽くされ

疲弊した文学の蘇生を図ろうとしたものではない。カーニバルに依拠しつつ

も、バースは、およそカーニバル的な特質とは相容れない、自意識が生み出

した悪夢の連鎖から成る閉塞したフィクションの館〈ピックリハウス〉を創

造することによって、メタレヴェルでの〈祝祭〉を試みたのである。その結

果、この作品では、自意識によって悪夢と化した祝祭、あるいはカーニバル

世界の呪わしい陰画というべき世界を次々とペイジェントの出し物のように

演出することで、逆説的に、創造力を再生する〈祝祭〉が虚構として完成さ

れるのである。

カーニパルが広大な広場で全民衆を巻き込んで、再生のためにあらゆるも

のを転倒し、肉体的下層へ引きずり降ろし、格下げする装置であるとすれ

ば、 5) 〈ビックリハウス〉の世界は、さかしまのカーニバルに他ならない。

それは、メタレヴェルで創作行為そのものを異化し祝祭化しようとしている

ので、生殖、消化、排泄といった祝祭の肉体的なグロテスク・リアリズムと

は対照的に、人工的な密室のなかで孤立した自意識が、限り無く拡大し自己

増殖を繰り返す精神的なグロテスク・リアリズムによって特徴づけられる。

そのような解体した祝祭においては、本来の祝祭から生起するはずの多様な

人物たちのポリフォニックな肉声は、孤独な自意識の絶え間ない反響に取っ

て代わられる。そして、祝祭での再生の前提となる根源的なカオスヘの回帰

-189-



渡辺克昭

は、再生の糸口を見い出し得ない自意識による存在論的懐疑へと変質する。

「夜の海の旅」は、実際上『ビックリハウスの迷い子』のオープニング・

ストーリーであるが、自意識によって悪夢と化した、まさしくそのような

〈反〉祝祭を見事に劇化している。そればかりか、読者の意表を突くこの小

編は、作品全体に対して中軸となるべき物語の祖型を提供している。つまり、

他の物語はすべて何らかのかたちでこの物語と類同性を備え、「夜の海の旅」

を繰り返すことになるのである。本論では、この物語の進行に七つのレヴェ

ルでメタファーを見い出し、いかにして「夜の海の旅」の多元的かつ多義的

な鏡像が反復されることによって『ビックリハウス』の迷路が重層化され、

作者、作中人物、作品、読者を相互に巻き込んだメタフィクションを完成さ

せているかを探ってみたい。

"

1

 

バース作品は、『酔いどれ草の仲買人』 (TheSot-Weed Factor, 1960)を

出版したあたりから、彼の主人公の描く行動の軌跡が、神話における英雄的

冒険詞のパタンと符合していることが批評家によって指摘されるようになっ

た。り作者自身も認めるところとなったこの事実は、彼が『千一夜物語』を

こよなく愛読し、『イリアッド』、『オデュッセイア』、『デカメロン』、『話の

大海』を始めとして古今東西の〈偉大な物語〉に通暁し、それらの〈物語〉

を自分の文学的滋養としてきたことの証しでもある。『金曜日の本』に収め

られた「ミステリーとトラジディ」で告白しているように、その後彼は、ラ

グラン、ランク、ユング、キャンベルなどによる、神話的英雄の原型に関す

る著作を意識的に読み魚った結果、いよいよそのパタンの普遍性を確信する

ようになり、キャンベルの『千の顔をもつ英雄』に見られる図表を基に、自

らそれを明確に図式化することすら試みている。 7)

それによれば、典型的な神話的英雄の行動パタンは、基本的に四つの部分

によって等分される円環によって構成される。その円環が、太陽の運行、

-190-



〈反〉祝祭としての『ビックリハウスの迷い子』

節の移り変わり、国家の栄枯盛衰、人間の一生および一日のサイクル、ある

いは人間の意識と無意識のありようなどと対応関係にあることは明白であろ

う。英雄の生涯を表す円環の前半部は、「出発」と「イニシエイション」か

らなるミステリーの領域であり、後半部は、「帰還」並びに「君臨と死」か

らなるトラジディの領域となる。この図式において、英雄を英雄たらしめる

冒険は、それら二つの領域の両方にまたがって設定されている。円環を四分

の一進んだところで、英雄は冒険への入り口を越え、イニシェイションの迷

路に足を踏み入れる。やがて円のちょうど半分のところに位置する世界軸で、

彼は啓示ないしは反対物の結合を体験し、帰還の道程を経て円周の四分の三

の地点で冒険の出口に到達する。

英雄のライフサークルのなかでも、この非日常的な冒険の部分が英雄に神

話性を付与することになるが、とりわけ「イニシェイション」における一連

の試練は、英雄が再生を果たすための欠くべからざる要素として図式の中核

をなす。イニシェイションを求めて英雄は、夜の海を旅したり、地獄の門を

通って暗黒の大地へ降下したり、あるいは竜や鯨の腹の中に飲み込まれたり

して、迷路や謎や託宣に惑いながら、怪物と戦った挙げ句に得難い宝を手中

に収める。ユング心理学の言う「夜の海の旅」8) が、このようなイニシェイ

ションの総称であり、英雄が恐ろしい怪物の腹に入って真夜中の海の深淵を

横断することによって再生を果たすといった、人類共通の再生の心理パタン

を投影していることは改めて指摘するまでもない。

ところが、バースの描く「夜の海の旅」は、以上述べたようなイニシェイ

ションの祖型としての「夜の海の旅」を下敷きにしながらも、その旅そのも

のに疑義を抱き、旅の進行を何とかして阻もうとする語り手＝主人公の自意

識に焦点を当てた〈反〉英雄的神話へと変質している。エリアーデの言うよ

うに、神話的英雄が経たイニシェイションでの試練と偉業が、祝祭において

しばしば儀式的に再演され、周期的に世界を更新するのに対して、9) バース

のこの作品の主人公の試練は、そもそも決して繰り返されるべき性質のもの

ではなく、彼は何の啓示も受けることなく、意思とは裏腹に英雄となること

191 



渡辺克昭

によって自己喪失してしまう。彼は、 〈祝祭〉の内側から、自分を祭りの偽

りの王へと祭り上げる〈祝祭〉それ自体を呪い、神話を脱構築するにもかか

わらず、作品全体を通じて否応無く試練の〈旅〉を反復することになるので

ある。

この作品の〈反〉英雄性は、此岸から彼岸へ到達する〈夜の海の旅〉が、

人間存在の意義を探究する人生の旅を模しながら、メタファーの第一のレヴェ

ルで、「不本意にも受精を果たすことになる精子の自意識の物語」として意

図されていることに端的に見い出される。『オデュッセイア』のような壮大

な英雄叙事詩的スケールを備えているはずの〈夜の海の旅〉が、ここでは、

英雄には似つかわしくない歪小な精子による、存在をめぐる苦々しく深刻な

思索の物語へと転換されている。しかも彼は、自発的に泳ぐことを厭い、流

れに身をまかせて様々な思いにふける、およそ精子らしくない不活発な精子

である。また、逆説を好む彼の想念は、そのいずれもがアイロニーに満ちて

おり、語りという直線的な時間の流れに抗するがごとく周辺を旋回し、自家

撞着を繰り返す。にもかかわらず、この精子は、危険極まりない夜の海の旅

をあたかも英雄のように泳ぎ渡り、向こう岸の卵子と結合し受精卵に変身す

るように運命づけられている。そして、旅の唯一の生存者となるのではない

かという予感のもとに、彼は、自分の「世代の語り部」“tale-bearerof a 

generation" (9)として、この恐ろしく忌むべき旅の「歴史」を自ら記録にと

どめようとする。あるいはまた、語り手として呪わしい旅について語り続け

ることが、テクストにおいて彼の生存を保証し、夜の海の旅というコンテク

ストにおいて精子としての彼の命脈を保たせる結果となったとも考えられる。

いずれにせよここでは、精子が語る自らの物語という、読者がまず始めに

想定するであろう基本的なレヴェルでのメタファーを視座にして、主人公の

りがどのように展開していくのかを検証してみよう。物語は、「あれや、

これや、僕たちの旅について、どの理論が正しいにせよ、僕が話しかける相

手は僕自身だ」10) という、語り手の自己照射的な言葉をもって始まる。すな

わち、これから彼の語る物語は、語り手自身を唯一の聞き手として、虚しく

-192 



〈反〉祝祭としての『ビックリハウスの迷い子』

虚空へ放たれるものであることが示唆される。次いで語り手は、「他人に対

するごとく、僕自身に対して、僕たちの過去、僕たちの状態をありのままに

述べ、僕の密かな希望を口外し、そのために沈んでも構わない」 (3)と宣言す

る。そこから展開される彼の思索はおよそ次のような四つの部分から成り立っ

ている。

〈1〉夜の海の旅をめぐる疑義

物語を語るにあたって、彼はまず、自分が身を委ねるこの夜の海の旅は、

そもそも自分が創り出した作り話なのではないかと、自分の存在と旅の関係

を逆転させかねない問いを自らに突きつける。夜の海の旅は虚構か、現実か、

はたまた夢なのだろうか。自分は実在かそれとも非実在なのだろうか。実在

するとすれば何者なのか。「形質」 “heritage"なのだろうか、それともそれ

を運ぶ「容れ物」 “vessel"なのだろうかという具合に、疑問はまた新たな

る疑問を生んでいく。しかしながら、彼の本質を規定するこれらの相矛盾す

る命題はある意味ですべて同時に成立することが可能であり、彼の脆弱で暖

昧な実体はさらに不可解なものになっていく。

次に、究極的に我らはなぜ、何低という数をなして一斉に先へ先へと、否

応なく泳ぎ続けているのだろうかという疑問をめぐって、巷で囁かれている

いくつかの仮説が順に検証されていくが、それらはことごとく偽りとして退

けられる。すなわち、創造主がある目標に向かって放出したがゆえに我らは

泳ぐことになったのだという創造起源説は、創造主の意図が計り知れない以

上何ら意味をなさない。逆に、光輝く「向こう岸」に到達して、形質を渡す

という使命を果たすために泳ぐという目的到達説は、誰の形質を誰へ渡すの

か、そして「向こう岸」に到達したら旅はどうなるのかという、次なる疑問

に答えることができないならば論拠を欠く。また、純粋に泳ぐことが我らの

喜びであり、泳ぐような体形をしているからという身体機能説は、泳ぎが巧

く、一心不乱に泳ぐ者が皆次々に溺れていくという事実と矛盾をきたす。さ

らに、「適者生存」説も類語反復を犯しているに過ぎず、個人の資質とは無

関係に全くの偶然によって泳ぎ手の運命は左右されるとしてこれも退けられ

193 



渡辺克昭

る。最後に、「愛」に駆りたてられて我らは泳ぐのだというもっともらしい

説に関しては、「愛」も「向こう岸」も想像の域を出ないのではないかとい

う反駁がなされる。このように、彼の一連の思索は、互いに反発し打ち消し

合いながら、何の帰結も得られないまま、ウロボロス的に自分自身を飲み込

んで議論の始点である疑問へと再び回帰する。

では、泳ぎ続ける究極的な理由が不可知である以上、泳ぐのをやめて溺れ

死ぬか、それとも訳もなくひたすら泳ぎ続けるかという実存的な二者択ーを

迫られることになるが、トッド・アンドリューズやジェイコプ・ホーナーと

同様に、11) 語り手にとってはそのいずれの選択も受け入れ難い。そして彼は、

ひたすら泳ぐ仲間を時々羨みながらも、適宜泳ぎを中断してこのように夜の

海の旅の本質についての瞑想に耽らざるを得ない。しかしながら、またその

間の休息が体力の消耗を防ぎ、泳ぐのに懐疑的なこの精子は、かえって泳ぎ

続けることができるという逆説が生じるのである。

〈2〉創造主の実存とその意図について

ここでは、語り手は自分の所見を直接述べるのではなく、物語の中程で、

今は亡きあるシニカルな仲間による創造主をめぐる様々な奇想天外な言説を

回顧し、それを彼が再現するという間接的なかたちをとっている。皆の嘲笑

の的となったこの道化じみた仲間は、神をも恐れぬ荒唐無稽な言動が災いし

たのか定かではないが、旅が始まると真っ先に死亡したと推定される。だが

語り手は、物語も佳境に入ったところで「僕は実は、溺死したあの友人にほ

かならないと思うこともある」(10)と不意に漏らし、三人称で指示されるこの

仲間が、実は幻想が生み出した語り手自身の分身であった可能性を暗示して

いる。

いずれにしても、斑気なこの仲間の直感的な洞察は、彼の気分と相まって

常に揺れ動き、絶対的な他者である創造主に関する多分に哲学的で多彩な言

説が次々に提示されていく。彼によれば、埜本的に創造主は実在することは

実在する。だが彼は、創造主が自分たち泳ぎ手たちの存在すら意識していな

いと主張するかと思えば、またある時には、創造主はそれには気づいてはい

ー 194



〈反〉祝祭としての『ピックリハウスの迷い子』

るがこちらの実存には無頓着であると言う。そうかと思えば彼は、創造主は

何らかの理由で泳ぎ手が彼岸に到達するのを是が非でも妨げ、抹殺しようと

する仇敵であると公言してはばからない。創造主は尾も無く泳ぐことすらで

きない化け物かもしれず、愚かで悪意に満ちた途方もない夢想家であり、自

分たち泳ぎ手を夜の海へ放り出した動機さえいかがわしいと彼は推論する。

そればかりか、創造主は生涯に何千という数の夜の海を生み出し、それぞれ

の海には彼らと同じように別の泳ぎ手たちが存在する可能性も存在する。そ

こで彼は、創造主の一生を通じて、ある一人の泳ぎ手が彼岸に到達し不滅性

を獲得するおおよその確率を算出してみる。だが、創造主の生殖能力は泳ぎ

手の遊泳能力と同様に千差万別であり、それは創造主の道徳的資質や、ひい

ては泳ぎ手の資質とも相関関係がないであろうと推論する。

このように、語り手の住む夜の海の旅は、この仲間の精子の半ば滑稽で半

ば真剣な夢想によって、一回限りの唯一の現実としての絶対性を次第に失い、

創造主の生涯において何度も反復される類型として相対化されていく。また、

泳ぎ手との対比によって創造主を措定することは、彼らの創造主の精神的背

丈を下げてその絶対的な地位を無化するのみならず、両者の関係を逆転させ

る発想さえ可能にする。ある時は、創造主という存在と泳ぎ手という存在が

無限に互いを生み出し合いながら、「永遠の命の鎖」“immortality-chain"

(9)を形成しているという仮説が披露される。かと思えば今度は、ある特定の

創造主はより大きな次元の「創造主」によって生み出された「泳ぎ手」に相

当し、その「創造主」もさらなる『創造主』によって生み出された『泳ぎ手』

に相当するというように、両者の包摂関係は多次元に渡る入れ子構造として

説明される。12) この宇宙観によれば、絶対的なものは何ら存在せず、空間と

時の経過さえもが相対化される。

以上のような、創造主と泳ぎ手に関する多次元論的な省察は、その奇抜さ

にもかかわらず、旅が進むにつれて奇妙な懐かしさと迫真性をもって語り

の心を捕らえる。それらは、夭折した仲間の取るに足らない戯言という偽装

を施されているが、実は語り手の意識の深層で生起した自意識的な対話を書

195-



渡辺克昭

き綴ったものと考えてよい。だが、究極的に背後でこの仲間の精子を操って、

いかにも訳知り顔で、語り手が知り得ない夜の海の旅の秘密を様々なかたち

で開示してみせたのは作者に他ならない。語り手が創造主について語ろうと

する時、彼の創造主である作者は、この仲間の精子という死亡した人物の姿

を借りて語り手に無断でテクストの中へ潜り込み、自らが操作する夜の海の

旅のからくりを戯れに解説してみせるのである。

〈3〉 「彼女」との遡造をめぐる思索

その間にも、度重なる試練に耐えかねて続々と脱落していく仲間たちを尻

目に、語り手の旅は順調に進み、やがて彼の周りの海流に微妙な変化が生じ

る。海の塩分が除々に薄くなり、風は凪ぎ、上流から誘いかけるような甘い

歌声が聞こえるようになる。それは語り手に、既に老いて変調をきたした自

分の感覚が生み出した幻想ではないかという疑念を呼び起こす。そればかり

か彼は、自分こそが旅の始まりに溺れ死んだのであって、今は死の深淵から

見果てぬ夜の海の旅を思い描いているに過ぎないのではないかと疑いさえす

る。その一方で彼は、紛れもなく自分が「彼女」とでも呼ぶべき巨大な存在

に引き寄せられ、間もなくそれと遭遇するという予感に襲われる。そこでま

た、あの仲間が神秘的な「彼女」について述べた逆説じみた哲学的な考察が

新たに想起され引用される。彼の私見によれば、「彼女」は彼らと全く異質

な球体でありながら彼らの補完物であり、それ自体自立していながら彼らと

の出会いに完全に依存しているという。そして、「彼女」と巡り会うことは、

「同時に旅の終わりであり、中間地点であり、また出発点であり」 UO)、それ

はすなわち彼らの「死を、救済を、復活を」 UO)意味するという。さらに彼

は、創造主と相互補完性を持つもう一つの創造者として「彼女」を捉え、前

者が海と泳ぎ手を創る「運命」 “destiny"の役割を果たすとすれば、後者は

海を容れる夜を創り、旅の終わりで待っている「目的地」 “destination"に

他ならないと明察する。

そこで必然的に、仲間の泳ぎ手の洞察は、いよいよ旅の「目的」そのもの

を把握することへと向けられる。旅の終わりは、「〈完成〉、〈変容〉、〈反

196-



〈反〉祝祭としての『ビックリハウスの迷い子』

対物の結合〉、〈範疇の超克〉」(11)といった抽象的な概念としてまず言語化

される。しかる後に彼は、その可能性は著しく低いものの、泳ぎ手の一人が

夜の海の旅を完遂し、最終的には「彼女」と合体して「英雄」になる運命に

あるかもしれないと予言する。それについて語り手は、仲間の泳ぎ手の洞察

の論拠と動機を誘りながらも、この神話に魅せられる。だが、この友人にし

たところで、「〈彼女〉と〈英雄〉、〈彼岸〉と〈泳ぎ手〉が互いの本質を融

合させて、そのいずれでもあり、いずれでもないものになった後、どうなる

のかは予測し難い」(11)のである。ここに至ってすべての疑問は、旅の終焉

とともに夜の海の旅の記憶は失われてしまうのではないかという難題へと収

敏される。もし首尾よく旅を終えた後で、旅の記憶が完全に剥ぎ取られると

すれば、英雄の成し遂げた不滅性は案外つまらないものでしかない。仲間の

泳ぎ手によれば、旅の始まりと同時に自ら命を断って参加を拒む者こそ英雄

であり、あるいは旅の終わりにおいて「〈彼女〉の差し出す『不滅性』を拒

絶し、そのようにして少なくも、ひとまわりの大惨事に終止符を打つ泳ぎ手」

(11)こそ英雄のなかの英雄なのである。これを最後に仲間の精子は、あたかも

この言葉を遺言として語り手に託すかのように、語りから姿を消す。

〈4〉最期の懇願

やがて語り手の旅は最終段階を迎える。辛うじて生き残っていた者たちも

最後の大波に飲み込まれて海の藻屑と消え、彼自身の疲労も極限に達し、命

運が尽きたかと思われたまさにその瞬間、不思議なことに海が一瞬のうちに

静まり、潮の流れが変わる。それと同時に、暖かくやさしい流れが心地よく

彼を包み込み、彼方へと運んでいく。安堵してそれに身を委ねる彼は歓喜す

ら覚えるが、これが「彼女」の仕業であり、甘く囁きかける「彼女」の魔法

によって誘惑された自分が既に変質しつつあることに気づく。そこで、唯一

の生存者として「彼女」との交接が目前に迫ったことを悟った彼は、自分が

これからまさしく変身しようとする未知の存在である「君」へ、必死の交信

を試みる。ここで語り手は、自分が今は亡き仲間によってはかない希望の実

現を託されたように、今度は自分の化身である受精卵の「君」にそれを委託

197-



渡辺克昭

.. 
しようとする。公の遺伝形質と共に、何よりも彼が遺贈したいのは、これま.... 
での恐ろしい旅の個人的な記憶、すなわちこのテクストそのものなのである。

いかにそれが変形され曲解され読み換えられようとも、彼は、「君」がわず

かなりともそれを保持し体現してくれることを願う。そして彼は、「彼女」

のなかへと身を沈める瞬間まで叫びながら、テクスト き込む。「誰であ

れ、これらの想いをこだまする者たちょ、もっと勇気を持て。それらを生み

出した私よりも。夜の海の旅を断ち切るのだ。もうやめるのだ」 03)。次の瞬

間、その声は「愛！愛！愛！」という受胎の歓声によってかき消され、物語

はそこで事切れている。

Ill 

作品「夜の海の旅」は、メタファーの表層レヴェルにおいて、以上のよう

に「精子の自意識の物語」として創造され、13) 専らそのように読まれてきた

のであるが、このテクストを『ビックリハウスの迷い子』というコンテクス

トのなかへ差し戻してみると、たちどころに他の物語と共嗚し合い、 〈夜の

海の旅〉のメタファーが表層から深層へ向かってさらに何重にも拡大増殖し

ていく。本論では、『ビックリハウス』を特徴づけている物語の創作過程の

物語というメタフィクショナルな観点から、今一度この小編を逆照射して、

いかなる「泳ぎ手」が多様な次元において、それぞれの「夜の海の旅」を経

て、「彼女」なる存在と遊造するのかを再検討してみたい。

そこでまず、『ビックリハウスの迷い子』に収められた他の物語との関連

から論じるとすれば、作品「夜の海の旅」は、物語群の先導役を務めるだけ

でなく、シリーズ全体に渡る、さらに大きな〈物語〉が胚胎する過程の物語

であったと言える。あるいは、作品そのものを主体とみなせば、「文学作品

の懐胎の状況を作品自体が一人称で語っている」14) ことになる。いずれにせ

ょ、この作品の語り手が受精卵となることによって、作品集『ビックリハウ

ス』が受胎したことは明らかである。それを裏付けるかのように彼は、次の

-198-



〈反〉祝祭としての『ビックリハウスの迷い子』

作品「アンプローズそのしるし」において、再び主人公＝語り手として生ま

れ変わり、自らの無名性と命名の由来について解説する。さらに、次の「海

の便り」では、成長し小学生になったアンプローズ少年の姿が三人称で描か

れ、また、七番目の「ビクリハウスの迷い子」には思春期のアンプローズが

主人公として再登場する。このように見れば、「夜の海の旅」の完了を契機

として、この精子の尻尾である“tail"が、彼の成長の物語である“tale"

へと変容したことはまず疑う余地のないところであろう。

ところで、もし一連のアンプローズの物語が、彼の誕生にまつわる「アン

プローズそのしるし」を起点として展開するとすれば、それに先立つ「夜の

海の旅」は、彼の成長の物語であるヒストリーが確立する以前の暗閻の世界、

つまり混沌として痕跡しか残り得ないプレ・ヒストリーを描いていたことに

なる。そのような始源的なカオスのなかでは、まだ物語のあらゆる要素が未

分化の状態にあり、物語の成立に先立って、最も原初的なかたちの物語の胚

種が、ちょうど無数の精子が夜の海を旅するかのように認しい数をなして作

者の脳裏を巡る。それらの大半は、ほとんどの泳ぎ手が彼岸へ到達する前に

力尽きてしまうのと同じように、作者の意識に上る前に既に忘却され、しば

しば作者にその存在を意識されることすらない。また、かりに作者に意識さ

れたとしても、その多くは語られることもなく未完のまま闇へと葬られてい

く。だが、「海の便り」において、瓶に詰められた手紙が海を「否応なく

流して」 (55)、アンプローズ少年に発見されたのと同じように、彼を主人公

とする物語の胚種が〈夜の海の旅〉を経て偶然にも作者の元へ漂着し、物語

の受精は完了するのである。ここで〈旅〉のメタファーを、作品の着想が淘

汰され決定される過程から、特定の主人公が模索され発見される過程へと変

換しても、このことは、そのまま当てはめることができる。つまり「夜の海

の旅」は、創造主である作者が、物語を書くにあたって、作家の工房におい

て数多くの作中人物のストックの中からアンプローズなる人物の祖型を探し

当て、物語の主役へと仕立て上げる過程を示唆した物語でもあったのである。

一方、こうして小説の作中人物として永遠の生命を付与されることになっ

199 



渡辺克昭

た「アンブローズ」という主人公は、あくまでも物語の枠内に閉じ込められ、

テクストのうえでしか生きながらえることのできないペイパー・パースンに

他ならない。15) 夜の海をさ迷い続ける精子は、このような「紙人間」の隠喩

でもある。彼は見知らぬ作者の手を既に離れ、これから未知の読者と遭遇す

るまで一種の真空状態にあり、作中人物という不可思議な自己の存在に関し

て懐疑的自意識を持ち続ける。「宙ぶらりの男」である彼は、ある程度の自

律性を保ちながら、作者の創作と読者の読みの間に生じる時間的、空間的間．． 
隙を縫って、自らの人生の意味を求めてテクストの中を防循する。ところが、

彼がそれを発見するはるか以前に、彼自身はもう既に「創造主」である作者

によって作品の中に書き込まれてしまっており、やがて「彼女」である読者

との遡追によって固有の自己を失う運命にある。そこで彼は、読者の読みに

よって変貌していく将来の自分に対して、ペイパー・パースンとしての固有

の彼自身の痕跡を残すようにテクストの内側から懇願するのである。かくし

て「夜の海の旅」は、テクストに幽閉された「紙人間」が、読者と遡逹する

までの自意識の物語という、新たな意味を帯びることになる。

やがてアンプローズは、「ビックリハウスの迷い子」において、自意識的

なペイパー・パースンとしてではなく、文字通り作中人物として主人公らし

い役割を演じることになるが、この作品の成り行きは、既に予表として「夜

の海の旅」の中に予め示されている。十三歳のアンプローズが、独立記ふ自

の祝日に家族でオーシャン・シティーを訪れ、ビックリハウスの鏡の中へ失

踪することは、精子であった頃の彼が夜の海を漂流した原体験を繰り返した

ものと考えられる。そればかりか、思春期に達したアンプローズは、精子が

受精によって本質的に変容したように、作品の結末で重大な変身を遂げるこ．．．． 
とによって、新たな存在として作者から独り立ちを果たそうとする。16) つま

り、彼は、ビックリハウスの迷い子から、精巧に考案されたビックリハウス

の操作係へと、言い換えれば、作者によって操られる存在から、作者として

物語を操る存在へと思い切った転身を図ろうとするのである。それに先立ち

彼は、ビックリハウスという「鏡の迷宮」において物語を紡ぎ続け死に至る

200-



〈反〉祝祭としての『ビックリハウスの迷い子』

自分の姿を幻視する。

He died telling stories to himself in the dark; years later, when that 

vast unsuspected area of the funhouse came to light, the first 

expedition found his skeleton in one of its labyrinthine corridors and 

mistook it for part of the entertainment. He died of starvation 

telling himself stories in the dark; but unbeknownst unbeknownst to 

him, an assistant operator of the funhouse, happening to overhear 

him, crouched just behind the plyboard partition and wrote down his 

every word (95). 

「夜の海の旅」の語り手のように、アンプローズは、ビックリハウスの孤

独な暗闇の中で、専ら「自分自身に語りかけ」ながら死を願い死に臨むが、

願いは叶えられず、作中人物から物語作者へと転生することによって、図ら

ずも自らの物語を後世に残すことになる。ビックリハウスに一旦入り込んで

しまった以上、彼がそこを抜け出す方法は、「夜の海の旅」の場合と同様に、

変容を経て自らがその創造主となる以外にはないのである。

He wishes he had never entered the funhouse. But he has. Then he 

wishes he were dead. But he's not. Therefore he will construct 

funhouses for others and be their secret operator - though he 

would rather be among the lovers for whom funhouses are designed 

(97). 

だが、ビックリハウスの「秘密の操作係り」として、物語作者アンプロー

ズが歩む道も決して平坦ではない。彼を当惑させ続けた鏡張りのビックリハ

ウスが、今度は自己照射的な「創作の館」とでも言うべきものへと変貌する

からである。

-201-



渡辺克昭

w 

かつて作中人物となる前に悪夢のような「夜の海」を「旅」し、また作中

人物としてビックリハウスをさ迷ったように、作家アンプローズは、「創作

の館」において悪戦苦闘しながら書けないでいることを「書く」。泳ぎ手で

ある精子が泳ぐことそのものを疑問視しながら夜の海を旅したごとく、アン

プローズとおぼしきこの作家は、書き手として書くこと自体を問い直し、物

語の創作過程そのものをテーマ化する。そして彼が、書くことについて書く

ことを呪い、激しい自己嫌悪に陥りながら自意識を克明に書き綴った結果、

「ライフ・ストーリー」並びに「無名抄」といったメタフィクショナルな作

品の〈受精〉が図らずも完了するのである。17)

「泳ぐ」ことが「書く」ことへと位相転換されたとは言え、「夜の海の旅」

の痕跡は、「ライフ・ストーリー」の随所に見られる。前者の語り手が冒頭

で「この旅は僕が考え出したものか」 (3)と自問したのと同じように、後者の

物語の主人公である作家は、まず「自分自身の人生はもしかするとフィクショ

ンかもしれない」(116)という疑念を抱く。かの精子が、自分は「器」であ

るのか「内容」であるのか、あるいはそのいずれでもあるのかと悩んだよう

に、この作家も自意識的な物語を書き進むにつれて、何が自分にとって「器」

に相当する “vehicle-situation"であり、何が「内容」に相当する“ground-

situation"であるのか判別し難くなる。さらに彼は、「この世は小説」 (119)

に他ならず、自分は実在の人物というよりはむしろ、作者のペンによって生

を受け、フィクションという媒体を介してのみ生命を保つ「虚構の人物」

(120)であるという確信を深めていく。それにともない彼は、作中人物を意

のままに操る作者の特権を喪失し、自らが一介の作中人物へと転落する。

「『作者』は、テクストの言語を産出するのと同じく、テクスト よっ

て自分が産出されていることを発見する」18) のである。そして彼は、フィク

ションの中で作家という役割浪技を行う自分自身を、 B,C,D…というよ

うな複数の変幻自在な作中人物として措定する。

202-



〈反〉祝祭としての『ビックリハウスの迷い子』

その一方で彼は、書き手である自分をさらに生み出した真の「作者」の存

在を意識せざるを得ない。彼が相談を持ちかける文学者仲間であり、バース

を思わせるB 氏が、それらしき存在として暗示されているが、彼が

この「作者」に対して抱く思索は、「夜の海の旅」における精子の「創造主」

に対する瞑想とある意味で重なり合う。彼がこの虚構の作品の中に幽閉され

ているのに対して、彼を創造した「作者」は、「創造主」が様々な「夜の海」

をいくつも創造するように、別の多様な物語を創作することが可能であり、

彼の「読者」もまた様々な別の物語の読者となることができるのである。

His author could as well tell some other character's tale or some 

other tale of the same character as the one being told as he himself 

could in his own character as author; his "reader" could as easily 

read some other story, would be well advised to; but his own "life" 

depended absolutely on a particular author's original persistence, 

thereafter upon some reader's (122). 

彼は、言わば「創造主」である「作者」と、「彼女」である「読者」によっ

て完全に生殺与奪の権を握られて、両者の間を浮遊するしかない。「ビック

リハウス」の操作係りとなったはずのアンプローズは、ここで再び「夜の海

の旅」を繰り返すばかりか、もう一度ビックリハウスの迷い子に逆戻りした

ってもよい。彼は、この物語の最後の章で、そこまで読み進んできた読

者に「このおぞましいフィクションの内側から」 (127)呼び掛け、挑発し、

悪態をついた挙げ句、次のような奇妙な結論に到達する。

1) his author was his sole and indefatigable reader; 2) he was in 

a sense his own author, telling his story to himself, in which case 

in which case; and/ or 3) his reader was not only tireless and 

shameless but sadistic, masochistic if he was himself (127). 

203 



渡辺克昭

ここで、彼の言うように、彼の「作者」と「読者」と作中人物である彼と

いう三者の間に三角関係と言うべき等式がそれぞれ成り立つとすれば、「作

者」も「読者」も、言うなればビックリハウスの鏡に無数に映し出された彼....  
の似姿に他ならない。彼は、自分自身を創作して書くと同時に、それを涸じ、

読みっつ生きながらえてきたのである。「彼は今、自分がこのような文章を

読んでいるか、もしくは創作しているがゆえに、誰かが、このような彼の文

章を読んでいるか、もしくは創作していると思えてくるのであった」 (128)。

そこで、自らの死を望みながら自殺することもできない作中人物として彼は、

自らが想定した自画像である ＝「作者」に自分のことを「読み」、

く」ことを止めてくれるように嘆願する。だが、その望みは達成されず、

「夜の海の旅」と同じように物語の結末は、他者である「彼女」との交わり

によって訪れる。すなわち、真夜中過ぎに、彼の妻（もしくはフィクション

においては愛人）とおぼしき人物が、「お誕生日、おめでとう」と言いなが

ら彼を誘惑するために書斎へ入って来たことによって、彼の書いていた物語

それ自体も、彼女なる人物の聞入によって否応なく中断される。現実の性交

渉が語りに取って代わり、彼がペンを置かざるを得なくなった時、「作者」

としての彼も、作中人物である彼も、「読者」である彼もすべて消滅し、こ

の物語が誕生することになる。

「ライフ・ストーリー」が、物語創作過程それ自体をテーマ化した物語で

あり、「書く」こと自体が作品の完成へと向かう、言わば〈夜の海の旅〉で

あったとすれば、『ビックリハウスの迷い子』の最後に位置する「無名抄」

では、出来上がった物語そのものが、次々に海へと解き放たれ、あてどもな

く流浪する物語である。この物語において、祖型としての〈夜の海の旅〉は、

様々な物語が、見果てぬ読者を求め群れをなして暗閻を漂流することのメタ

ファーとなっている。九つの葡萄酒甕と共に孤島に流された吟遊詩人は、そ

れらの甕を九人のミューズと見立て、それぞれの葡萄酒を飲み干す度に、そ

のインスビレイションにより物語を羊皮紙に書き付け、空になった甕に詰め

て海へと流す。語り手であるこの吟遊詩人は、「海に孤独の子らを種蒔き」

-204 



〈反〉祝祭としての『ピックリハウスの迷い子』

(193)、物語が広大な海原をさ迷った末、誰かによって回収され、解読され

て後世に伝えられることを夢想する。そうかと思えば彼は、自分が流した物

語が、誰にも発見されずに海底に埋もれてしまったり、発見されたとしても

解読されないのではないかと悲観する。またある時には彼は、自分の書いた

物語が、既に誰かによって一度ならず書かれてしまったものではないかと危

惧する。いずれにしても、ありとあらゆるジャンルの文学の可能性を模索し

尽くした吟遊詩人は、物語の現在において、既に八つの物語を甕に詰め海へ

送り出しており、最後に残った甕に詰める物語が枯渇してしまったことに気

付く。19)

折しも、島へ葡萄酒甕とおぼしきものが流れ着き、彼は中から羊皮紙に書

き付けられた物語らしきものを発見するが、インクは滲み、解読不能である

ことが判明する。このことは、「海の便り」においてアンプローズが発見し

た、空白の手紙の漂着を想起させる。語り手は、自分以外にも孤島へ流され

た吟遊詩人たちが数多く存在し、彼らの手よる物語が認しい数をなして海を

放浪しているのではないかと臆測する。

I had thought myself the only stranded spirit, and had survived by 

sending messages to whom they might concern; now I began to 

imagine that the world contained another like myself. Indeed, it 

might be astrew with isled souls, become minstrels perforce, and the 

sea a-clink with literature! (196). 

物語の発信者としての吟遊詩人が、一転して他の吟遊詩人の認しい数の物語

の受信者へと変貌し始めるこの瞬間、 〈夜の海の旅〉は、物語それ自体が読

者と遊造すべく海を流浪することのメタファーから、読者が未知の物語を解

読しようと暗中模索することのメタファーヘと容易に逆転し得る。だが、彼

の手元へ流れ着いた物語は判読不能であり、物語の送り手と受け手の交信は

困難を極める。

205 



渡辺克昭

しかも、この解読されざる暗号は、「海がいわば、僕自身の種子で僕に受

胎させた」 (196)物語であり、彼自身が以前に海へ放った物語そのものであっ

た可能性もあながち否定することはできない。吟遊詩人が海へ放った甕が世

界を巡り、あるいは島の周りを巡り、再び彼の元へ姿を現したとすれば、詩

人は作者であるとともに、既に書かれた自分の作品の唯一の読者でもあるこ

とになる。その時われわれは、「夜の海の旅」の冒頭の、「僕が話かける相手

は僕自身だ」という、語り手の言葉の残響をここに聞き取ることができる。

作品『ビックリハウスの迷い子』の基数である七という数字に因んで、七つ

の章をヘッドピースとテイルビースで挟んだ「無名抄」というこの作品の構

造自体、まだ名も無き精子の形状を模したものといってよい。「この作品を

ヽている合間、合間に泳ぎを独習した」 (200)というこの吟遊詩人は、

『ビックリハウスの迷い子』という長い旅路の果てに、再び精子を思わせる

がごとく、「水を掻いたり、休んだり、僕の葡萄酒甕のように漂いながら」

(200)、大いなる空白を卒んだ自らの最後の物語を語り、読み、そして生き

たのである。

V 

『ビックリハウスの迷い子』という作品全体の構造から言えば、ここに来

てわれわれはメビウスの輪を一巡したわけであるが、それは単に物語の起点

に戻ったことを意味しているのではない。メビウスの輪は単なる円環ではな

く、螺旋的に捻じれているのであって、メタファーとしてのある〈夜の海の

旅〉が終わるたびに、別の〈夜の海の旅〉へと既に幾度となく反転していた

のである。そして、それぞれの〈旅〉が増殖するたびにそれらの間に間テク

スト性が生じ、それぞれのテクストは、先行する〈旅〉の位相をずらしなが

らも互いに共振するのである。

そこで、これまで考察してきたこの重層化した〈旅〉を、七つのレヴェル

で図式化すると次のようになろう。

-206-



〈反〉祝祭としての『ビックリハウスの迷い子』

1.精子が卵子に到達し、受精する物語の隠喩として

夜の海 受精

旅
創

造

‘ ～～～～～～～～～～～～→ O 
2.「物語」の胚胎（あるいは主人公決定の過程）の隠喩として

物語成立以前の世界 胚胎
作

創造

者 1~ ～～～～～～～～～～～～→令

3.書物に閉じ込められた、ペイパ一人間の自意識の物語の隠喩として

作
9 作中人物

者 介 口↓ 
容

～
変

～

～
 
～
 
～
 
～
 
～
 
～
 
～
 

物

～

～
 
～
 4.「びっくりハウスの迷い子」のタイポロジーとして

口↓ 
身

～
変

～

～
 
～
 

ぅ

～
～
 

ス

迷

～

ゥ

～

ノヽ

～
り

～

＜
 
つ

～

び

ズ

～ロ汀
介

ァ

-207-



渡辺克昭

5.創作過程それ自体を物語化することの隠喩として

口
成

↓
完

～

～
 
～
 
～
 
～
 

v
~
 
～
 

書

～
 

館

～
の

～

作

～
創

～

ロ
6.瓶に詰められ海に漂う「物語」の旅の隠喩として

口
見

↓

発

～

～
 
～
 
～
 
～
 

流漂

～
～
 
～
 
～
 
～
 
～
 

海

～

ロ
7.「物語」を解読しようとする読者の営みの隠喩として

口
読

↓

解

～

～
 
～
 
～
 
～
 

む

～
～
 

読

～
 
～
 
～
 

語

～

物

～

□/] 図が示すように、「夜の海の旅」のテクストは、『ビックリハウスの迷い子』
というコンテクストに置いた時、互いに反射し合い浮遊する自意識が辿る〈

旅〉の祖型を提示している。 〈夜の海の旅〉は、それぞれのレヴェルにおい

て、「精子の卵子への旅」であり、「物語が胚胎する以前のプレ・ヒストリー」

であり、「読者との遡造を前にした作中人物の自意識」であり、「ビックリハ

ウスにおける主人公の失踪」であり、「書けない作者のライフ・ストーリー」

であり、「海に流された物語の旅」であり、「作品を読み進む読者の自意識」

であったのである。「夜の海の旅」のテクストがこのような重層的な豊饒性

を卒んでいるのは、この〈旅〉自体が、文学作品の創造と受容という営みに

-208-



〈反〉祝祭としての『ビックリハウスの迷い子』

おいて様々なレヴェルで展開される自意識的な〈模索〉と、ある種の平行性

を帯びているからに他ならない。すなわち、作者、作中人物、作品、読者の

それぞれが、文学をめぐって自ら織りなす複雑かつ不安定な相関関係それ自

体を、自意識的に〈模索〉しようとした場合、 〈夜の海の旅〉はそれを多冗

的に表現する有効なメタファーとして機能するのである。

既に見てきたように、それぞれの〈旅〉の意義は、その目的地に到着し変

容を遂げることよりもむしろ、その過程で真空の旅を呪い、送巡し、防i皇し、

浮遊するところにある。旅の終着点での変容は、「夜の海の旅」の語り手が

いみじくも述べているように、別次元での次の旅の始まりを意味するに過ぎ

ない。だからと言って、それらの〈旅〉を限り無く虚無的で悲観的な退行と

考えるべきではない。個々の物語に反響する一見虚ろでモノフォニックな語

りは、「シリーズ」全体から見れば、実は、文学を成立させている作者、作

中人物、作品、読者が互いに呼び交わす、ポリフォニックで祝祭的な対話と

して捉えることができる。そのような意味で、この「シリーズ」は、しばし

ば誤解されるように無限に繰り返される単一の自意識の物語なのではなく、

異種混合的なディスコースのハイプリッドなのである。しかもそれは単なる

混滑や寄せ集めではなく、「芸術的に構成された意図的で意識的なハイプリッ

ド」20) なのであり、始源的な宇宙の創造を前提とする潜在性に富む混沌なの

である。このように見れば、「創造力を失わせるような矛盾がエスカレート

して、あるいは悪化して、かえって創造力を与える逆説」21)を成り立たせよ

うとしたバースの戦略は、『ビックリハウスの迷い子』という〈反〉祝祭的

宇宙の創造において見事に成功しているのである。

註

1. John Barth, Lost in the Funhouse (New York: Doubleday Anchor, 

1988), p. xi.以下、本文中の引用文の括弧内の頁数はすべてこの版による。

2. John Barth, The Friday Book: Essays and Other Nonfiction (New 

York: G. P. Putnam's Sons, 1984), p. 45. 

-209 



渡辺克昭

3. John Barth, "The Literature of Exhaustion," Atlantic Monthly, Aug. 

1967, pp. 29-34. 

4. Barth, The Friday Book, p. 79. 

5. Mikhail Bakhtin, Rebelais and His World, trans. Helene Iswolsky 

(Bloomington: Indiana UP, 1984)の第5章 “TheGrotesque Image of 

the Body and Its Sources," pp. 303-367を参照。

6. David Morrellによれば、パースは、『酔いどれ草の仲買人』の出版後、当時

奉職していたペンシルヴァニア州立大学の同僚、 PhilipYoungによって、

Ebenezer Cookeの行動パタンが LordRaglanの TheHeroで示された類

型と合致するという指摘を受け、さらにOttoRankやJosephCampbellの

著作に親しむようになったという。 David Morrell, John Barth: An 

Introduction (University Park: The Pennsylvania State UP, 1976), 

p. 60を参照。

7.『金曜日の本』において、バースは次のような表を提示している。 Barth,The 

Friday Book, p. 44. 

1

d

e

r

 

E
.
1
0
.tlO

IP 

g
o
f
n
d
C
.It
C

C

H

e

 

こ
口
『
口
8

m

図
~
R
P
R
R
R
R

r
t
u
此
．

a
n
o

G

ヅ
・
訂
目
司
訂
ハ
ing
e
p
a
国
』

]

』

ロ

翫
鼻

r̀
ーO
T
 

H
z
 

$
F
 

E
>
-
魯
ー

し

ル

>

I

]

」

H

e

]

d
 

r

y

r

t

h

r

.

i

ー

na
B
i
珈

L

血

r

d

i

n

J

b
 

迄

一

g

氏

h

E
X
&

t
t
e
a
t
C
a
t
c
烹
P
a
t

m

A

-

G

.

n

n

w

』

霊

5

塁
』
』
R
i
d
M
O
O
r
d

-210 



〈反〉祝祭としての『ピックリハウスの迷い子』

8. Carl G. Jung, Aion: Researches into the Phenomenology of the Self, 
trans. R. F. C. Hull (London: Routledge & Kegan Paul, 1959), 

p. 1ll、並びにC.G．ユング『人間と象徴―ー無意識の世界』河合隼雄監訳（河

出書房新社、 1975年）上巻 p.187を参照。

9. これについては、 MirceaEliade, Myth of the Eternal Return, trans. 

Willard R. Trask (Princeton: Princeton UP, 1974)の第 1章“Archetype

and Repetition," pp. 3-48が示唆に富む。

10. Barth, Lost in the Funhouse, p. 3.以下、「夜の海の旅」の訳文は、基本的

に志村正雄氏訳（白水社『現代アメリカ幻想小説』所収、 1973年）による。

11.例えば、『フローティング・オペラ』においてトッドは、物語の終わりに

"There's no final reason for living (or for suicide)"という命姻をノー

トに書き付ける。

12. これを図で示すとすれば、次のようになろう。

NN  MN=  s N+l 

M3=S' 
N3  

M2=S3 

N2 
M: Maker 

口
S: Sw immer~ 

N : Night-sea 

13.パースは、敢えてテクスト中に “spermatozoon"という いていない。

よって本論では、メタファーの第 1のレヴェルで、テクストを「Spermの自意

識の物語」として捉えることにする。

14. 志村正雄「ジョン・バースー~語りのメタフィジシアン」『海』（中央公論

社、 1979年 9月） 325.

211-



渡辺克昭

15. 多くのメタフィクションの登場人物は、自分たちが既に書物に書き込ま

れてしまっており、書物に終身幽閉され、そこから抜け出せないという

自意識を持つ。 PatriciaWaughが述べているように、「夜の海の旅」の

話者は「存在しているとともに存在していない、非一存在の誰か」であ

る。 Patricia Waugh, Metafiction: The Theory and Practice of 

Self-Conscious Fiction (London: Ro叫 edge,1984), p. 91. 

16. Max F. Schulzは、思春期を迎えたアンプローズの性的目覚めと、作家

を志そうとする彼の審美的開眼の重陪性を指摘したうえで、『ビックリ

ハウスの迷い子』全般に関わる“thedual strands of sexuality and 

storytelling"の崩芽を「夜の海の旅」に見い出している。 Max F. 

Schulz, The Muses of John Barth (Baltimore: The Johns Hopkins 

UP, 1990) pp. 7-16. なお、この作品における “sex" と “language" 

の間の密接な相関関係については、既にCharlesB. Harrisがエリアー

デを援用しながら詳細に論じている。 CharlesB. Harris, Passionate 

Virtuosity: The Fiction of John Barth (Urbana: University of 

Illinois Press, 1983), pp. 106-126を参照。

17. 「ライフ・ストーリー」の前に位置する「二つの瞑想」や「タイトル」

などの作品群は、作家アンプローズの言わば “abortive" な作品と見な

すことができる。「ライフ・ストーリー」を経て「無名抄」に至って、

シリーズである作品集『ビックリハウスの迷い子』の受精は究極的に完

了する。

18. Waugh, Metafiction, p. 133. 

19. Schulzは、アンプローズの創作してきた作品の軌跡が、神話、リアリズ

ム、モダニズム、ポストモダニズムという文学の辿った道筋と大体符合

することを示唆している。彼によれば、アンプローズと同様に、物語の
．．．． 

枯渇に苦悩する吟遊詩人は、神話の新たなる語り直しである「無名抄」

において “subtly complex, fusions of myth, metafiction, and 

narrative realism" を実現する。 Schulz,The Muses of John Barth, 

-212-



〈反〉祝祭としての『ビックリハウスの迷い子』

p. 15. 

20. Mikhail Bakhtin, The Dialogic Imagination, trans. Caryl Emerson 

and Michael Holquist (Austin: University of Texas Press, 1981) 

p. 366. 

21. Barth, The Friday Book, p. 79. 

213 




