
Title 〈癒し〉としての騙り : Seize the Dayにおける「貨
幣」、タムキンをめぐって

Author(s) 渡辺, 克昭

Citation 大阪外大英米研究. 1995, 20, p. 115-137

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/99188

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



〈癒し〉としての賜り
Seize the Dayにおける

「貨幣」、タムキンをめぐって一一

渡辺克昭

Was he a liar? That was a delicate question. 

Even a liar might be trustworthy in some ways. 

Saul Bellow, Seize the Day 

I 

ソール・ベローのノヴェラ『この日をつかめ』 (Seizethe Day, 1956) 

は、これまでも様々な角度から論じられてきたが、この作品を読み解く鍵を

握っているのは主人公トミー・ウィルヘルム自身ではなく、ドクター・タム

キンであろう。ベローはあるインタヴューで、「私の興味を引くのは、セン

ティメンタルなトミーではなく、あのよこしまな詐欺師タムキンの方だ」と

述べている厄その謎めいた正体ゆえに、ウィルヘルムのみならず読者をも

魅了するとともに幻惑してきたタムキンは、実際この小説の空間と時間を統

括し、それらを繋ぎ止める重要な役割を担っている。すなわち、グロリアナ・

ホテル、先物取引所、葬儀場という対照的な三つの空間を結び付け、それら

の空間に対応する過去、未来、永遠の現在という時間を作品に導入し、それ

ぞれの時空にウィルヘルムと読者を誘うのはまさしく彼に他ならない。

近年、この作品に関する批評家の関心は、水のイメジャリーやヘゥィル

ヘルムの心理・性格分析や、最後の葬儀場の場面における彼の覚醒の可否と

いったものから、この作品の相互テクスト性やベドクター・タムキンのア

イデンティティーをめぐるものへと推移してきた。そこまでまず問題になる

のが、タムキンのパーソナリティーと彼の言説の間に見られる甚だしい乖離

-115-



渡辺克昭

である。言い換えればタムキンは、彼が口にする深遠でもっともらしい哲学

的ディスコースを体現するには、あまりにも奇矯であり、いかがわしいので

ある。

Gilead Morahgは、 “TheArt of Dr. Tamkin"において、「ドクター・

タムキン＝芸術家としての作家」という図式を用いてこの矛盾を説明しよう

とした 4。この作品でベローは、自分の伝えたい倫理的見解を押し付けがま

しく説教するのではなく、それを読者に新たに発見させるために、敢えて説

教者の人格と言説の間に劇的な落差を設けたと彼は推論する。彼によれば、

作家として、普遍的な「真実」を提示することによって、病めるヒューマニ

ティーを救済しようとするベローは、逆説的ながら想像力こそがそれをなし

得ると確信していた。それゆえ、様々なレトリックを弄してウィルヘルムを

手玉に取る詐欺師タムキンは、究極的な「真実」を伝達すべく想像力を駆使

して虚構を紡ぐという点で、読者を操作する物語作者と比肩し得る立場にい

るというわけである。

「賜り」が「語り」に通ずることは、改めて論じるまでもないが、

Morahgの論文は、次の二つの点で興味深い論点を牢んでいる。まず、彼

自身は言及していないが、このような解釈がメタフィクショナルな読みに繋

がるということである。操作する者とされる者、賜る者と蝙られる者という、

タムキンとウィルヘルムの関係を、作者と読者の関係、ひいては作者と作中

人物の関係へと読み換えることは、あながち不可能なことではない。相互テ

クスト性の観点から言えば、彼らのメタフィクション性を帯びた関係は、こ

の作品の二年後に発表されたジョン・バースの『旅路の果て』 (TheEnd of 
the Road, 1958)のジェイコプ・ホーナーと、彼に神話療法を施す得体の

知れないドクターとの間に見られるメタフィクショナルな関係汀こ少なから

ぬ影を落としている。

だが結局のところ、タムキンと物語作者との類比性を指摘する Morahg

の論考は、タムキンのパーソナリティーと言説のギャップを十分に説明する

には至っていない。タムキンが物語作者のような「謳り手」であったとして

_116-



〈癒し〉としての謳り

も、ベローが、自分自身とはあまりにも大きな隔たりがあるタムキンのよう

な人物を創造しなければならない必然性はないのである。タムキンと同じよ

うに、得てして作家というものは、小説の中で唱えた言説を実生活において

実践できないものであるといった Morahgの論評はへいささか的外れで

あろう。

タムキンは、作者が単に自分の思想を偽装するために考察した、口が巧み

で偽悪的なペテン師なのではない。彼のアイデンティティーは、彼が確固た

るアイデンティティーを欠き掴み所がないという、まさにその変幻自在性に

ある。このように見れば、 “Hecould be both sane and crazy" 7 という、

パール氏の冗談めいたタムキン評は、案外真実を言い当てている。ウィルヘ

ルムは、タムキンを、 “liar"(79, 129), "plunger"(l12), "bogus and 

humbug" (129), "charlatan" (130), "swindler" (134), "operator" (134) 

などとペテン師呼ばわりする一方で、それだけでは割り切れない不思議な吸

引力を彼に感じている。彼は、 “Washe a liar?"(79)、“WasTamkin a 

lunalic, then?"(ll2)と幾度となく自問しつつも、タムキンの弁舌に知ら

ず知らずのうちに引き込まれていく。 “Funnybut unfunny. True but 

false. Casual but laborious, Tamkin was" (90)と述べられているように、

タムキンはあらゆる面で両義的な矛盾した存在であり、そのことは何よりも

タムキン自身のディスコースの両義性に起因している。

テクストの中からおぼろげに浮かび上がるタムキンのプロフィールは、心

理学者、精神分析医、催眠術師、魔術師、治療師、詩人、哲学者、詭弁家、

宗教家、科学者、発明家、投資家、プローカー、詐欺師というように、ほと

んど錬金術師とも見粉うばかり広範な領域に及んでいる。これらすべてに共

通するのは、彼が何らかのかたちで異界との交通を媒介し、日常と異次元の

世界との交渉を司っているということである。しかも彼は、同時にこれらの

すべてのものであるがゆえに、厳密な意味でこれらのどの一つでもなく、そ

れぞれの分野における彼の legitimacyは極めて疑わしい。この矛盾した存

在の多義性と暖昧性、機能の両義性と逆説性こそが、タムキンをタムキンた

117 



渡辺克昭

らしめているのである。

このように見ると、タムキンが、盗み、雄弁、交易、交渉、技能に秀でた

ヘルメス神やトリックスターの持つ神話的特性を多分に帯びていることがわ

かる。悪であるとともに善でもあり、破壊者であるとともに創造者であるト

リックスターは、 MollyS. Wietingが示唆しているように＼タムキンの

容貌が象徴するような彼の動物的とも言える卑しい属性と、それとは正反対

の神性を卒んだ彼の救済者的役割の矛盾を説明するには格好のモデルを提供

する。また、 RobertoBirindelliが論じているようにヘヘルメスをはじめ

とするギリシャ神話の枠組みを碁にした議論は、この作品の解釈をさらに奥

行きのあるものにしている。とりわけ、ヘルメスが魂の導者プシュコーポン

ポスでもあり、冥府と現世を媒介する司祭であるということを考えてみれば、

万策尽きたウィルヘルムがタムキンの姿を追い求めていくうちに偶然にも葬

儀場へ紛れ込んで泣き崩れるという結末は、テクストに神話的豊饒性を付与

するとともに、タムキン＝ヘルメス説の有力な論拠となるであろう。

しかしながら、タムキンがヘルメス的トリックスターであるということを

指摘するだけでは、〈蝙り〉と〈癒し〉が交錯した、タムキンとウィルヘル

ムの複雑でアンビヴァレントな関係を分析するにはまだまだ不十分であると

ざるを得ない。小論では、トリックスター神話が、トリックスターによ

る医療儀式に少なからぬ意義を与えていることを踏まえ尺タムキンの「貨

幣」を思わせるトリックスター性が、ベローにしばしば見られる〈癒し〉と

いうテーマとどのように関わっているのかを論じてみたい。

II 

ある時タムキンは、ウィルヘルムに、自らを称して “myreal calling is 

to be a healer"(l29)と語るが、いささかアナクロニスティックで呪術的

な趣きのある “healing"もしくは “healer"という言葉は、ベロー文学に

おいては特段の重要性を有する。例えば、『この日をつかめ』の 3年後に発

表された『雨の王ヘソダソン』 (Hendersonthe Rain King, 1959)は、作

118 



〈癒し〉としての謳り

品そのものが〈癒し〉の書であると言ってよい。 “Iwant. I want. I 

want."という幻聴に悩まされ、精神的に満たされぬ富豪ヘンダソンは、若

き日に医学を修めたダフー王という “healer"に、アフリカの奥地で遭遇し、

一定の〈癒し〉のセラピーを施された後、今度は自らが人々を癒す

"healer"となることを夢見て新大陸アメリカヘ帰還する。「癒される者」か

ら一転して、人類救済の使命を帯びた「癒す者」 “healer"へと変身する決

意をした彼は、妻リリーに宛てた手紙の中で、次のように胸中を述べている。

"Therefore, I may apply for missionary work, like Dr. Wilfred 

Grenfell or Albert Schweitzer. Hey! Axel Munthe-how about him?… 

I do want to get my hands on the sick. I want to cure them. Healers 

are sacred（イタリックは筆者）．”＂ 50歳を過ぎて医師を目指すヘンダソン

にとって、 “healer”とは、専ら現代医学によって身体的疾患を診療する医者

というよりもむしろ、病める肉体の元凶である精神の根源的な治癒を図る、

ダフー王のような聖なる魂の司祭を意味する。膨大な医学文献を蔵し、端1兒

すべからざる学識を持つものの、ダフー王は、正確な意味においては医師で

はなく、恒常的に医療活動に従事しているわけでもない。彼の主たる関心は、

人間の肉体と精神の相互関係を究めるところにあり、アッティという雌ライ

オンを用いて彼は、ヘンダソンの死に対する限りない恐怖心を癒すべく、お

およそ正規の心身医学療法とは程遠い風変りなライオン療法を彼に施す。

タムキンには、ダフ られる超然とした王者の風格が見事に欠落し

ているが、悲本的にタムキンとウィルヘルムの関係は、ダフー王とヘンダソ

ンの関係に等しい。タムキンのおぞましさと俗物性は、ウィルヘルムのだら

しなさと精神的背丈の低さに対応するものであり叉ダフー王の求道者的な

高貴さは、襖悩する巨人ヘンダソンの精神エネルギーの振幅の大きさと釣合

を保っために必要なのである。いずれにせよ彼らの間には、一種独特のパー

トナーシップが構築され、カウンセリングを施す精神分析医と患者といった

一方的で単純な図式には決して収まらない、互酬的な盟約関係が生じる。

雨乞いの祭りにおいて自らの力技によって雨を降らせ、ダフー王との賭に

119-



渡辺克昭

破れて雨の王となったヘンダソンは、真実の探求を目指して王と腹蔵なく話

し合うために、彼と「協約」 “apact between us"を結ぶ。この「真実の

協定」 “ourtruth agreement"は、彼らの精神的紐帯の証となる。だが、

王から難解な医学論文を渡され、ライオンのごとく咆睦する訓練を連日に渡っ

て施されるヘンダソンは、時として、王の途方もない博識ぶりと奇抜な言動

に戸惑い、王が「いかれた変人」 “crank"ではないかとさえ疑う。一方、

賭に勝ってヘンダソンを雨の王サンゴに就任させたダフー王も、ワリリ族に

おいてサンゴが負うことになる恐るべき責務に関しては、死の直前に至るま

で敢えてヘンダソンに秘している。言うなれば、ダフー王は、後継者として

ヘンダソンをある意味で政治的に利用したのであり、死というあまりにも大

きな危険を伴う雨の王にヘンダソンを祭り上げるという一種の〈賜り〉を行

う一方で、その見返りに王は彼に〈癒し〉のセラビーを施したことになる。

ウィルヘルムの場合、タムキンとの連携は、先物市場で自分の資金を運用

する権限を全面的に委ねる投資上のパートナーとして始まる。長い間考えあ

ぐねた末、何度となく退けたことを最終的に選択してしまうのが常の彼は、

散々迷った挙げ句、物語の始まる 4日前にタムキンヘの投資委任状に署名し、

二人は互いに相手宛てに小切手を振り出し交換している。この時タムキンは、

彼らが対等の共同出資者であるという前提にもかかわらず、すぐには資金を

動かせないことを口実に、自分の出資金の当座の不足分をウィルヘルムに補

てんさせる。ウィルヘルムは、いかにも偽物めいた緑色の額面300ドルの小

切手をタムキンから受取り、それと交換に1000ドルの小切手を支払日を一日

繰り延べにして彼に切る。こうして彼は、最後の財産700ドルの運用をタム

キンに全て委任してしまったのである。後で不安に駆られたウィルヘルムは、

タムキンに対する委任状が彼の他の財産の投資と運用にも及ぶものかどうか

仲買会社の支店長に確かめに行くが、 700ドルが彼の全財産であってみれば、

結局のところ彼はタムキンに自分の全てを委託してしまったに等しいことに

気づく。

当初ウィルヘルムは、この投資を、逼迫した経済状態を少しでも打開する

-120-



〈癒し〉としての謳り

ための、ーか八かの“gamble"(83)であると自分に納得させていた。だが、

本能的に彼が、この投機が無謀であり、勝算に乏しいと心のどこかで直観し

ていたこともまた事実である。物語の舞台となる「この日」になってウィル

ヘルムは、数日前とは打って変わって、自分の決断について次のように悲観

的な予感を持つに至る。 “Bynow however, he had. forgotten his own 

reckoning and was aware only that he stood to lose his seven hundred 

dollars to the last cent" (83).賭に負けてヘンダソンがダフー王の食客と

なったように、ウィルヘルムはこれからはタムキンと運命を共にせざるを得

ないと感じる。思い返せば、彼がタムキンを信用したのは、自分が誤りを犯

す機が熟したと感じ、「独特の宿命的な気配をタムキン博士に感じとった」

からに他ならない。

After a long struggle to come to a decision, he had given him the 

money. Practical judgment was in abeyance. He had worn himself 

out, and the decision was no decision….It was because Wilhelm 

himself was ripe for the mistake. His marriage, too, had been like 

that. Through such decisions somehow his life had taken form. 

And so, from the moment when he tasted the peculiar flavour of 

fatality in Dr. Tamkin, he could no longer keep back the money 

(79). 

このような状況でウィルヘルムは、既に述べたように、タムキンに勧めら

れるままに委任状に署名し、彼に小切手を振り出したのであるが、それは賭

というにはあまりにも深い意味を持っている。なぜならば、この取り引きに

おいて彼は、タムキンに全財産の運用権を委譲することによって、

「白地小切手」 “blankcheck"を切ったも同然であり、自分の全てを彼に委

ねてしまったからである。『フンボルトの贈り物』 (Humboldt'sGift, 1975) 

において、シトリーンが、フンボルトの提案により、義兄弟の契の証として

-121 



渡辺克昭

"blank check"を彼と交換したように尺ウィルヘルムはタムキンと小切手

を相互に交換し、彼と盟約関係に入る。この時、彼がタムキンに宛てて振り

出した小切手の効力は、タムキンの彼宛ての小切手が不渡りではないことを

前提としており、一見、彼らは対等の立場で “equalpartners"(142)とし

て互いを保障し合っているように見える。しかし、当初からタムキンに生殺

与奪の権を握られているウィルヘルムにとって、小切手の額面の差額700ド

ルは、タムキンヘの一時的な貸し付けと言うよりも、実質的には彼への一方

的な贈与と言うべきものになっているのである。

しばしば誤解されるように、『この日をつかめ』の「この日」において、

ウィルヘルムはタムキンに持ち金をまんまと詐取されるのではなく、物語の

始まる時点で、既に彼のタムキンヘの一方的贈与は完了している。別居中の

妻マーガレットには幼い子供の蓑育費として執拗に小切手の送付を要求され、

裕福な父アドラー博士からは財政的援助を頑なに断られ、失業中でホテル代

にも事欠くウィルヘルムは、贈与という観点から見れば、あらゆる面でまこ

とに皮肉な選択を行ったと言ってよい。すなわち、離婚に応じない妻から

「贈与」を迫られるばかりか、名医の誉れ高い老齢の父からも「贈与」を拒

まれたウィルヘルムは、タムキンという、得体の知れないもう一人のドクター

を父親代わりに頼り、なけなしの金を彼に「贈与」せざるを得なかったわけ

である。

このウィルヘルムのタムキンに対する、命がけの跳躍ともいえる一方的贈

与は、貨幣に対してなされる、「はじめの贈与」と呼ばれる不等価交換の行

為と相通じるものがある。不換紙幣を例に取ればよくわかるように、どのよ

うな貨幣であれ、それを使用する者が、その貨幣の材質上の実質的価値と名

目上の価値との乖離を不問にして、そこに額面通りの価値を認めて流通させ

なければ、その貨幣は貨幣として機能しない。その際、中央銀行は発券によっ

てその乖離を実質的に負債として負うわけではないので、まず貨幣を手にす

る者は、その差異を貨幣を保持する間リスクとして負うことを免れない。岩

井克人によれば、このことは貨幣の使用者から見れば「決して返済を期待し

-122-



〈癒し〉としての謳り

得ない貸し付け」14であり、貨幣の創造には「一方で等価交換の前提条件と

しての不等価交換、他方で相互契約（交換）の前提条件としての全面的譲渡

（非交換）」という逆説的構造が見られる。しかも、この一方的贈与は貨幣が

流通する度に繰り返され、「市場で流通している貨幣はすべて、過去になさ

れた一方的贈与の痕跡」15 をとどめている。

ウィルヘルムのタムキンヘの信用は、実体の裏付けを欠く紙幣に対する、

このような「はじめの贈与」を実は反復したものに他ならない。彼はタムキ

ンと対等のパートナーとして等価交換を行うことを前提に、投資委任という

かたちで全面的に彼に財産の運用を委ね、事実上それを譲渡した。この行為

を見る限り、ウィルヘルムのタムキンに対する信用は、不換紙幣に対する信

用と相同であり、さらに正確に言えばメタ紙幣である小切手に対する信用と

相同であると言ってよい。タムキンの小切手のいかにも不渡りとなりそうな

緑の色合いと、ほとんど判別し難い奇怪な筆跡は、彼の実体の不透明さのみ

ならず、彼の見せかけと実体の薗輌を暗示している。いずれにせよ、タムキ

ンが比せられる紙幣もしくは小切手というものには、当然のことながら、先

送りされた信用という問題が絡んでくる。ただの紙きれに過ぎない紙幣が、

受け取られるのは、いつかそれを使用するときに、誰か次の人に受け取って

もらうという思惑が働くからである。穿った見方をすれば、紙幣の流通とは、

無限の彼方へ決済を先送りして、現時点で自分が負っている「はじめの贈与」

のリスクを他人に転稼して売り抜けることでもある。

ところが、「総決算の日」 “aday of reckoning" (130)である「この日」

においては、このような「はじめの贈与」の決済を無限に先送りすることは

できない。ここにこの物語の妙味がある。この点については、また後ほど詳

しく論じるが、そもそもウィルヘルムは、将来売り抜けられると踏んでタム

キンという怪しげなペイパー・マネーを掴んだばかりか、現在という時点で

は収穫さえされていない先物商品への投機という、ペイパー・ワークによる

紙幣の増殖に賭けたのである。投資に勧誘するに際してタムキンは、信用の

未来への先倒しである “speculation"の極意について次のように熱弁を揮

123-



う。

渡辺克昭

“'1‘he whole secret of this type of speculation...is in the alertness. 

You have to act fast-buy it and sell it; sell it and buy in again. 

But quick! Get to the window and have them wire Chicago at just 

the right second. Strike and strike again!'『henget out the same 

day. In no time at all you turn over fifteen, twenty thousand 

dollars'worth of soy beans, coffee, corn, hides, wheat, cotton" 

(14). 

わずかな証拠金を元手に、巨額のドルを先物市場で機敏に動かして差益を稼

ごうとするタムキンに、最終的決済を永久に先延ばしにして、専ら差異を媒

介する貨幣の自己増殖性を指摘することは難しくない。またこのように

"speculation"を司り、敏捷な貨幣性を有するからこそタムキンは、トリッ

クスターとしてウィルヘルムを翻弄しつつも魅了するのである。貨幣さなが

らタムキンは、本質的な価値を欠いているにもかかわらず、あらゆるものに

姿を変え、あらゆる間隙に出没しては均衡をもたらし、また新たなる差異を

求めて姿を消す。そして貨幣が、実質的価値とは無関係に、額面に記された

とおりの価値を持つものとして流通するように、 “Tamkinwas everything 

that he claimed to be,…”(79)という思いにウィルヘルムは時として駆ら

れるのである。

皿

ところで、ウィルヘルムがタムキンという「悪貨」を受け入れるに至った

のは、見せかけと実体の乖離ということにかけて、彼自身がタムキンとある

種の親和性を持っていたためである。彼の中にはタムキンの分身と思しきも

のが寄生している。 “Whenit came to concealing his troubles, Tommy 

Wilhelm was not less capable than the next fellow"(7)という冒頭の

124 



〈癒し〉としての謳り

文が示すように、若き日にスカウトされ、ハリウッドで端役を努めたことも

あるハンサムなウィルヘルムは、演技力によって自分の本性を隠蔽して、人

を欺＜術を自然と身につけている。俳優となる夢が潰え、後にロジャックス

社のセールスマンヘと身を転じても、表面を取り繕う涸技性は彼から抜けき

ることはなく、それはむしろ彼の有力な武器にすらなっていたのである。

ウィルヘルムにとって、彼をハリウッドヘと誘い、彼の人生に大きな転換

をもたらしたタレント・スカウトのモーリス・ヴェニスは、ある意味でタム

キンの祖型である。いかにも胡散臭い風貌の持ち主である彼らに共通するの

は、彼らがともに、躍起になってウィルヘルムの信用を得ようと働きかける

ことである。それにとどまらず彼らはいずれも、スターの地位の獲得や投機

というかたちで “speculation"を司り、ウィルヘルムの人生の始点と終点

を確定する役割を担っている。彼が父のアドラー姓を捨て、トミー・ウィル

ヘルムという名に改名する契機を作ったのがヴェニスであるとすれば、その

トミー・ウィルヘルムを破産させ、本来の自分ウィルキーヘと戻るきっかけ

を作るのがタムキンである。ウィルヘルムのタムキンとの投資上のパートナー

シップは、 25年前に失敗に終わった彼とヴェニスとのパートナーシップをも

う一度繰り返したに過ぎない。のちに、“pimp"(79)として売春の仲介の容

疑で起訴されるヴェニスとの出会いが、ウィルヘルムにとって、「死の接吻」

"kiss of death" (34)であったとすれば、もう一人の山師タムキンとの出会

いもまた、別のかたちで彼に「死の接吻」をもたらすのである。

タムキンが捉えどころのない詐欺師として、ヴェニスよりも格段に優れた

資質を持ち合わせているとすれば、それは彼の弁術の巧みさと彼の言説の含

蓄の深さであろう。彼が口にするアフォリズムは、そのレトリックと相侯っ

て、真実と虚構、正常と異常、日常と非日常といった二項対立の間隙をどち

らともなく通り抜けるがゆえに、かえって鋭く本質を突いた命題として、

"the deeper things of life"(93)を希求するウィルヘルムを自ずと思索へ

と誘う。この時、タムキンの司る “speculation’'は、「投機」から「思索」

へと新たなる転換を示すことになる。それに伴い、表面上の価値と本質的価

-125 



渡辺克昭

値との乖離を卒んだ彼の貨幣性は、意味するものとされるものとのズレを必

然的に卒む記号の恣意性へと位相を変える。このことは、言うなればタムキ

ンの「貨幣」から への位相転換である。しかしながら、言説を発信

する主体と発信された言説そのものが必ずしも合致しないという意味におい

て、タムキンが体現している「見せかけ」と「本質」の薗甑というテーマに

基本的に変化はない。ウィルヘルムを思索に導くタムキンの言説は、彼に対

するウィルヘルムの投機上の信用と同じく実質的根拠に欠け、タムキン自身

が自らのディスコースの意味するところを真に理解し、それを薬籠中の物に

しているという保障はないのである。ウィルヘルムは、取り方次第では教訓

的で深遠なタムキンの言辞に魅せられながらも、次のように彼の真意を説る。

He spoke of things that mattered, and as very few people did this 

he could take you by surprise, excite you, move you. Maybe he 

wished to do good, maybe give himself a lift to a higher level, 

maybe believe his own prophecies, maybe touch his own heart. 

Who could tell? He had picked up a lot of strange ideas; Wilhelm 

could only suspect, he could not say with certainty, that Tamkin 

hadn't made them his own (111). 

「心理学的詩人」を自称するタムキンのもう一つの面白さは、彼がウィル

ヘルムに説く心理分析のディスコースが、結果的に、自らの貨幣性なり

作用に関するメタ的な自己言及となっていることである。例えば彼は、既に

述べたように自らが貨幣性と投機性を色濃く帯びているにもかかわらず、カ

ネ儲けは攻撃だ、人々はカネという記号によって象徴的に人殺しをするため

に取引所にやってくるのだと、投機の心理的メカニズムを得意気にウィルヘ

ルムに説く。 “Thistype of activity is filled with hostile feeling and 

lust....'『heygo on the market with murder in their hearts"(l6). とこ

ろがこれは、彼が先物市場で今まさに行おうとしていることの self-

126 



〈癒し〉としての謳り

referenceに他ならない。彼が計らずも口にしたように、 “Money"と同じ

ように “M"で始まる言葉「殺し」 “Murder”、「からくり」 “Machinery”、

"Mischief’'は、タムキンにとって “Money"である彼自身と同義

語なのである。ここでタムキンは、自らの属性である「貨幣」には、犠牲を

要求する暴力性、ひいては死の痕跡が見られると同時に、それらの暴力と死

を象徴のレベルでかろうじて封じ込める犠牲の代理としての媒介者的役割が

あることを自ら暴露しているのである覧

タムキンの発信する様々なディスコースには、主として癒しを施す（蝙る）

自分に関するものと、癒すべき（翡るべき）ウィルヘルムに向けられたもの

があり、それぞれが互いに連動しているが、その中で核心をなすのは、「本

当の心」“thereal soul’'と「見せかけの心」 “apretender soul"(95)を

めぐるものである。誰にもまして “apretender soul"でありながら、“the

real soul"に精通した媒介者タムキンは、一人の人間の中で展開されるこ

れら二つの心の葛藤を、心理ドラマ風に解説してみせる。彼によれば、基本

的に人間には、何かを愛するという利他的な欲求と、自分が何者かであると

いうアイデンティティーの欲求があり、自分が何者でもないことに耐えられ

ぬがために人を欺く「見せかけの心」によって、人間の本来の「本当の心」

は大きな犠牲を被り、悶絶し、蝕まれていくという。「本当の心」にとって、

社会に迎合し虚栄を愛する「見せかけの心」は、身中に巣くう「寄生虫」

"parasite" (97)のごとき存在であり、このうえなく虐げられ苛まれた「本

当の心」は、いたたまれず後者を殺めようとするに至る。この時、真実を愛

す「本当の心」の愛は憎悪へと変貌し、自己の内部の他者に向けた刃が自ら

に跳ね返るという自 に陥ることになる。 “Wheneverthe slayer 

slays, he wants to slay the soul in him which has gypped and deceived 

him. Who is his enemy? Him. And his lover? Also. Therefore, all 

suicide is murder, and all murder is suicide"(96-97). このように力説

するタムキンに対して、ウィルヘルムは、“thismeans that the world is 

full of murdcrers"(97)と偽らざる感想を漏らす。

127-



渡辺克昭

タムキンの説く「見せかけの心」と「本当の心」の責めぎ合いのドラマは、

その単純さにもかかわらず、論理の明快さとタムキンの催眠術師的な暗示に

よって、追真性を持ってウィルヘルムを自己省察へと導く。そして、トミー・

ウィルヘルムなる「見せかけの心」に寄生されてきたことによって、彼の

「本当の心」が、これまでいかに辛酸を嘗め、病んできたかということを彼

に思い至らせる。だが、彼の「見せかけの心」と「本当の心」の対立の図式

は、「見せかけ」と「本質」のズレを誰よりも具現しているタムキンが、「治

療」という名目でそこへ介入する時、さらに複雑な様相を呈してくる。つま

り、「見せかけの心」の最たるものとしてこれまでウィルヘルムに言わば分

身のように寄生してきたタムキンと、ウィルヘルムの「本当の心」の間に奇

妙な共謀関係が生じるのである。

考えてみれば、ウィルヘルムの「見せかけの心」は、多分に彼の父アドラー

博士譲りのものであることがわかる。過去の栄光にすがる引退した老人たち..... 
が多く住む、グロリアナ・ホテルの名士アドラー博士にとっては、世間体こ

そがすべてであり、ウィルヘルムの言葉を借りれば、彼はセールスマンさな

がら息子を他人に売り込み、ウィルヘルムの「見せかけの心」を助長さえす

る。虚栄心の強いアドラーは、自分を愛するあまりウィルヘルムの「本当の

心」に気づかず、カネが死を果てしなく遅延する免罪符となるかのように、

息子に譲ることを拒む。彼は、「本当の心」を説くタムキンの申し分のない

フォイルである。ウィルヘルムが口論の末、アドラーと別れた直後に、タム

キンが彼の前に姿を現すことが何よりも雄弁に物語るように、物語のちょう

ど半ばあたりで、ドクター・タムキンは、アドラー博士に代わっで悩めるウィ

ルヘルムを別の流れに誘導する。 “Thesight of Dr. Tamkin brought his 

quarrel with his father to a close. He found himself flowing into 

another channel"(78). 

ウィルヘルムが、父に求めて得られなかったものは一言で言えば、〈癒し〉

である。医学的な見地からアドラー博士は、救いを求める息子に、自らも実

践しているという「水治療法」 “hydrotherapy"(60)を勧める。ウィルヘル

128 



〈癒し〉としての謳り

ムにとってこの療法は、せいぜい見せかけの〈癒し〉であり、それが到底自

分の苦悩を癒すものではないと直観した彼は “Ithought that the water 

cure was for lunatics"(61)と不満を漏らす。これを冗談と受け止めたア

ドラーは、 “Well, it won't turn a sane man into a lunatic. It does a 

great deal for me"(61)と答える。ミシェル・フーコーが、 Madnessand 

Civilizationにおいて考察しているように、 “hydrotherapy"の歴史は狂気

の歴史と同じく古く、十七世紀末頃からは狂気の主たる治療法と見なされて

きた＂。浸潤性に富む水に浸すことでその浄化力によって再生を促し、狂気

を癒すというディスコースが、まことしやかに信じられてきたのである。ア

ドラーは “Ithought that the water cure was for lunatics"と言う

に無意識のうちに狂気を感じとり、自らが発した「水治療法」というディス

コースによってウィルヘルムの逸脱を今度は制度のなかに封じ込めようとす

る。そのように見れば、物語の最後の葬儀場の場面においてウィルヘルムが、

アドラーではなくタムキンによって、メタフォリカルな意味での水死を思わ

せる “hydrotherapy"を施されるのはまことにアイロニカルな結末という

より他ない。狂気を隔離し封殺しようとするアドラーではなく、狂気と正気

を媒介するタムキンが司る “hydrotherapy"は、ウィルヘルムに象徴的な

死をもたらすとともに、〈癒し〉として歴史より新たに蘇るのである。

IV 

この物語におけるタムキンの役割は、医学の権威である父アドラー博士の

成し得ない〈癒し〉をウィルヘルムに施すことである。彼の施す精神的な

〈癒し〉は、それと対極にあると思われる経済的な〈蝙り〉と意外なかたち

で結び付いている。「貨幣」であるタムキンの〈癒し〉は、逆説的ながら、

〈蝙り〉によってウィルヘルムの経済的破綻を決定的なものにし、彼の「見

せかけの心」が崩壊する時に成就する。ウィルヘルムがタムキンと小切手を

交換し、一方的贈与を行ったことは既に述べた。だが、経済的には全く一方

的な贈与でありながら、死と再生という別の次元で彼らの間には暗黙裏に交

129 



渡辺克昭

換関係が生じている。 “Secretly，加〔Wilhe畑〕prayedthe doctor would 

give him some useful advice and transform his life"(98). "Everybody 

seems to know something. Even fellows like Tamkin….Recovery was 

possible" (105). これらの引用が示すように、ウィルヘルムは、タムキンに

必ずしも信用が置けないにもかかわらず、彼が何らかの〈癒し〉を与えてく

るれことを密かに期待し、それに応えてタムキンは自らを蝙ることによって

〈癒し〉を施そうとする。 “Tamkin,for all his peculiarities, spoke a 

kind of truth and did some people a sort of good"(87)と思うウィル

ヘルムに対して、タムキンは、 “Ihave to do good wherever I can" (89)、

"Now, Wilhelm, I'm trying to do you some good"(132)というように、

自分が冶療師として彼に益をもたらすことを再三に渡って仄めかす。彼らの

いずれにとっても、 “dogood"というフレーズは、 〈癒し〉を意味する心

地よいジングルにさえなっているのである。

そこでタムキンは、ウィルヘルムに、エジプトの王女をはじめとする彼の

患者の様々な病歴と治療の経過を暴露し、自 してみせるとともに、18

これまで密かに彼に治療を施してきたことを告げる。このことは、ウィルヘ

ルムを一瞬不安に陥れるものの、彼はタムキンが自分の身を案じてくれてい

ることを嬉しく思う。治療師タムキンの奇抜な〈癒し〉の言説は、〈蝙り〉

と紙一重のきわどさゆえに、病めるウィルヘルムの心をかえって捉える。

“…there was a great deal in Tamkin's words….This time the faker 

knows what he's talking about"(132-33). このように認めざるを得ない

ウィルヘルムにしてみば、タムキンは、 “Onehundred falsehoods, but at 

last one truth"(133) を啓示してくれそうな「恵み深い魔術師」 “a

benevolent magician"(llO)なのである。

彼がウィルヘルムに施す処方箋は、 ヽえば、表題の通り「この日を

つかめ」 “Seizethe day"ということである。彼の意図とは裏腹に、この蔵

は、タムキンが説く「見せかけの心」と「本当の心」の関係、投機の背

後に見られる人間の罪悪感と攻撃性の問題、事実ぱ常にセンセイショナルで

-130 



〈癒し〉としての謳り

あり多くの人々は喜びよりも苦しみと結婚したがっているといった洞察など

がすべて集約されている。タムキンは、自分の与える無債の億iし〉こそが、

人々を現実に引き戻し、「今•ここ」“the here-and-now"をもたらすのだ

と、自らの医療行為について次のように騎ってみせる。

"With me," said Dr. Tamkin, "I am at my most efficient when I 

don't need the fee. When I only love. Without a financial reward. 

I remove myself from the social influence. Especially money. The 

spiritual compensation is what I look for. Bringing people into the 

here-and-now. The real universe. That's the present moment. The 

past is no good to us. The future is full of anxiety. Only the 

present is real -the here-and-now. Seize the day" (90). 

詐欺師タムキンにとって、「今•ここ」に相手の神経を集中させる

'"here-and-now'mental exercise"(120)は、ウィルヘルムを催眠術のよう

に意のままに動かし、判断停止に陥れる術策の一つなのであろうが、ウィル

ヘルムにとっては、自分の内なる「見せかけの心」を無化し、その支配から

「本当の心」を取り戻すという一種のプラシーボ効用がある。「この日をつか

め」というテーゼは、その表層において、タムキンが司る投機の刹那性をよ

く言い表しているようにも見える。だが、深層においてはそれとは反対に、

刻々と値動きする “speculation"の世界とは無縁の永遠の現在を内包して

いる。「今•ここ」においては、「本当の心」と矛盾するいかなる「見せかけ

の心」も存在せず、罪悪感もなければ、攻撃も苦しみも犠牲も生じるべくも

ない。「今•ここ」しか知る術を持たない「自然」を引き合いに出して、タ

ムキンは次のように説く。

"Nature only knows one thing, and that's the present. Present, 

present, eternal present, like a big, huge, giant wave -colossal, 

131 -



渡辺克昭

bright and beautiful, full of life and death, climbing into the sky, 

standing in the seas. You must go along with the actual, tho 

Here-and-Now, the glory-"(120). 

「今•ここ」は、「見せかけ」と「本質」の乖離のない世界である。言い

換えるならば、それは「見せかけ」と「本質」が合致する「貨幣」を必要と

しない世界である。ところが、「この日をつかめ」の哲学を標榜するタムキ

ン自身は、あらゆる意味においてこの言葉を裏切る存在であると言ってよい。

既に論じたように、本来、貨幣性を色濃く帯びた彼の真骨頂は、「見せかけ」

と「本質」の乖離に乗じ、過去と未来の間を行きつ戻りつ往復して、それら

の差異を媒介するところにある。このようにタムキンが自分を賜り、ウィル

ヘルムを「今•ここ」に繋ぎ止めようとすることは、「役に立たない」過去

と「不安でいっぱいの」未来のくびきから彼を解き放つと同時に、ウィルヘ

ルムに自分の持つ貨幣性と投機性を否定してみせることを意味する。タムキ

ンに託した過去の「信用」と未来の「配当」を彼によって拒絶された結果、

ウィルヘルムの経済は完全に破綻をきたす。彼は、先物市場における「未来

からの贈与」である株の値上がりが期待できないばかりでなく、過去に彼が

「はじめの贈与」としてタムキンに与えた元手の700ドルの回収すら覚束なく

なるのである。タムキンに付き合って昼食に時間をかけている間に、ウィル

ヘルムが買ったラード株は暴落し、堅調であったライ麦株さえも売る機会を

失する。そして、彼が全財産を託したタムキンは、ウィルヘルムの過去と

来のエントロピーをあたかも回収するかのように、いずこかへ姿を消すこと

になるのである。

昼食を終え、取引場へ戻ろうとする時、ウィルヘルムは、目の不自由なラ

パポート老人に通りの向こうの業巻屋へ連れて行ってくれるように頼まれる。

株の値動きが心配でたまらないウィルヘルムは躊躇するが、タムキンはこの

機会こそ「今•ここ」を実践する時であると彼を諭す。 “This minute is 

another instance of the'here-and-now'. You have to live in this very 

132-



〈癒し〉としての謳り

minute….Don't think of the market. It won't run away. Show your 

respcet to the old boy. Go ahead. That may be more valuable"(135). 

タムキンは、ウィルヘルムを「今•ここ」に繋ぎ止めることによって、過去

と未来の思惑が交錯する商品取引所から彼を引き離し、究極の「今•ここ」

を彼にもたらす葬儀場の場面へと彼を導くのである。

父アドラー博士に最終的に見放され、妻マーガレットにも先日付の小切手

をめぐって最後通牒を突き付けられたウィルヘルムは、取引所からグロリア

ナ・ホテルヘ、そしてプロードウェイヘとタムキンの姿を捜し求めていくう

ちに、群衆の流れに抗しきれぬまま、見知らぬ男の葬式へ粉れ込む。このこ

とは、行き場を失ったウィルヘルム自身の象徴的な死を予示するとともに、

彼が数日前タイムズ・スクエアの地下道で突然感じた、不完全で欠点だらけ

の人間全体に対する限りない同胞愛、すなわち「もっと大きな本体」 “a

larger body"(l13)への合流を暗示している。“...today, his day of 

reckoning, he consulted his memory again and thought, I must go back 

to that. That's the right clue and may do me the most good. 

Something very big. Truth, like"(l15:イタリックは筆者）． このように

う彼にとって、究極的な真実が開示され、最後の審判が下される「この日」

こそ、「見せかけの心」が破滅し、「本当の心」が「もっと大きな本体」へ合

体するのにふさわしい日なのである。かつて「暗黒街」 “underworld"(91) ．． 
にいたことがあるというタムキンが、冥界を思わせる葬儀場の近くで、ウィ

ルヘルムを見届けるかのように姿を消したことは、彼のウィルヘルムに対す

る〈謳り〉が完了するとともに、彼の施す〈癒し〉がいよいよ仕上げの段階

に入ったことを示している。「決算日」である「この日」におけるウィルヘ

ルムの総決算においては、タムキンの〈蝙り〉は〈癒し〉へと反転し、経済

的破綻とそれがもたらす精神的覚醒との収支が合うことになる。

礼拝堂に入ったウィルヘルムは、タムキンのことはすっかり忘却し、なぜ

か豊かな気持ちになり始める。棺に横たわる死者を前にして彼は、その見知

らぬ男の死を悼んですすり泣くうちに、個人の死を遥かに凌駕するさらに深

-133-



渡辺克昭

い悲しみの源泉に触れ、やがて “deeperfeeling"(158)から全身をふるわ

せ号泣し始める。そしてウィルヘルムは、まさしく大海原での溺死を思わせ

る究極の「今•ここ」において、今まで味わったこともない深いf光惚感に襲

われる。

The flowers and lights fused ecstatically in Wilhelm's blind, wet 

eyes; the heavy sea-like music came up to his ears. It poured into 

him where he had hidden himself in the centre of a crowd by the 

great and happy oblivion of tears. He heard it and sank deeper 

than sorrow, through torn sobs and cries toward the consumma-

tion of his heart's ultimate need (159-60). 

この瞬間においては、もはや「見せかけ」と「本質」の薗甑もなく、過去

と未来の区別もなく、ウィルヘルムは自らのすべてを溶解させることによっ

て、「もっと大きな本体」の海と合流すべく、悲しみの淵にとめどもなく深

＜沈潜していく。しばしば議論の別れるところではあるが、「心が究極に求

める願望の成就へと向って悲しみよりもなおいっそう深いところへ沈んでいっ

た」というこの結末は、専ら、ウィルヘルムの再生と勝利を物語っているの

でもなければ、挫折と敗北を表しているわけでもない。むしろそれは、生と

死が互いを支え合いながら拮抗する、ある明澄な均衡に彼が到達しつうある

ことを示している。姿を消したタムキンによって象徴的な “hydrotherapy"

を施された彼は、トミー・ウィルヘルムなる人物の死を身をもって体験する

ことによって、本来自分が帰属すべき、生者と死者が共存する「もっと大き

な本体」へと限りなく融合していくのである。

結局のところタムキンは、生と死の双方の地平が開けた両義的世界へと、

ウィルヘルムを導いたのである。「貨幣」がその存在のなかに死の痕跡を内

させるとともに、死をもたらす暴力と犠牲を飼い慨らし封じ込める、すぐ

れて文化的な装置であるとすれば、タムキンは、まさしくそのような両義的

134 



〈癒し〉としての謳り

な役割をウィルヘルムに対して果たしたと言える。彼は、「貨幣」がそうで

あるように、死の刻印を自ら負いながら、死（富）というエントロビーを一

身に引き受け、死を生に反転させ蘇生させる媒介となっている。本来、贋物

であるはずの贋医者タムキンは、自らを賜ることによってウィルヘルムを破

滅の淵、すなわち生の世界と死の世界が分岐する境界領域に誘い、そこで彼

に本物の〈癒し〉を施したことになる。そのような意味で、毒を牢んだタム

キンは、ウィルヘルムに治癒的な効果をもたらす解毒剤として作用したので

ある。破壊者であると同時に創造者であり、贋物であると同時に本物であり、

トリックを仕掛けると同時に医療儀式を施すトリックスター、タムキンの祖

型は、「貨幣」のそれと同じく文化の古層にまで遡ることができるのである。

注

1. Maggie Simmons, "Free to Feel: A Conversation with Saul Bellow," 

Saul Bellow, ed. Tajiro lwayama (Kyoto: Yamaguchi Shoten, 1982), 

p.203. 

2.その代表的なものとしては、 ClintonW. Trowbridge, "Water Imagery in 

Seize the Day," Critique 9. 3 (1967), 62-73がある。

3.例えば、 S.Lillian Kremer, "An lntertextual Reading of Seize the day: 

Absorption and Revision," Saul Bellow Journal 10, 1 (1991), 46-56. 

4. Gilead Morahg, "The Art of Dr. Tamkin," Modern Fiction Studies 

25. 1 (Spring 1979), 103-16. Rpt. in Saul Bellow, ed. Harold Bloom 

(New York: Chelsea, 1986), pp.147-59. 

5.拙論「メタフィクションとしての『旅路の果て』」、『大阪外大英米研究』第17号

(1990) 101-24頁を参照。

6. Morahg, "The Art of Dr. Tamkin," Saul Bellow, pp.158-59. 

7. Saul Bellow, Seize the Day (London: The Alison Press, 1985), p.56. 

以下、本文中のこの作品の引用とページ数は、この版に拠る。なお、訳文は大浦

暁生氏訳に拠る。

135 



渡辺克昭

8. Molly S. Wieting, "The Function of the Trickster in Saul Bellow's 

Novels," Saul Bellow Journal 3.2 (1984), 24. 

9. Roberto Birindelli, "Tamkin's Folly: Myths Old and New in Seize the 

Day by Saul Bellow," Saul Bellow Journal 7.2 (1988), 35-48. 

10. ウィネバゴ族のトリックスター神話を分析したラディンによれば、北米インディ

アンのトリックスターには、最後の場面で医療儀式を行ったのちに姿を消すとい

うパタンが概ね見られる。 P.ラディン、 K.ケレーニイ、 C.G．ユング『トリッ

クスター』（晶文社， 1974)130頁， 180頁を参照。因みに、同書271頁においてユ

ングは、トリックスター神話それ自体も、「多くの神話と同じく、治療的な効果

をもつと考えられる」と述べている。

11. Saul Bellow, Henderson the Rain King (New York: The Viking 

Press, 1959), p.285. 

12.ベロー自身も、あるインタヴューで次のように述べている。 “Theonly'fun'in 

the book is to be found in the exploitations of Wilhelm the dupe by 

Dr. Tamkin, a clumsy charlatan." Rockwell Gray, et al. "Interview 

with Saul Bellow," TriQuarterly 60 (1984), 29. 

13.『フンボルトの贈り物』に見られる贈与交換に関しては、拙論「SaulBellowに

おける富と贈与交換ーHumboldt'sGiftを中心に」『アメリカ文学研究』第31

号 (1994)57-71頁を参照されたい。

14.岩井克人『ヴェニスの商人の資本論』（筑靡書房、 1985年） 118-19頁。

15.岩井克人、前掲書、 124頁。

16.貨幣と死、並びに貨幣と犠牲の関係については、今西仁司『貨幣とは何だろうか』

（筑靡書房、 1994年）が、貨幣の社会哲学の立場から示唆に富む議論を展開して

いる。彼によれば、「貨幣は人間関係のなかの暴力性を一身に体現し、いわば関

係のなかの犠牲者になり、そうすることで貨幣形式、つまりは関係の媒介者にな

る」。同書、 25頁。

17. Michel Foucault, Madness and Civilization: A History of Insanity in 

the Age of Reason, trans. Richard Howard (New York: Vintage 

-136-



〈癒し〉としての謳り

Books, 1988) p.167-68. 

18. タムキンの弁舌は、患者の琴線に触れ信頼を得ようとする古典的な贋医者の修辞

的技巧を踏襲している。技量の乏しいいかさま治療師にとっては、医療行為その

ものよりも、自己を宣伝し売り込む客寄せ口上のレトリックにすべてがかかって

いた。彼らの誇張された修辞は、言わば患者の心につけこむ説得の心理学であり、

それらは経歴の詐称、治療した名士の列挙、偽装された科学もしくは神秘主義へ

の傾倒、古典語や専門用語並びに格言の濫用、不治の病の治癒と万能薬の開発、

無償の治療の暗示などを特徴とする。タムキンのレトリックはこれらの要件をす

べて満たしている。詳しくはロイ・ポーター『健康売ります一ーイギリスのニセ

医者の話 1660-1850』田中京子訳（みすず書房、 1993年）第四章「ニセ医者の

文化」を参照のこと。

-137 




