
Title 弱くなったプロスペロー : 『魔法の島』の性と政治
学

Author(s) 正木, 恒夫

Citation 大阪外大英米研究. 1999, 23, p. 17-29

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/99217

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



1. 

弱くなったプロスペロー

-『魔法の島』の性と政治学一

木恒夫

およそシェイクスピアの「テンペスト』ほど歴史によって収奪されてきた

テクストも珍しい。 17世紀末から18世紀初頭にかけて初湖された7種類の改

作に始まって20世紀末カリプ海の小説やハリウッド映画「禁断の惑星J

(1956)まで、それはさまざまに変形され、解体され、再利用されてきた。上

演史そのものが各時代による収奪の歴史にならざるをえないのはあらゆる劇

作品の宿命だが、「テンペスト」はそれに加えて、テクストそのものに対し

て行使された暴力の歴史を持っている。

「テンペストあるいは魔法の島」 (TheTempest, or the Enchanted ls/an(/)はこ

の歴史の第1ページにほかならない。ウィリアム・ダヴナント(William

Davenant)の発案にもとづきジョン・ドライデン(JohnDryden)が執筆した

「テンペスト」最初の改作である。 1667年初油。王政復古期の支配層からな

る観客の支持を得て再演を重ねた。例の赤裸々な「日記」で名高いサミュエ

ル・ピープス(SamuelPepys)はこれを少なくとも8回見ている。以後実に172

年もの間、イギリスの観客が劇場で見ることができたのはこの改作またはそ

の亜流で、シェイクスピアの「テンペスト」ではなかった。およそシェイク

スピアの作品で改作の暴力にさらされなかったものはほとんどないが、「テ

ンペスト」の改作はその長命において群を抜いており、観客をシェイクスピ

アの原作から遠ざけたという点で、イギリス油劇史上まれに見るスキャンダ

ルとさえ言うことができよう。

17 



正木恒夫

劇作品としての「魔法の島」については、原作の「歪曲(perversion)」

(Oxford Companion to the Theatre)にすぎないのか、それとも原作を「巧みに

生かした瞥き換え(aperceptive adaptation)」(OxfordCompanion to English 
Literature)と言ってよいのか、同じオックスフォード系の辞典でも評価が分

かれているのが興味深いが、小論の目的はもちろんその当否を論ずることに

あるのではない。私はここで「魔法の島」をシェイクスピア上湖史という通

常の文脈から取り出して、例えばエメ・セゼールのポストコロニアル的改作

「あるひとつのテンペスト」(1969)を読むのと同じ方法で読んでみようと思

う。つまり私がここで提示しようとするのは、「魔法の島」の歴史的読解の

一例である。そこには例えばエメ・セゼールのネグリチュードに対応するも

のとして、王政復古期イギリスの政治的保守主義と性的自由主義が浮かび上

がってくるはずである。

2. 

「魔法の島jは初浙の2年後、 1669年に刊行されている。ドライデンが寄せ

た序文によると、ダヴナントが「テンペスト」から取り出して再利用をはか

ったのは、「嵐・無人島・男を知らぬ女」の3要素であった。だがこれには既

に先例があった。一世代前の劇作家フレッチャー(JohnFletcher)とマシンジ

ャー(PhilipMassinger)の合作になる「航海」 (TheSea Voyage)である。この作

品が初湖されたのは1620年代のことらしいが、復古期に再演され、前記ピー

プスもこれを見ている。ドライデンも指摘するとおり「航海」は明らかに

「テンペスト」を下敷きにしていて、ダヴナントの3要素を網羅した作品であ

る。そこでダヴナントは新趣向として「女を知らぬ男」という第4の要素を

加えることにした。「男を知らぬ女」とはミランダであり、「女を知らぬ男」

とは新たに考案されたヒポリトー（Hippolito)なる人物である。ダヴナントは

さらに船乗りの登場する場面を拡大すると同時に、原作の道化から水夫長に

昇格したトリンキュロー（「魔法の島」ではTrincalo)の結婚相手としてキャ

リバンの妹シコラックスを捏造することにした。ダヴナントはこうした男女

18 



弱くなったプロスペロ 『魔法の島lの性と政治学一▲

の組み合わせの並列を好んだようで、ヒポリトーの相手にはもう一人の「男

を知らぬ女」ドリンダ(Dorinda)を、ミランダの妹として配している。 こう

した基本構想に沿ってドライデンが執筆した『魔法の島」は、シェイクスピ

アの「テンペスト」からせりふの3分の1弱と、嵐に始まり本土への帰還をも

って終わるプロットの骨格を借用しつつ、大幅な補箪・改変を加えて成立し

た作品である。改作の実態をまずは具体的に見ておこう。（なお「魔法の島」

のテクストにはMaximillianNovak and George Guffey (eds.), The Works (i  John 

Dryden, X, Berkeley: California UP, 1970．を用いた。）

2.1 人物

新たに加えられた人物については既に述べた。削除された人物の中で重要

なのはアロンゾー（改作ではAlonzo)の弟セバスティアンであろう。なぜなら

彼の不在はプロスペローの弟アントーニオーと糾んだ政治的陰謀の消滅につ

ながるからである。原作とは異なり改作では、本土で油じられた政変劇が島

で再湖されることはない。

2.2 せりふ

上にも述べたように改作は原作からせりふの3分の1足らずを（修正しつつ）

借用しているが、その4割以上は1暮2場に見られる。つまり改作が原作に最

も近いのが1暮2場ということになる。但し原作で374行に及ぶせりふのうち

98行が削除されている。注意を引くのは削除が場面の前半、すなわちプロス

ペローがミランダに過去を語って聞かせる部分に集中していて、キャリバン

がこの2人と対決する後半ではほとんど削除が行われていないことである。

これは少なくともキャリバン登場の場面において、その表象およびプロスペ

ローとの関係に変更を加える必要が改作者にはなかったことを意味するだろ

う。これとは別に重要なのは“Abhor'dSlave!”で始まるキャリバン糾弾のせ

りふをミランダからプロスペローに移したことで、これは以後多くの校訂者

が従うところとなった。この改変はポストコロニアル的な問題意識からする

19 



正木恒夫

と、ミランダの二面性（植民地的支配者・性的被支配者）の隠蔽という重大な

意味を持つはずだが、改作者の意図は単に「男を知らぬ女」の純真無垢なイ

メージの徹底をはかることにあったのかもしれない。

一方削除されたせりふの中で注意を引くのは、原作2幕l場、ゴンザーロー

によるユートピア論と、 2幕2場、 トリンキュローの“adead Indian'’への言及、

および3幕3場、イタリア貴族たちが口走る旅行記の断片である。これらの削

除はとりあえず改作における新世界表象の後退と捉えることができる。但し

これにはいずれ若干の留保が必要になるはずである。

2.3 場面

シェイクスピアの「テンペスト」はエピローグを除くと全部で9つの場面

から成り立っている。これに対して「腐法の島」は18の場面を持つ。このう

ち原作が多かれ少なかれ利用されているのが9つだから、残る2分の1は改作

者の創意に基づくことになる。これら9場面のうち4つは「男を知らぬ女」ド

リンダと「女を知らぬ男」ヒポリトーにかかわる場面、 2つは船乗りたちと

キャリバン＝シコラックス兄妹にかかわる場而である。いずれも改作の性

的・政治的立場を表す重要な場面だが、その意味については後述する。改作

で完全に姿を消しているのは原作の3雅l場と2場である。 3猫l場ではファー

デイナンドがプロスペローから与えられた罰として薪を運んでおり、 2場で

はキャリバンが泥酔したステファノーとトリンキュローに向かって、島をプ

ロスペローから奪回するためのクーデターに加わるように説得している。こ

れら2つの場而の不在もまた作品の性的・政治的意味に重要な変化をもたら

すことになるだろう。

2.4 状況

ポストコロニアル的論評が競って取り上げたアロンゾーの娘クラリベルの

チュニス王との結婚が、改作ではポルトガルにおけるレコンキスタヘの軍事

介入とすりかえられている。アロンゾー率いる船隊が凱旋の帰路に嵐と遭遇

20 



弱くなったプロスペローー『瑚法の島』の性と政治学一

するというのが改作の設定である。ポルトガルのレコンキスタは13世紀中葉

に完成しているから、これは相当なアナクロニズムと言わねばならないが、

無理を承知でこの設定を選んだのは初湘当時のポルトガルのイギリスに対す

る特別な政治関係（半従属的同盟関係）に配慮したために違いない。（同時代

の他の劇作品にもその例がある。）だがこの変更は同時に原作の性的意味論

から人種的要素("looseher to an African”―II, i)を排除して単純化する役割を
も担っている。原作にみられた他者（アフリカ人）との結合による混血の可能

性が、改作では他者（ムーア人）の駆逐によるヨーロッパの浄化へと反転する

のである。この変更はまた地政学的パラダイムの組み替えにもつながってい

く。なぜなら原作ではチュニス＝カルタゴの連想から初期近代と古典古代、

ヨーロッパと北アフリカを結ぶ濃密な地中海批界が喚起され、それが新世界

と重ね合わされていたのに、改作ではアロンゾーの船隊はイタリアとポルト

ガルの間を往復するだけで単一の政治空間を完成してしまう。終樅近く、エ

アリアルがヒポリトーの命を救うための秘薬を求めて飛翔する空間は、地中

海を遠く離れて伝説上の西方の島ヘスペリデイーズから十字軍の目的地パレ

スチナに及び、最後はイギリス諸島に戻ってその円環を閉じている。

2.5 人物関係

新たに追加された人物の関係については後に譲ることにして、 2人の募奪

者アロンゾー、アントーニオーとプロスペローとの関係にふれておく。改作

ではこの2人は共謀してプロスペローを追放したばかりかヒポリトーからマ

ントヴァ公国の継承権をも奪ったことになっており、原作以上に重い罪を背

負っている。だが彼らは2人とも登場の瞬間から改悛の情が顕著で、原作で

はセバスティアンに謀反を唆すアントーニオーですら、孤島への漂着を自ら

の罪がもたらした当然の罰と受け止めている様子である(II,i 21-25)。そこで

プロスペローには彼らを悔悟に禅くための厳しい試練を準備する必要はな

く、罪業の数々をコーラスにして聞かせたうえで、「高慢」「虚偽」「強欲」

などのアレゴリカルな行列を見せるだけでよい。飢えにさいなまれる貴族た

-21 



正木恒夫

ちに農かな食料の幻影を見せるという原作のサデイズムはここにはなじまな

い。改作のプロスペローはエアリアルに対して、「必要な食べ物を与えて飢

え疲れた体を癒し、余興と陽気な音楽で心を慰めてやれ」と命ずるのである。

(III, ii, 180-183)纂奪者の早々とした改悛は、プロスペローの魔術という強権

の行使を不必要にする。いったいにプロスペローによる権力の誇示が影を潜

めているのが改作の特徴だが、その背後で原作ではドラマの推進力になって

いた人物関係に決定的な変化が生じていることを見逃すわけにはいかない。

3. 

「魔法の島」における改作の意味を明らかにする作業は、近年とみに断片

化の著しい「テンペスト」の全体像を回復することから始まらねばならない。

「テンペスト」はその本質において政治劇である。それはシェイクスピアが

胚史劇から悲劇を通じて取り上げてきた権力にまつわる政治悪の問題に、最

終的な解決を与えようとするものであった。プロスペローの島はこの未聞の

実験を行うために仮構された劇空間であり、そこで行使される権力は物理的

暴力とは異質の魔術である。本土で湖じられた政変劇のアントーニオー＝セ

バスティアンによる再湖は実験の重要な一部であって、シェイクスピアはさ

らにキャリバンによる反乱という副筋を設けることによって実験の複雑化を

はかる。解かねばならぬ問題が多いほど、それを解く力（プロスペローの魔

術または「テンペスト」というドラマ）の大きさが証明できるからである。

ポストコロニアリズムがプロスペローの島を一元的に植民地的空間として同

定するまでは、これが「テンペスト」理解の常識であった。

こうしたシェイクスピアの政治的問題意識は、「麿法の島」からは完全に

抜け落ちている。シェイクスピアのそれは言うなれば器薇戦争的な権力観で

あって、民衆の蜂起すなわち内乱（civilwar)と、それに続く階級間の力関係

による権力の移行を目のあたりにした世代にとって、それはもはや格別の興

味をそそるものではなかったに違いない。その結果「魔法の島」における改

作は原作の非政治化を第1の特徴とすることになった。この改作はよく言わ

22 



弱くなったプロスペロー一『闘法の島』の性と政治学一

れるような趣向や舞台効果といった表層における書き換えにとどまるもので

はなく、シェイクスピアの「テンペスト」を根底から脱構築するきわめて破

壊的な書き換えであることをまずは確認しておかなくてはならない。

脱構築の最初の兆候は前節(2.1)でも指摘しておいたように、セバスティ

アンの不在という形をとって現れる。その結果政変劇の再油は主筋から脱落

し、副筋の中にその形骸を辛うじてとどめているにすぎない。主筋の政治劇

を失った副筋のそれはもはや主筋のパロデイーではありえないから、パロデ

イーの対象を劇の外に、すなわち最近破局を迎えたばかりの共和国

("Commonwealth”ー II,iii, 132)に求めることになった。「腐法の島」で拡大さ

れた船乗りたちの場面(3場550行）は民衆の政治参加("Government""Ci vi I-

War" "Alliance"等々）を徹底的に茶化したどたばた喜劇であって、結局は

酔漢の乱闘で終わってしまう。それはもはやシェイクスピアのキャリバンが

執拗に追求した領土奪還のためのクーデターですらなく (2.3参照）、主筋と

は「男を知らぬ女」のパロデイー、シコラックスを通じてわずかにつながっ

ているにすぎない。『テンペスト」 4猫l場でプロスペローに一瞬の動揺を与

えマスクを中断させたキャリバンの反乱は、このような荼番とは無縁である。

「魔法の島」では“mySlave"キャリバンと妹のシコラックスはどうしている

かというプロスペローの問いに、エアリアルは「お手元を離れ難破した船乗

りどもと組んで謀反を起こし、ご領地を分配して群雄割拠いたしております」

と答えるが、プロスペローは「かまわぬ、奴らにもはや用はない」と言って

のける。 (3猫l場 191-197行）纂奪の罪を早々と悔いてしまった貴族たちに対

してと同様、ここでもプロスペローに魔術という権力を発動する余地はない。

魔法の島はどう見ても権力政治の実験室ではなくなってしまったのである。

となるとこの島で行われるべき実験の課題は1つしかありえない。それは

「男を知らぬ女」が男と、また「女を知らぬ男」が女と出会えば何が起こる

かを観察することである。プロスペローは「男を知らぬ女」ミランダ＝ドリ

ンダと「女を知らぬ男」ヒポリトーを(15年間！）隔離することによって、性

的無菌状態を島に作り出したうえで、ファーデイナンドの漂着を待ってこれ

23 



正木恒夫

ら2組の男女の出会いを慎重に準備し、促進し、制御する。「テンペスト」で

政治的葛藤の平和的解決に費やされたプロスペローの精力は、「魔法の島」

ではそのほとんどがこの「出会い」の操作に向けられていると言っても過言

ではない。

プロスペローがここで採用する実験法の特徴は、異性に対する欲求を抑圧

しつつ刺激し、刺激しつつ抑圧するあくどさにある。彼はまず男女双方に相

手の「危険」を説いてからひそかに出会わせ、反応をしつこく探る。さらに

厳しく戒めたうえで再び出会わせ・・・・・・という過程を繰り返すうちに予定ど

おり2組の男女（ファーデイナンドとミランダ、ヒポリトーとドリンダ）は恋

に落ちる。この一部始終をたどる必要はあるまい。ただ実験の最終段階で予

想外の事態が発生する。文明から隔離して育てられた「自然人」ヒポリトー

は、一夫一婦制の規範意識を植え付けられていないため、無差別な異性愛を

制御することができない。その結果ミランダをめぐる争いからファーディナ

ンドとの決闘に追い込まれ、瀕死の重傷を負ってしまう。ある不吉な予感か

らヒポリトーを女性と出会わせるのをためらっていたプロスペローも、この

展開を予測することができず、怒りに駆られてファーデイナンドの処刑を決

意する。（刑の執行人にキャリバンを指定するというおまけまでついてい

る。）危機管理能力を失ってうろたえるプロスペローを尻目に、前述のとお

り(2.4)エアリアルが秘薬を持って登場、危機は回避され、またこの災難を

一種の通過儀礼としてヒポリトーの無差別な異性愛も一夫一婦制の社会規範

の中に回収されて大団円となる。

こうした実験の経過から、我々はいくつかの特徴を取り出すことができる。

第1は結婚の非政治化である。「テンペスト」におけるファーデイナンドとミ

ランダとの結婚は政治的実験の一部として厳密に位置づけられていたから、

目的はナポリ王国とミラノ公国の統合であっで性的融和は言わばその系にす

ぎない。だが「魔法の島」では実験内容が変質してしまった以上、目的と系

の関係が逆転し性的結合そのものが前景化される。その結果第2の特徴とし

で性愛が露骨に、かつ扇情的に語られることになる。 15年間に及ぶ異性から

24 



弱くなったプロスペロ 『晩法の島』の性と政治学一

の隔離が性的刺激の高揚を保証しているし（最初の出会いの後のそれぞれの

反応一II,iv; II, v)、他方でば性的無知が巧まずしてきわどいせりふを連発さ

せる（例えばヒポリトーの5緋2場におけるせりふ―“Howcan he [the Priest] 

make us one, shall I grow to her?"; "Pray teach me quickly how Men and Women 

in your World make love....”)。「テンペスト」にこの種のせりふが皆無であ

ることは言うまでもない。いやそれだけではなく、既に多くの評者が指摘し

てきたように、「テンペスト」では結婚の前提としての純潔が偏執的と

るほどの厳格さをもって要求されていた。それを破ることからどのように恐

ろしい災厄が結婚生活を襲うことになるかを説いたプロスペローの脅迫に近

いせりふ(4稲l場15行以下）と、それに続くマスクを見れば、そこでば性がひ

とつの快楽というより血統の存続を保証する繁殖の手段として捉えられてい

ることが分かる。「魔法の島」のプロスペローも純潔を勧める点では同じだ

が、彼が求める“innocence’'は「愛を育てる最も肥沃な土壌」 (III,i, 42)なので

あって、後にドリンダが“reservedness”と言い換えている（IV,i, 196)ことから

も分かるように、それは禁止事項というよりむしろ男性を惹きつけるための

手段に近い。現にプロスペローは別のところで女術よろしく、 ドリンダに男

心を引き留めるこつを教えている (3廂l場142行）。このように性の自己目的

化を徹底したのが「魔法の島」であり、これを「テンペスト」とは異なる第

3の特徴として指摘することができよう。

このように見てくると、「魔法の島」における改作の基本戦略が政治主題

の矮小化と恋愛主題の前景化にあることが分かる。改作者たちにこの戦略を

選ばせたのは言うまでもなく王政復古期の観客意識、つまりは政治ど性をめ

ぐるイデオロギーであった。このイデオロギーの特徴を要約するなら、国家

においては王権をめぐる神話の消滅、家族においては父権の後退および結婚

と家庭生活における個人の意志の尊重ということになろう。王権神授説→国

王→国民＝家長→家族成員という17世紀前半の国家・家族モデルが、世紀の

後半になって一挙に崩壊したわけではあるまい。だがロレンス・ストーン

(Lawrence Stone) う「感情生活における個人主義(affectiveindividualism)」

25-



正木恒夫

の時代は、確実に到来しつつあった(TheFamily, Sex and Marriage in England 

1500-1800, Harmondsworth: Penguin Books, 1985, pt. IV, ch. 6.)。ストーンによ

れば革命期にみられたピューリタン的な家父長制強化の反動として、王政復

古期にはとりわけ性的自由主義が顕著であったと言う（同書152ページ）。極

論すれば「ロミオとジュリエットが言いそうなことを彼らの親たちが言いは

じめたのである」 (166ページ）。「魔法の島」の中でこうした変化を端的に表

しているのは、プロスペローによる権力（魔術）行使の著しい制限である。例

えば絶対的支配力の証明として原作ではファーデイナンドやキャリバンや、

さらにはイタリア貴族たちに課されていた罰が、いずれも軽減されるかまた

は見送られている(2.3; 2. 5参照）。それに島を監視するプロスペローの目に

は死角が少なからずあって、ファーデイナンドとヒポリトーの決闘とその帰

趨を予見することができない。（しかも危機を処理するのがプロスペローで

はなくエアリアルであることは既に述べた。）プロスペローはまたしばしば

自分の術（Art)を統べる力として「天意(Decreesabove; the will of Heaven; the 

Ministers of Heaven)」を口にする。この見方からすればヒポリトーの負傷は

魔術の失敗というより天の意志である。ここには「テンペスト」（例えば5幕

1場33行以下）におけるプロスペローの涜神的とも見える（したがって敬虔な

欧米の評者を悩ませてきた）自らの全能に対する信念は見られない。また

「魔法の島」のプロスペローは王を神にではなく、神を王になぞらえる(5幕l

場92行以下）。その王は王権神授説によって聖性を付与された絶対君主とい

うよりはむしろ法の執行者に近く、臣下すなわちプロスペローは王の裁定を

実行に移す官僚に酷似してくる。革命後のイングランドにはもはや、シェイ

クスピアのプロスペローが呼吸すべき空気はなかったのである。「テンペス

ト」がダヴナント＝ドライデンの改作以外に舞台で生き延びる道がなかった

のは主としてイデオロギーの問題であって、それを単なる趣味の変化や舞台

効果の追求に矮小化してはなるまい。

26-



弱くなったプロスペローー『l翡法の島』の性と政治学一

4. 

最後に「魔法の島」を取り巻く一群のテクストにふれておこう。それは次

の8つである。

1) John Fletcher, The Island Princess(l621) 

2) John Fletcher and Philip Massinger, The Sea Voyage(l622) 

3) Andrew Marvell, "Bermudas"(l655) 

4) Samuel Pepys, The Dicuy(l660-69) 

5)John Dryden, The Indian Queen(l664) 

6)John Dryden, The Indian Emperor(l665) 

7) Henry Neville, The Isle of Pines(l668) 

8) Aphra Behn, Oroonoko(l688) 

これらのテクストは2つのグループに分けることができる。 1)、2)、3)、

7)と5)、6)、8)である。そして2つのグループは4)の中でつながっている。

具体的に説明すると次のようになる。

フレッチャーによる2つの戯曲（「島の王女」と「航海」）、マーヴェルの

名高い叙情詩「バーミューダ諸島」、それに「魔法の島」の翌年に出版され

たネヴィルの「パイン一族の島」からなる第1のグループは「島」のトボス

を共有する。このトポスの生成にはヴァージニア植民地救援船隊のバーミュ

ーダ島漂着(1609年）が関与していて、シェイクスピアの「テンペスト」もそ

れに根ざしているらしいことは常識になっている。マーヴェルの作品はこの

島を楽園として美化した数多くの詩の1つにすぎない。注意を引くのは島の

トボスが性愛の探求と結び付いていることで、フレッチャーの恋愛悲喜刺は

うまでもなく、「パイン一族の島」も位置は南海の孤島に移動しているも

のの、そこに漂着した1人の男性と4人の女性が営む性生活と繁殖活動をあっ

けらかんと語っている。一方島のトポスはマーヴェルが代表するように新世

界との関連が深く、「島の王女」には“India”という場所の指定があるし（当時

「インド」は東西の区別なく用いられることが多かった）、「航海Jには接触

-27 



正木恒夫

したアマゾンたちから生活様式を学んだという漂着ヨーロッパ女性の集団が

登場する。「）巖法の島」にしても「テンペスト」の新世界表象を削除する一

方で、食人種・プランテーション (2幕3場）・近親婚(4幕2場）などへの言及が

追加されているから、フレッチャーの2作品同様17世紀ヨーロッパにおける

新世界言説の周辺に位置づけることができよう。

その新世界を舞台にしたのが第2のグループ、すなわちドライデン自身の2

作品（「インデイアンの女王」「インデイアン皇帝j)とアフラ・ベーンの

「オルノーコー」である。「オルノーコー」の語り手は物語の冒頭で、スリナ

ムから持ち帰った先住民の装身具を「インデイアンの女王」上演の際劇場に

貸し与えたと述べている。「インデイアンの女王」は『インデイアン皇帝j

と並んでスペイン領中南米を舞台に展開される英雄悲削である。そこではイ

ンカやアステカの貴族がほとんどヨーロッパ人のように描かれていて、一見

アメリカを舞台にする必然性に乏しいのだが、モンテーニュやラス・カサス

の読者であったドライデンは、いわゆる「黒い伝説」に加担してスペイン人

征服者を糾弾している。ドライデンはまた「インデイアン皇帝Jの中で「キ

ャリバン」という名をアステカの高僧に用いようとした形跡があり、新世界

に並々ならぬ関心と知識を持っていたと考えるのが自然であろう。

さてこれら2つのテクスト群をつなぐのが、ピープスの『日記」である。

海軍省の実力派官僚であったピープスは『魔法の島」初演の年を含む10年間、

スキャンダラスな日記を書き続けた。彼は「廃法の島」を8回見ているだけ

ではなく、フレッチャーの『島の王女jと「航海jを各3回、 ドライデンの

『インデイアン皇帝」を4回見ている。合計4つのテクストが当時の平均的な

芝居好きであったに違いないピープスの中で出会ったのである。残念ながら

ピープスは個々の作品について抽象的または断片的な印象以外にほとんど何

も語ってはいない。だが重要なのは「魔法の島」（ピープスにとってそれは

「テンペスト」以外の何物でもなかった）が彼の記録を通じて、一連のテクス

トのネットワークに組み込まれたことであろう。なぜならこのネットワーク

の中に置かれたとき、「魔法の島Jはシェイクスピア作品の「歪曲」では片

28 -



弱くなったプロスペローー『隧法の島』の性と政治学一

付かない胚史的な意味を主張しはじめるからである。小論は「魔法の島」を

「テンペスト」の改作・上涼史の Iれに閉じ込めてきた従来の研究にとらわれ

ず、それを歴史的文脈の中で捉えなおそうとする試みであった。

（本稿は1998年10月25日、東京都立大学において開かれたワークショップ、

「歴史の中の「テンペスト」」に提出されたものである。）

29 




