
Title 「崇高」という病 : 「享楽」の『コズモポリス』横
断

Author(s) 渡辺, 克昭

Citation 大阪外国語大学英米研究. 2004, 28, p. 65-84

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/99279

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



「崇高」という病

「享楽」の『コズモポリス』横断

渡辺克昭

「資本主義経済には一種の崇高さがある」（リオタール 「崇高と前衛」）

1 この死を掴め

『ボディ・アーティスト』 (2001年）の主人公ローレンが、ボディワークを

通じて限りなく主体を削ぎ落とそうと試みたのとは対照的に、 ドン・デリー

ロの新作『コズモポリス』 (2003年）の主人公エリック・パッカーは、弱冠28

歳ながら金融市場に君臨し、グローバルなサイバー資本を限りなく増殖させ

ることによって莫大な富を築き上げている。物語の冒頭において、睡眠不足

の彼が、夜明けの薄明に浮かび上がる摩天楼を俯厳するイーストサイド・マ

ンハッタンのペントハウスは、世界一の高さを誇る超高層ビルの最上部に位

置し、 48もの部屋を備えた彼の住居には、プール、ジム、瞑想室は言うに及

ばず、ペットのサメを泳がせる水槽やボルゾイ犬の特製の檻まで設えられて

いる。贅の限りを尽くし、最新のハイテク装置を完備したこの超豪華トリプ

レックスヘと通じるエレベーターを二台までも専有するエリックは、ボディ

ガードに護衛され、まるで巨大な繭のように死を寄せつけぬこのタワーから

世界をl卑呪する。「死が訪れても、彼が果てることはないだろう。世界が果て

るのだ」 (6)。

ヴァーチャルなマネーゲームを通じて今や地上の富を占有しつつある彼が、

2000年4月のある朝、昔馴染みの理髪店で散髪をしてもらうことを思い立ち、

特注のストレッチリムジンに乗り込んだとき、運命の一日が始まる。この小

65 



渡辺克昭

説に取り組み始めたデリーロは、ほどなくしてこの一日が、「ある時代の終焉

を告げる最後の日でなくてはならない」ことに気づいたという。「すなわちそ

の時代とは、冷戦の終結と現在のテロの時代の始まりの合間に位置するIO年

問、主として1990年代ということになる。この時代、文化は金で沸騰し、市

場へは資本が殺到した。多国籍企業が政府よりも活気を帯び、影響力をもち

始めたように思えたし、最高経営責任者がグローバルな有名人となり、庶民

もまたそれぞれが一捜千金を夢見た。ダウ平均は常に右肩上がりで、インター

ネットがぐっと速くなり、充実し始めた時代だった。こうしたことすべてが、

（あの小説におけるように）終焉を迎え始めたのが、 2000年4月だった」 (Ge-

diman, Par. 3)。

このように『コズモポリス』には、ポスト冷戦期のアメリカが、 ドット・

コム・ブームと呼ばれる好景気に見舞われ、祝祭性を帯びた「崇高」 (I)が日

常化し、未来への傾斜が一気に加速された90年代を総括しておきたいという

意図が込められている。高度に集積された資本とテクノロジーが投機的に結

びつくことにより、時空が溶解し、膨大な金融資本が自己増殖を求めて狂躁

的に地球を駆けめぐった90年代。「富が資本そのものへと変質し、資本蓄積の

プロセスそれ自体が自律化するとともに、商品の生産と消費の論理を超えた

それ自身の論理を主張する」(Jameson, CT 152)傾向がより顕著になったこ

の時代こそ、行き場を失った後期資本主義のエントロピーが蓄積され、死へ

のカウントダウンが密かに始まった時期ではなかったか。

『マオ II』(1991年）が、冷戦終結の年、 1989年に照準を合わせ、テロリス

トが覇権を握るポスト冷戦時代の不吉な青写真を提示したのに対し、同じく

ニューヨークを舞台とするこの作品は、束の間のアメリカの繁栄が20世紀最

後の年に内破し、 9.11を起点とするテロの時代へとまさに突入していく瞬間

を捕捉しようとする。この運命の日を逆照射するにあたり、デリーロは、コ

ズモポリスがネクロポリスヘと変貌を遂げる歴史の分水嶺を際立たせるには、

「ある一人の男のある一日」に焦点を絞り、しかもその男がたどる死への軌跡

が、「多かれ少なかれ直線的で、一本の道筋に沿って」 (Gediman,Par. 1)展

66 



「崇高」という病ー「享楽」の『コズモポリス』横断

開されねばならないことに思い至る。

かくして「この日」、主人公エリックは西に向かってマンハッタンを一直線

に横断することになる。彼が進みゆく47番通りは、国際機関が立ち並ぶイー

ストサイドを基点に、金融地区、ダイヤモンド街、ブロードウェイ、タイム

ズスクエアといった特徴的な町並みを貰通し、ヘルズキッチンを経て、やが

てはハドソン川沿いの物寂しいジャンク・ヤードヘと至る。ビック・アップ

ルの断面を提示するこのエリックの直線的な反探求の旅には、大統領一行の

行列や、超有名ラップスターの葬列や、反グローバリズムを訴えるデモ隊や、

映画撮影現場など、彼の道行きを阻む幾多の障害が待ち受けている。こうし
パジエン 1̀

て彼の旅路を果てしなく遅延させる非日常的な野外劇が、『コズモポリス』を

恐らく史上最短の距離移動を誇るロード・ナラティヴにしているわけだが、
ツァfトガイスト

全体として見れば、この10年の「時代思潮」の終焉を告げるこの小説が、「総

決算の日」の破綻と死へ向かって着実に歯車を刻んでいることは疑いない。

II「ポストモダンの崇高」と表象のアポリア

以上のような『コズモポリス』誕生の背景を概観するとき、同じくニュー

ヨークを舞台に、投機の失敗の挙句、死へと引き寄せられる「ある一人の男

のある一日」を描いたソール・ベローのノヴェラ、『この日を掴め』(1956年）

を思い起こすのは筆者だけであろうか。巨万の富を瞬時にして動かす投資家

エリックと、なけなしの700ドルを投資につぎ込むウィルヘルムとの経済的落

差を勘案するとしても、ともに「総決算の日」における死へと途着する両作

品には、奇妙な照応関係が見られる。

とは言え、『コズモポリス』は決してリメイクされた現代版『この日を掴

め』ではない。両者の差異は、ジェイムソンの言う「ポストモダン、もしく

はテクノロジーの崇高」 (PCL37)という概念が、解釈の準拠枠として有効で

あるかどうかという一点に集約される。確かに『この日を掴め』の結末は、

表象不可能な死に彩られたある種の「崇高さ」への沈潜を指向しているが、

その美学は限りなくモダンの美学に近い。「心が究極に求める願望の成就へと

67 



渡辺克昭

向かって、悲しみよりもなおいっそう深いところへ沈んでいった」 (118)ウィ

ルヘルムがもたらすカタルシスは、モダンの美学をめぐるリオタールの次の

と矛盾しない。「モダンの美学は、ノスタルジックなものであるにせよ、

崇高の美学に他ならない。それは提示し得ないものがただ不在の内容として

のみ差し出されることを許す。だが、形式のほうは、それとはっきりわかる

一貰性のおかげで、読者ないし観賞者に慰めと快感の素材を提供し続ける」

(PC 81)。

一方、ポストモダンの美学は、リオタールの言に拠れば、「モダンにおける

表象自体のなかの表象され得ないものを全面に出し、良き形式という慰め、

つまり手に入らないものに対するノスタルジアの共有を可能にするような嗜

好への合意を拒否する。そして、新たな表象を探求するが、それはその表象

を享受するためではなく、表象不可能なものにより強い意味を与えるためで

ある」 (PC81)。だとすれば、主人公を通じて、「世界全体に及ぶ今日の多国

籍資本主義というシステム」(Jameson,PCL 37)の表象不可能性それ自体を

表象しようとする『コズモポリス』には、いかなる形式にも物象にも回収さ

れ得ない提示不能なものを提示するというアポリアがつきまとう。と言うの

も、エリックが体現する「グローバリゼーションはむしろ、金融資本が究極

的な脱物質化に到達した一種のサイバースペースに他ならず」(Jameson, CT 

154）、ジジェクが言うように、電子マネーとしての「資本は、崇高な再現不

能の〈物〉として機能し」、「見えない幽霊のような〈物〉という相貌を獲得」

(PF 103)するからである。

ドウルーズを援用してジェイムソンが指摘するように、投資を通じて自己

拡張を繰り返す金融資本が、「脱テリトリー化」 (CT143, 152) により、抽象

化と流動化の度合いを深めるならば、グローバルなサイバー資本を自在に司

り、その表象不可能な無限性を具現するよう運命づけられたエリックは、身

体という表象を予め賦与されているという点で、すぐれて逆説的な存在だと

言わねばならない。しかも彼は、本質的に空無でしかない貨幣というものが

牢んでいる呪物崇拝性 (2)をよりいっそう先鋭化させたサイバー資本の「崇高

68 



「崇高」という病ー「享楽」の『コズモポリス』横断

さ」を認識し畏怖する主体ではなく、それを体現するアウラの光源として措

定されている。

このように見てくると、〈他者〉なきサイバースペース上で永遠の生を享受

する「笑社」に賦与された有限の身体というアポリアこそが、みずからの

「崇高」を切り崩していくとは考えられないか。エリックのマンハッタン横断

は、「イデオロギーの崇高な対象」である彼が敢行した「幻想の横断」 (Ziえek,

PF 29)ではなかったか。さらに言えば、表象を拒む「崇高」を身体におい

て表象しようとすることは、「崇高」とある種のアナロジーをもちつつその対

極に位置する「死」の経験についてデリダの言う、「不可能性としての可能

性」 (A70)というアポリアとどこかで通底するのではないか。「死の贈与」

(GD 33)を通じて、デリダが横断不可能な死の横断を試みたのとちょうど同

じように、デリーロは、表象を擦り抜ける「崇高」を「死」と交差させるこ

とにより、 90年代アメリカの「崇高」を脱構築的に横断したのではないか。

こうした視座に立ち、本稿では、本来表象不可能な「資本それ自体のあり

方の第三段階とも言うべき脱中心化されたグローバルなネットワーク全体」

(Jameson, PCL 38)の表象を担う主人公のボディ・ポリティックスに着目し、

という彼の病が、「不可能な喪」 (3) (Derrida, SM 174)をみずからの

内部に取り込むプロセスにおいて、いかに〈現実界〉と切り結ぶかを考察し

ていきたい。

III 「崇高なイデオロギーの対象」としてのサイバー資本

概ね好意的に受容されてきたこれまでのデリーロの作品とは異なり、『コズ

モポリス』に対する出版当初の反応は、必ずしも芳しいものではない。デリー

ロ神話の崩壊を示唆するかのように、この作品を酷評したミチコ・カクタニ

の書評を筆頭に、主人公の人物造型が皮相的で共感を抱き難いとか、登場人

物が作者のマウスピースになっているなどと、不満を述べた書評も少なくな

い。だが、狂躁的な90年代を一日に凝縮し、「経済と崇高の美学との間の相関

関係」（リオタール、「崇高と前衛」 283)を浮き彫りにするこの「ポストモダ

69 



渡辺克昭

ンの寓話」を、専らリアリズムの枠組みに依拠して批判することは果たして

妥当であろうか。バベルの塔のように「天に向かって辞え立つタワーに住み

ながら、神に罰せられることのなかった」 (103)彼が、すべてを取り込み、不

死を求めたがゆえに、「イカロス失墜」 (202)さながら破滅するといった、い

かにも寓話的な筋立てからして、そもそも彼が、読者の共感を得られる厚み

を備えた人物として創造されていないことは明らかである。そうではなく彼

は、 90年代の「マーケット・カルチャー」 (90)を表象する記号として措定さ

れており、過剰な欲望を無限に自己増殖させる「サイバー資本の輝き」 (78)

を帯びたネットワークの司祭として提示されている。中心に大いなる空無を

卒みつつも、グローバルな超「国家身体」を備えたサイバースペースの覇者

として、カントの言う「数学的崇高」をヴァーチャルな市場で達成しつつあ

る彼は、まずもって痛みや死とは無縁の存在である。

であればこそ彼は、市場を浮遊する不滅の資本データに他ならない自分が、

いつの日か、サイバースペースにおいて不滅の生を享受することを夢見る。

かつて『ホワイトノイズ』の主人公ジャックが、医者から言い渡された「君

はデータの総計なんだ」 (WN141)という言葉は、彼にこそふさわしい。健康

そのものであるにもかかわらず、毎日欠かさず医師の検診を受け、自分の身

体情報を刻々変化する金融データのように捉える彼は、お抱えの通貨分析家、

マイケル・チンと言葉を交わした後、リムジンのモニター画面に映し出され

る市況を眺めつつ、次のような思索に耽る。

数字やチャートが、制御し難い人間のエネルギーや、あらゆる類の切なる思いや、

真夜中の汗などといったものを、冷た＜圧縮していると思うのは浅薄な考えだ。そ

れらが金融市場で明確に数値化されるなどと思うのは、実際のところ、データそ

れ自体が、魂を帯びて光輝き、生命のプロセスのダイナミックな局面をなしてい

る。これこそが、アルファペットと数字が織り成すシステムが雄弁に語りかける

ものであり、電子的な形式において完全に実現されるものなのだ。零とーからな

るデジタルな命令こそが、この地球上に生きる何十億もの生命の息遣いを規定す

70 



「崇高」という病ー「享楽」の『コズモポリス』横断

る。ここにこそ、生物領域と言うもののうねりがあり、われわれの肉体と大海原

が、知ることのできる全体としてあるのだ (24)。

このように「生物領域」と接合された「知ることのできる全体」としての

デジタル世界を称揚する彼が、そこに眩い永遠の未来を幻視したとしても不

思議ではない。「利潤の蓄積と活発な再投資のための媒体として、人間の経験

を無限に向かって拡張することこそ、サイバー資本の主眼」 (207)だとすれ

ば、マネーゲームを通じて〈象徴界〉の記号を司るエリックは不死を達成し

つつある。暗殺の脅威に曝されつつも彼は、お抱えの理論家、ヴィジャ・キ

ンスキーの甘美な言説に耳を傾ける。「人間はもう死なないの。これって新し

い文化の教義みたいなものじゃないかしら・・・よくわかんないけれど、亡

くなるのはコンピュータの方かもね」 (104)。「マイクロチップってあんなに

小さいのに強力でしょ。人間とコンピュータが融合するわけ・・・こうして

終わりのない生が始まるのね」 (105)。

究極的にサイバースペースの覇者の不滅性を説く彼女のこのような言説は、

富がそれ自身のありようを変質させ、専ら自己増殖のために市場上を猛スピー

ドで滑走する記号そのものへと化したからこそ一定の説得力をもつ。「ディ

スク上に生きることができるのに、どうして死ななくちゃいけないの。お墓

じゃなくてディスクなんだから。肉体を超越した観念ってところね。これま

でとこれからのあなた全部が詰まった精神みたいなものだけど、疲れたり、

混乱したり、損なわれたりすることがないの」 (105)。彼女のこの言葉は、死

を前にしたエリックの、いささか自嘲めいた感慨と共振する。「彼は、いつも

量子の粒になりたいと思っていた。肉塊としての自分、つまりは筋肉や脂肪

といった骨を覆う柔らかな体組織を超越して、与えられた限界の外で生きる

ということ。チップのなかやディスク上をデータとしてぐるぐる回り、輝か

しくスピンしながら、彼は虚無から免れた意識として生きてみたかった」(206)。

彼の夢想が端的に示すように、永遠に虚空を自走する超シニフィアンとし

て〈象徴界〉を専有するサイバー資本の遍在性こそが、「崇高な」不死性とい

71 



渡辺克昭

うアウラを彼に賦与する。そして、みずからに語りかける「資本は、それ自

身にすべての欲望を添えることにより、夢という形式を取り始める」 (Tabbi

18)。ここに、資本をめぐる呪物崇拝の究極のイデオロギーが、自ずと完結す

る。「すべての富は、それ自身のための富になってしまったわけ・・・かつて

絵画がそうだったように、お金は語りかける性質ってものを失ってしまった

のよ。今や、それ自身に語りかけるってところかしら」 (77)。

その際、前景化されるのが、「ナノセコンド」、「ゼプトセコンド」 (79)単

位で細分化され、猛スピードで未来に向かって加速されていく時間である。

こうした不可視の時間が意義を帯びるのは、それがサイバー資本産出の母胎

として未来への先取権を行使するからである。「現在を見つけるなんて至難の

わざね・・・未来に道を譲るべくこの世から吸い取られているわけだから」

(79)というキンスキーの言葉通り、「サイバー資本こそが未来を創造する」

(79)なら、加速度的に圧しかかってくる不滅の未来においてのみ人々は至福

を感じることになる。それにともない、輝けるコンピュータ画面は、「情報の

流れというより、純然たるスペクタクルもしくは儀式的に解読不能にされた

聖なる情報」 (80)と化し、「一種、偶像崇拝」 (80)的な祭壇の様相を帯び始

める。

IV 「鼠」、または〈現実界〉の「仮想化しきれない残余」

この小説の最大の魅力は、エリックが、究極の呪物崇拝の対象として自己

完結した瞬間、それまで隠蔽されてきた身体性によって内部から突き崩され、

中心の空無を霞呈した挙げ句、破滅に至るというボディ・ポリティックスの

逆説にある。しかも彼が、死へのこの長い旅路において、「象徴化から逃れる

〈現実界〉の残滓」 (Ziえek,SOI 50)からの呼びかけに嬉々として応答し、主

体の断裂をも厭わず、ラカン的な剰余 (4)の「享楽」に身を委ねることは注目

に値する。そもそもこの「総決算の日」に、幼少期を過ごした懐かしの街角

の床屋で髪を切ろうとする彼の押え難い衝動は、〈象徴界〉の裂孔から漏れ出

る「仮想化しきれない残余」へのノスタルジックな退行に彩られている。

72 



「崇高」という病ー「享楽」の『コズモポリス』横断

身体との関連で言えば、「彼の前立腺は非対称だった」（8)という「この日」

の朝のさり気ない叙述は、エリックの「崇高な」イデオロギーが、象徴化へ

の抵抗というかたちで、悩ましい「症候」 (5) となって彼の身体に発現してい

ることを暗示している。これまで、「通貨の変動のなかに隠されたリズムを探

り当て、そこに美と正確さを見出してきた」 (76)彼にとって、可視化された

この「外傷的不均衡」（Ziぇek,SOI 181)こそが、彼の不滅の均衡美を破綻さ

せる兆候となる。にもかかわらず彼は、「均衡」という語に接頭辞の「a」を

添えるだけで、それが一瞬にして異形のものへと反転することに新鮮な悦び

を覚える。

みずからのうちにサイバー資本の「崇高美」を幻視する彼にとって、まさ

しくこのような異物「a」の役割を果たすのが、ベノ・レヴィンである。彼

は、〈他者〉として「亡霊」のように不意に立ち現れ、ストーカーとしてエ

リックの命を狙い続ける。パッカー・キャピタルの元従業員で、かつてタイ

の通貨バーツの分析に従事していたこの男の告白によれば、彼もまたエリッ

クと同じく非対称の前立腺の持ち主であるらしい。だとすれば、エリックの

「症候は剰余として生き延び、［みずからへと］回帰」 (Ziえek, S0169)したこ

とになる。あたかもそれを予示するかのように、時系列を転倒して外挿され

たベノの告白は、旅路の果てに射殺されたエリックの姿をフラッシュフォー

ワードで示している。この暗殺者の手記において言及されるのが、頭髪の半

ばしか刈り込まれていない非対称の姿で息絶え、横たわる彼の死体である。

こうして物語の早い段階で、読者は、「神経組織をデジタル上の記憶へと実際

的にマッピングした」 (207)かのような不死身のエリックと、汚辱にまみれ

た亡骸としてベノに占有されるポストヒューマスな彼の間に、埋め難いギャッ

プがあることを知る。

かくも乖離した彼の二つの肖像を架橋するのが、ストレッチリムジンであ

る。いかなる情報にもリアルタイムでアクセスできるこの動く司令塔こそ、

マチズモの彼が身にまとうハイテクの自我の鎧と言ってよい。だが、ベノが

最初の告白を終え、第二章へと差しかかったテクストがウエストサイドヘと

73 



渡辺克昭

滑り出すとき、エリックは、〈象徴界〉の母胎でもあり残滓でもある〈現実

界〉と向き合うことを余儀なくされる。その契機となるのが、タイムズスク

エアを占拠し、反グローバリズムのスローガンを叫ぶデモ隊との遭遇である。

暴徒がリムジンを取り囲み、狼藉の限りを尽くしたとき、彼のボディ・ポリ

ティックスは、 リムジンの「ポディ」・ポリティックスヘと転移する。むろん

この時点で車内の彼は、さほど身の危険を感じていないが、「これこそ市場の

ファンタジーってものじゃないかしら」 (99)というキンスキーの発言に触発

され、どことなく芝居がかった「デモ隊と国家の間に何となく取引めいた」

(99)共犯性があることに気づく。

その一方で、タイムズスクエアの電光表示板に流れる二つのメッセージ

は、彼に一抹の不安を感じさせる。「亡霊が世界に取り憑いている、資本主義

という亡霊が」 (96)という『共産党宣言』をもじったフレーズと、「鼠が通

貨単位となった」 (96)というフレーズは、デモに動員された発泡スチロース

の鼠と相まって、エリックのグロテスクな身体性を極めてアイロニックなか

たちで暴き出す。とりわけ後者はエピグラフにも記載されており、ポーラン

ドの詩人ズビグニェフ・ヘルベルトの詩、『包囲された都市からの報告』 (1983

年）に、その典拠を求めることができる。エリックは、最近読んでいた詩に

この一節があったことを思い出す。貯えが尽き、行き場を失って貯蔵庫から

逃げ出した鼠が通貨となり、陥落寸前の都市に蔓延って疫病をもたらすとい

う状況は、グローバリズムを椰楡する「資本主義宣言」へと容易に反転可能

である。すなわち、横溢するシミュラークルによって封じ込められてきた械

れとしての「鼠」が、地球に熱死寸前の高エントロピーの疫病をもたらすと

いう悪夢がここに暗示される。結局のところ、「鼠が通貨単位となった」とい

うスローガンは、「マルクスの亡霊」ならぬ「資本主義という亡霊」に取り憑

かれた電子通貨エリックの「症候」が、〈現実界〉との交渉を通じて前景化さ

れることを予示している。

のちに理髪店の店主、アンソニー・アブバトがふと漏らす、「こんな鼠みた

いな髪を生やした人間にはお目にかかった7)-がない」 (160)という言葉通

74 



「崇高」という病ー「享楽」の『コズモポリス』横断

り、エリックの身体には、物神性の幻想の残滓としての貨幣の稿れが紛れも

なく刻印されている。ダイヤモンド街を通過した彼は、そこのユダヤ人たち

の間で依然として有効な、「あまりにも時代遅れのお金の形態」 (64)へと、先

祖返りしつつあると言ってよい。

このように「鼠」の刻印を施された彼が、さらに円を調達するよう指示し

ているとき、視界に飛び込んできた焼身自殺の男の衝撃的な姿は、文化の全

領域に浸透したかに見える「マーケット・カルチャー」にも、決して回収し

きれない「残余」があることを鮮明に彼に印象づける。ヴェトナム戦争に抗

議して焼身自殺を遂げた仏教僧のように、結珈欧坐の姿勢で炎に包まれる男

を見て、キンスキーは、「あれってオリジナルじゃないわ」と切り棄てるが、

彼は、「痛みを想像するんだ。あそこに座って感じるんだ」 (100)と反論する。

彼が、グローバリズムに抗して焼尽するこの男に、富を消尽しつつある自分

を重合させ、そこに先取りされたみずからの死を嗅ぎ取ったことは、この日

の朝、暗殺されたアーサー・ラップに対する彼のサディスティックな反応と

好対照をなす。

やがて、電光表示板を通じて、円がとどまるところを知らず高騰し、パッ

カー・キャピタルのポートフォリオが限りなく零に近づきつつあることを知っ

た彼は、自分のすべてが「浄化されていく」 (106)かのようなマゾヒスティッ

クな悦びに浸る。そして、暴徒によって汚損されたリムジンを尻目に、「性

的」 (106)悦楽にも似た感慨に浸りつつ、雨に打たれるエリックは、この運

命の日の果てに垣間見えてきた暗殺の脅威を密かに確信するに至る。こうし

て本来「崇高さ」を具現しているはずのエリックは、混沌として耐え難い〈現

実界〉の介入による一連のボディ・ポリティックスを通じてはじめて、死へ

の欲動に彩られた「享楽」に身を任すことになる。

V 「享楽」のボディ・ポリティックス

以上見てきたエリックの自虐的な「享楽」的傾向は、第二部において、女

性ボデイガード、ケンドラ・ヘイズとの倒錯性を帯びた性的関係へと発展し

75 



渡辺克昭

ていく。彼のマゾヒズムは、「ビジネスを論理的に拡張していくと殺人にな

る」 (113)という、彼のサディスティックな言説との関係において捉える必

要がある。この言説は、『この日を掴め』におけるタムキンの、「連中は心の

中で人を殺しながら取引をやるんだ」(10)という台詞を想起させるが、円に

固執するエリックの攻撃性は、マゾヒスティックな欲動と表裏一体をなす。
ボディ

それを端的に示すのが、遺体を誇示するブラサ・フェズの葬儀と、ボディガー

ド、トーヴァルの暗殺という、死を卒んでボディをめぐる二つの事件である。

9番街で葬列に遭遇したエリックは、現場に居合わせたコズモ・トマスか

ら、フェズがこの日の朝心臓疾患で急逝したことを知らされる。彼の音楽を

専用エレベーターに流すほどのファンであった彼は、この超有名ラップスター

が、凶弾に倒れたのではないことを知って少なからず落胆する。その一方で

彼は、「今日は、影響力のある人間が突然ぶざまな最期を迎える日なのではな

いか」 (132)と勘ぐる。そして、破産の危機に瀕した自分のマゾヒスティッ

クな悦びが、「ここにおいて祝福され、その真正さを証明された」 (136)よう

に感じた彼は、棺に納められた己の死の情景を唐突に幻視する。だが彼は、

自分の葬儀が、威風堂々とボディガードを従えた眼前のスペクタクルには到

底及ばないことを悟る。

それにもましてエリックの心と肉体を揺さぶったのは、ダルヴィッシュた

ちのブレイクダンスである。ラップに合わせて踊り狂う彼らのパフォーマン

スに魅せられたエリックは、全身を震わせて嗚咽する会葬者と渾然一体となっ

て胸を拳で激しく打ち慟哭するに至る。こうしてフェズの死を伝統的な弔い

の身振りで悼むことにより、彼は、飼い慣らすことのできないみずからの「症

候」と向き合う。にもかかわらず次の瞬間彼は、棺が再び眼前を通過するこ

とを願い、「デジタルな死体」 (139)へのフエティシズムを露呈する。そのよ

うな彼を待ち受けていたのは、アンドレ・ペトレシュである。有名人にゲリ

ラ的にパイを投げつけるこの男の擬似暗殺行為は、ベノによるエリック殺害

の予表として機能している。その標的にされたエリックは、フェズの死体に

対するサディスティックな欲動から、暗殺の汚辱に塗れた己のマゾヒスティッ

76 



「崇高」という病ー「享楽」の『コズモボリス』横断

クな欲動へと再び引き戻される。

ここで注目したいのは、エリックが次に、自分の忠実なボディガードを射

殺するという、サディスティック極まる行為によって、自分を窮地に追い込

んでいくことである。彼は、声紋識別装置を装備したトーヴァルの銃を手に

取り、「ナンシー・バビッチ」という女性名の暗証コードを聞き出すと同時

に、ロックが解除された銃の引き金を彼に向けて引く。このとき彼は、言わ

ば「イデオロギーの崇高な対象」としての自己に向かって発砲したに等しい。

かくして、呪文じみたコードネームに応答した銃により、半ば意図的に半ば

衝動的にもたらされたボデイガードの暗殺は、彼のボディ・ポリティックス

へとフィードバックされ、彼は無防備な状態で迫りくる暗殺の脅威に身を曝

すことになる。その後、お抱え運転手イブラヒムとようやく床屋にたどり着

いた彼が、猛烈な睡魔に襲われることは、根源的欠如と剰余を卒んだ「享楽」

への退行を示唆している。ほどなく仮死状態から蘇った彼は、「鼠みたいな

髪」を半分刈り残したままさらに西方へ向かうが、リムジンはもはや安全な

紺麗所ではなく、彼を地獄めぐりの旅へと誘うカロンの渡し船と化す。

このことがにわかに顕在化するのが、 11番街付近で彼が遭遇する映画撮影

現場である。ニューヨークの街角を借景に、裸身のエキストラを総動員して

ダイイン風景を収録するこのスペクタクルに感応したエリックは、車を降り

全裸になって「死者」の群れに紛れ、汚れたアスファルトに身を埋める。「彼

は地面に漂う排気ガスや、漏れたオイルや、タイヤの滑り跡や、夏の熱いター

ルの臭いを嗅いだ。仰向けになって首を捩じらせ、腕を胸の上に置いて寝転

んでみると、自分の体がここではバカみたいに感じられた。産業廃棄物に紛

れた獣脂が、光沢を放って泡立っているみたいだった」 (174)。こうしてマ

ネーゲームで一敗地に塗れた彼は、格好のボディ・ポリティックスの場に逢

着し、「処理不能なもの」（リオタール，『萬話集』 224) として、瀕死の鼠の

ように悶絶する。

ここで彼が、生きた屍となって地面に伏し、己の卑小な肉体性を実感する

とともに、他者の群れから発散される肉体のアウラを体感するに至ったこと

77 



渡辺克昭

は、逃れ得ない〈現実界〉との接触による「享楽」への限りない接近を物語っ

ている。サイバースペースで彼が体現していた透き通った「崇高さ」の対極

をなす、ホロコーストじみた「死者」の群れに身を埋めるエリックは、自分

が、不透明にして無規定な「仮想化しきれない残余」と連なっていることを

実感する。「彼は肉体の存在を感じた。ここにいるすべての人々の肉体。その

息遣い、体温、血流を感じていた。それぞれ違っているはずの人々が今や同

じになっていた。肉塊となり、生きながら死んだように皆一緒に積み重なっ

て」 (174)。

このように、シニフィアンのネットワークの埒外にある老若男女の群れに

身を埋め、彼らの歪みや不完全さや猥雑さを己のものとして引き受けた彼は、

ウィルヘルムがタイムズスクエアの地下道で唐突に幻視した「もっと大きな

本体」への帰属意識のようなものを感じる。「彼はここで人々と一緒にいた

かった。肉体そのものと言ってよい人々と」 (176)。しかしながら、エリック

のエピファニーは「不快そのものによって獲得される逆説的な快感」 (Ziぇek,

SOI 202)をもたらすがゆえに、再びある種の「崇光さ」へと回収されかねな

い危険性を卒んでいる。あたかもそれを象徴するかのように、タナトスに彩

られたこの劇空間で新妻と再会した彼は、無断流用した彼女の莫大な財が消

尽したことを告げ、結婚後初めてエロス的交歓を路上にて成就させる。

VI 旅路の果ての「亡霊」

かくして、瀕死の「サイバー通貨」エリックは、煉獄の「死者」たちと限

りなく連帯しつつ、「もっと大きな本体」へと「享楽」的に没入を遂げる。だ

が、最終的に彼を死の淵へと追いやるのはベノである。最初の告白において

彼は、臭気を放ち始めた異形のエリックの死体に視線を投げかけ、彼から剥

ぎ取った札について次のように述懐する。「やつのポケットの金が欲しかった

のは、そこにやつの個人的な性質が宿っているからだ。金の価値のためなん

かじゃない。俺は親密さというか、感触が欲しかったのだ。やつの感触、や

つが付けた手垢の汚れ。俺は札で顔を擦ってみたかったのだ。どうしてやつ

78 



「崇商」という病ー「享楽」の『コズモポリス』横断

を撃ったかを思い出すために」 (58)。ここで明らかなのは、彼に対するベノ

のフエティシズムが、グローバルな電子マネーから手垢の付いたローカルな

紙幣へと変化し、先祖返り的に「テリトリー化」を指向していることである。

そもそも彼らは、物神性を卒んで流通する通貨という一点において、相互

認証し合う「主体」と「亡霊」、もしくは「主人」と「奴隷」のような、イデ

オロギーの共犯関係にあったと考えられる。以前ベノが、エリックを総帥と

するパッカー・キャピタルの従業員として、通貨分析に従事していたという

事実。その後、バーツ担当へと降格され、やがては解雇されたにせよ、「キャッ

シュマシンは今もなお、自分に訴えかけるカリスマ性をもっている」 (60)と

いう言葉通り、彼が、自動現金支払機に対してフエティシュな執着をもって

いるということ。そして、自分の口座間で電子マネーの転送を繰り返す彼が、

預金残高を確認し、悦に入っていたという事実。いずれを取っても、サイバー

資本の流通を通じて呪物崇拝的な幻想を肥大させてきた彼が、ヒステリー的

「症候」を呈していることは否めない。であればこそベノは、旅路の果てにお

いて「主人」を歓待する暗殺者、すなわち未だ「貨幣」の痕跡をとどめる「亡

として、彼を死へと切迫させることができるのである。

経済の実態とは懸け離れた「崇高」にして過剰なエリックに対するベノの

ストーカー行為は、まずサイバースペースにおいて始まる。常に時代に先ん

じ、「今より一歩進んだ文明であろうとする」 (152)彼の一挙ー動を、ウェッ

ブサイトのライヴ映像で捕捉するベノは、やがて自分が彼の人生を生きてい

るような錯覚に陥る。だがベノは、エリックがサイトを閉じ、彼との関係が

オフラインの状態に置かれてから、刷り込むべき鏡像を見失う。こうした閉

塞状況を一気に打破するのが、オフラインでの彼との親密な接触である。彼

の暗殺が、消失した彼のシミュラークルの向こう側にある実体に到達したい

という、「貨幣」ベノのノスタルジックな衝動の帰結であることは疑いの余地

がない。

二人の避追は、あたかも恋人が約束の場所で待ち合わせるかのように実現

する。格納庫に戻るリムジンを見送ったエリックは、愛車が収奪され炎上す

79 



渡辺克昭

る姿を幻視したのち、自分の死と落ち合うかのようにベノの待つ廃屋へと向

かう。そして、自分をフルネームで名指しする彼の呼びかけと銃声に銃で応

答したエリックは、彼の部屋へと足を踏み入れ、己の死へと切迫していく。

このとき彼は、「常に既に」自分の元へ回帰してやまない「亡霊」ベノを、み

ずからの内部に招き入れ、接合したに等しい。

このように「呼び交わし」を経て達成される両者のランデヴは、『ホワイト

ノイズ』におけるグレイ襲撃の場面と奇妙な対照をなす。殺意を抱いてグレ

イのもとへ赴くジャックに対して、暗殺者ベノの召還に応じるエリック。優

美な暗殺のシミュレーションを繰り返しながらも、反撃され負傷するジャッ

クに対し、暗殺に先だって拳銃で自分の手を撃ち抜きベノに介護されるエリッ

ク。前者を特徴づけているのが、事前に何度もシミュレートされるグレイの

殺傷風景だとすれば、後者のそれは、フラッシュフォーワードのかたちで腕

時計に映し出される死後のエリックの姿である。床にうつ伏せに倒れ、アー

チ型の「地下納骨堂」 (206)に搬入され、身元不詳を意味する「男性Z」(206)

の札を付けられて横たわる彼の死体が、不意に大写しで腕時計の画面に予示

される。このようにサイバースペース上の「亡霊」へと変貌を遂げたエリッ

クは、ベノにみずからの死を贈与することにより、死の閾を既に通過しつつ

も、未だ死ぬことを妨げられ、未到来の死を待ち続ける。デジャビュめいた

この宙吊りの瞬間においてこそ、彼は、銃殺される直前の囚人のように、「既

に生起してしまった自分の死の内側から」 (Derrida,ID 45)、差し迫った現実

の死の到来について、不可能な証言を試みることができる。

こうした「享楽」の極みにおける無条件の「死の贈与」を通じて、横断不

可能な死の横断というアポリアに身を委ねる彼が向き合わざるを得ないのが、

いかなるデータにも置換不能の痛みである。ポトラッチ (193-4)を演じつつ

も、今や「痛みが世界そのものである」 (201)と感じる彼は、通約不可能な

この痛みこそが、有限の生を可視化することに気づく。「痛みは、彼の不滅性

を侵すものだった。それは彼という人間の個性に絶対なくてはならないもの

であり、無視するにはあまりにも強烈で、コンピュータにエミュレートする

80 



「崇高」という病ー「享楽」の『コズモポリス』横断

ことでしのげるとも思えなかった」 (207)。

いみじくもこの言葉が示すように、「翻訳不可能な痛みを通じて自分自身を

知るに至った」 (207)彼は、ニューロンやペプチドが織り成す幣しい化学反

応の産物である自分の固有のアイデンテイティが、〈象徴界〉が閉め出してき

た微妙な身体感覚と不可分の関係にあることを悟る。「母の乳房を吸ったとき

のあの失われた乳の味」、「使用中の窪んだ石鹸の匂いと感触が、自分を自分

にしてくれるあのさま」、「何にも移し替え難い自分のペニスのあの垂れ下が

り具合」 (207)。生と死のインタフェイスにおいて、脳裏を過ぎるこうした曰

く言い難い身体感覚に浸りながら彼は、「何かとてつもなく崇高なものへと変

換できないもの、つまり限界を知らぬ頭脳が作り出すテクノロジーヘと変換

できない」 (208)ものこそが、死すべき生命体としての自分の中核をなして

いることを悟る。

その一方で彼は、「四千年も砂に埋もれたどこかの霊廟の壁画から抜け出し

たような」 (208)ケンドラに防腐処理を施され、葬儀に臨むファラオのよう

な自分を想像する。そうかと思えば、自分が所有する旧ソ連製戦略爆撃機に

遺骸を搭載し、最高度まで到達させたのち、イカロスさながら砂漠に激突さ

せることによって遺灰を散種し、荘厳な「ランド・アート」 (209)を地上に

残すことを夢想する。だが、結末において提示されるのは、「今、ここ」にお

いて、「崇高な」面持ちで死へと突入していくエリックでもなければ、サイ

バースペースヘと遁走するエリックでもない。そこにあるのは、死の淵に

あって、生きながら「不可能な喪」を内部に取り込み、果てしなく遅延され

た死へのカウントダウンを待つなかで、死という「不可能性としての可能性」

のアポリアに宙吊りに開かれた彼の姿である。

「これでおしまいというわけではないのだ。時計のクリスタル画面では死ん

でいるにしても、彼は元からあるこの空間にまだ生きているのだ。銃声が響

くのを待ちながら」 (209)という結語には、「それ自体として現われることの

不可能性がそれ自体として現われることの可能性」 (Derrida, A 76)が秘め

られている。失われた起源へと終末論的に回帰を遂げたウィルヘルムとは対

81 



渡辺克昭

照的に、「この死」を掴み損ね、「崇高」という病をかろうじて擦り抜けたエ

リックは、みずからが横断を果した〈現実界〉に、遺灰のように残ることな

＜滞留し続ける。そして彼は、みずからの「亡霊」と対話を重ねながら、「崇

高な」 90年代の終焉を告げる「この日」の旅路の果てと、その向こうに幻視

される9.11を、凶弾に引き裂かれるテクストの内側から永遠に見届けるので

ある。

＊本稿は、科学研究毀基盤研究（C) 「現代アメリカ文学における『アメリカ・サプライ

ム』の表象とアウラの表現に関する研究」並びに「現代アメリカ文学における身体意

識の変容とメディアとの関係」に関する研究成果の一端である。なお、ジジェクから

の引用にあたっては、松浦俊輔訳、鈴木晶訳を用いた。

注

(!) ここで言う「崇高」とは、コンピュータ・テクノロジーによって実現された「資

本それ自体のあり方の第三段階とも言うべき脱中心化されたグローバルなネット

ワーク全体」(Jameson,PCL 38)が本質的に卒んでいる、シミュラークルの桁違い

の過剰性、遍在性、無規定性によって惹起される不安と畏怖の入り混じった感情

を指す。「無限の富もしくは力に基づいて決定された」（リオタール，「崇高と前衛」

284)後期資本主義にあっては、生産よりもむしろ「複製のプロセス」(Jameson,

PCL37)が意味をもち、「資本が、これまで商品化が及ばなかった領域にまで途方

もなく浸透する」のみならず、「『自然』や『無意識』を貫き、それらの植民地化」

(Jameson, PCL 36)を実現している。この「ポストモダンの崇高」は、専ら「自然」

を対象とし理性の優位を説くカントの「崇高」とは一線を画するものであり、「自

然」から「テクノロジー」へとダイナミックな変貌を遂げた「アメリカ的崇高」を

めぐる通時的文脈の延長線上に捉えられるべきものである。神から賦与された広

大な空無を支配する「スペクタキュラーな力としてのアメリカの崇高」(Wilson202) 

については、『アメリカの崇高』 (1991年）においてロプ・ウィルソンが、合衆国の

偉大さを示す記号としてのテクノロジーの崇高については、『アメリカン・テクノ

ロジーの崇高』 (1994年）においてデヴィッド・ E・ナイが詳細に論じている。

(2) ソーン＝レーテルを援用して、ジジェクが述べるところによると、時間の力が及

ばない「貨幣は経験的・物理的な素材でできているわけではなく、崇高な物質、す

なわち物理的な実体が崩れ去った後も残る『破壊することのできない不変の』物

82 



「崇高」という病ー「享楽」の『コズモポリス』横断

質からできている」 (SO/18)。

(3) 贈与というものが、「贈与として現われるやいなや交換になり、投資と回収のエコ

ノミーの循環のうちに巻き込まれ、贈与としては廃棄されてしまう」（高橋 225)

「贈与のアポリア」につきまとわれるのと同様に、喪の作業にもまた、アボリアが

つきまとう。と言うもの、「死者に死者を葬らせようとした瞬間、死者の他者性は

無視され、他者としての死者は忘却される」（高橋265)からである。『マルクスの

亡霊たち』においてデリダは、「死者をして死者を葬らせることはできない。それ

は意味をもたず、不可能なことである。未だ死んでいない者だけが、生ける神々

ではない生者だけが、死者を葬ることができる」 (SM174)と述べている。

(4) ここで注意しなければならないのは、剰余享楽が残余として資本主義の外部に位

樅するのではなく、むしろ矛盾を卒んだ内部として、資本主義を内側から駆動す

る役割を担っているということである。ジジェクは、「資本主義的生産過程を駆動

する『原因』である余剰価値と、欲望の対象ー原因である余剰享楽との相同関係」

(S0/52-3)を指摘したうえで、「根本的な不能性のあらわれとしての・・・過剰な

エネルギー」は、逆説的に「資本主義を永久的発展へと駆り立てる」と述べてい

る。従って、エリックが剰余の「享楽」に身を委ねることは、一瞬にして再びサ

イバー資本主義と共犯関係を結ぶ危険性を卒んでいる。

(5) ジジェクによれば、マルクスが発見したとラカンが言うイデオロギーの「症候」と

は、「享楽の現実的な核」 (SOI69)であり、「それ自身の普遍的基盤を崩してしま

うような特定の要素、いわばおのれが属している類を滅亡されてしまう種である」

(SOI 21)。

引用・参照文献

Bellow, Saul. Seize the Day, New York: Penguin Books, 1996. 

DeLillo, Don. The Body Artist, New York : Scribner, 200 I. 
Cosmopolis, New York: Scribner, 2003. 

Mao II, New York: Viking, 1991. 

. White Noise, New York: Viking, 1985. 
Derrida, Jacques. Aporias. Trans. Thomas Dutoit. Stanford : Stanford UP, 1993. 
. The Instant of My Death & Demeure : Fiction and Testimony. Trans. Elizabeth 
Rottenberg. Stanford : Stanford UP, 2000 

. The Gift of Death. Trans. David Wills. Chicago: U of Chicago P, 1995. 
Specters of Marx. Trans. Peggy Kamuf. New York : Routledge, 1994. 

Gediman, Paul. "A Day in the Life of the Present," Inside Borders, the cover feature of the 
magazine's April, 2003 issue. 

83 



渡辺克昭

<http : //www.bordersstores.com/features/features.jsp? file=delillo> 

Jameson, Fredric. The Cultural和rn:Selected Writings on the Postmodern, 1983-1998. London: 

Verso, 1998. 

. Postmodernism, or, the Cultural Logic of Late Capitalism. Durham : Duke UP, 1991. 

Kakutani, Michiko. "Headed Toward a Crash, of Sorts, in a Stretch Limo," The New York Times, 

March 24, 2003. 

Lyotard, Jean-Franc;ois. "Answering the Question : What is Postmodernism?" Trans. Regis 

Durand. Lyotard, The Postmodern Condition 71-82. 

. The Postmodern Condition: A Report on Knowledge. Trans. Geoff Bennington and 

Brian Massumi. Minneapolis: U of Minnesota P, 1984. 

Nye, David E. American Teclmological Sublime. Cambridge : The MIT Press, 1994. 

Tabbi, Joseph. Postmodern Sublime : Technology and American W,・i11ng From Mailer to 

Cyberpunk. Ithaca: Cornell UP, 1995. 

雄 ek,Slavoj. The Indivisible Remainder: An Essay on Schelling and Related Matters, London : 

Verso, 1996. 

（『仮装化しきれない残余』松浦俊輔訳、青土社、 1997年）

. The Plagz1e of Fantasies, London: Verso, 1997. 
（『幻想の感染』松浦俊輔訳、青土社、 1999年．）

. The Sublime Object of Ideology, London: Verso, 1989. 
（『イデオロギーの崇高な対象』鈴木晶訳、河出書房新社、2000年．）

Wilson, Rob. American Sublime: The Genealogy of Poetic Genre. Madison : U ofWisconsm 

P. 1991. 

ジャン＝フランソワ・リオタール 『リオタール 萬話集』藤原書店、 1996年

「崇高と前衛」『現代思想』16.12 特集：フーコーの18世紀一ー表象の臨界と

サブライム 1988年11月号

高橋哲哉 『デリダ』講談社、2003年

宇波 彰 『力としての現代思想』論創社、2002年

84 




