
Title 『ガラテア』における異性装と不確定性

Author(s) 飯盛, 康史

Citation 大阪大学英米研究. 2012, 36, p. 157-174

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/99362

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



飯盛康史

『ガラテア』における異性装と不確定性

飯盛康史

序論

異性装（cross-genderdisguise)に関しては、これまでいろいろな批評が試

みられてきた。スティーヴン・オーゲル (StephenOrgel)はImpersonations:

the Pe,formance of Gender in Shakespeare's Englandにおいて、少年俳優
という存在がイングランド、それもかなり限定されたエリザベス朝およびジェイ

ムズ朝の期間のみに限定されていることを指摘している。

In fact, there is counterevidence bearing on the matter to be found 

even in the standard histo1y. Glynne Wickham cites the records of the 

London Lord Mayor's Shows in which payments to several women 

who took role in the entertainments of 1523 and 1534 are recorded -

there were in London in the early sixteenth centtu-y professional women 

performers who were hired to appear in public ente1iainments. (4) 

上の引用に窺えるように、女性がステージに上がることは 1530年代頃ま

では行われていたことであった。オーゲルは 1632年に女性の歌い手が舞

台に立った例を挙げている（5)。エリザベス朝イングランドの舞台が女人

禁制になった原因の一つとして、オーゲルは国外の劇団、特にイタリアから

やってきた劇団は多くの女性を召し抱えていたため、次第に女優の存在が

ローマ・カトリックと結びつき、プロテスタントであるイングランドは男性

しかステージに上げない、という形で女優を「他者」として認識していた可

157-



『ガラテア』における異性装と不確定性

能性を示唆している (11)。

劇場から女優が排除されたことにより、女性を樅じる少年俳優の存在が求

められるようになった。そして、この「女性を派じる少年俳優」から、「少

年俳優が派じる劇中の女性が男装する」という異性装が新たな要素として

登場することになった。このような三重の構造に関して、マイケル・シャピ

ロ（MichaelShapiro)は著書Genderin Play on the Shakespearean Stage: 

Boy Heroines and Female Pagesにおいてジェンダー論の観点から論じてい

る。彼はく少年俳優ー女性キャラクターー男装した女性キャラクター＞とい

う状況から生み出される不安定性に着目している。シャピロは『アントニー

とクレオパトラ』 (Antonyand Cleopatra)の“somesqueaking Cleopatra 

boy" (5.2.220)という台詞を取り上げ、以下のように考察している。

Male disguise was another powerful reminder of the presence of the 

male performer and remained in the audience's view longer than a 

single phrase, like the noun-as-verb boy in Antony and Cleopatra, 

could resound in their ears. Whereas such phrases could at most 

occasionally point reflexively to the presence of the actor, cross-

gender disguise did so in more sustained fashion by creating a third 

layer of gender identity, the disguised male persona, often difficult to 

distinguish from the actor himself. (49) 

男装した女性というキャラクターは、観客に女性キャラクターを派じているの

が男性であることを思い起こさせる。男装によって生じた新たなジェンダーで

ある「男装した女性」という存在は観客にとっては少年俳優自身のジェンダー

との区別が難しく、不安定性を生じさせるということをシャピロは指摘する。

このような二重の異性装を行う登場人物としては、シェイクスピア作品に

おいては『お気に召すまま』のロザリンド (Rosalind)、『十二夜』のヴァイ

オラ (Viola)、『ヴェニスの商人』のポーシャ (Portia)などが挙げられる。

例えばロザリンドの場合、ギャニミード (Ganymede)と名乗って男装を行い、

アーデンの森に現れたオーランド (Orland)に“callme Rosalind" (3.2.426) 

- 158-



飯盛康史

って「男」同士で恋愛ごっこを展開させる。一方、男装したギャニミー

ドとしての彼女に対して田舎娘フィービ (Phebe)は恋心を抱くことになる

が、これによって女性キャラクターであるロザリンドに同じ女性のフィービ

が恋をするという逆の同性愛的状況が成り立つ。本作品ではこのような不安

定性がプロットを動かしていくことになるが、一方でその不安定性は最後に

は解決することが常に暗示されている。『お気に召すまま』のメインプロッ

トはロザリンドとオーランドの異性愛であり、最後にはこの二人の恋が成就

することが観客には予測可能になっている。また、フィービに対してロザ

リンドは “Ipray you do not fall in love with me,/ For I am falser than vows 

made in wine./ Besides, I like you not." (3.5.72-74)とこの恋が成就しない
ことに言及している。このように、『お気に召すまま』では異性装によって

不確定性が生じるが、それはプロットを進行させる役割を果たし、異性装が

解けてカップルが成立することによってこの不確定性は解消される。

しかしながら、1592年頃にジョン・リリーが著した『ガラテア』(Gallathea)

は、この点では対照的な作品である。彼の作品はセント・ポール寺院の少年

合唱団のために書かれたものがほとんどであり、したがって派じるのは少年

俳優であった。『ガラテア』は、リンカンシアの森を舞台に、そこに住むガ

ラテア (Gallathea)とフィリダ (Phillida)という二人の美少女のいずれか

を海神ネプチューンの生贄として捧げなければならないというところから始

まる。生贄にされることを回避する目的でそれぞれの父親が二人を男装させ

ることによって生じる混乱と、ラフ (Raffe)という粉ひきの息子が怪しげ

な職人たちに弟子入りするが全て駆されて終わるという二つのプロットに

よって作品が成り立っている。メインプロットのガラテアとフィリダを巡る

物語は晶本的に森の中での恋物詔であり、シェイクスピアの『お気に召すま

ま』と共通する要素を持っているといえる。しかしながら、本作品は恋物語

の主人公である二人の女性キャラクターが両方とも異性装をしている点、お

互いにそのことに気付くことのないまま恋におち、内面と外見の不一致がお

互いに発生する点、そして、最後にそれが解決されることが暗示されるもの

-159-



『ガラテア』における異性装と不確定性

のステージ上では明示されない点においてシェイクスピアの作品とは異なっ

ている。シャピロはヒロインニ人の異性装がもたらす複雑さを次のように説

明している。

In choosing to double the heroine in male disguise, and also to make 

Cupid disguise himself as a nymph, Lyly highlights the presence of 

boy actors in female roles and so stresses the artificiality of his design. 

But at the same time, the multiple gender identities of male actors and 

female characters, and of male disguise in the case of Phillida and 

Gallathea, create additional confusions of gender. (96) 

ここで彼の指摘するジェンダーの混乱、およびそれによって生じる不確定性

に焦点を当てながら、本作品を分析していきたい。特に、本作品が持つ、異

性愛と同性愛、愛と死という二項対立の間を複雑に揺れ動いていくメインプ

ロットの特異性に焦点を当てる。同性愛的要素に関して言うならば、エリ

ザベス朝浪劇におけるホモセクシュアリティは潜在的なものとして登場す

ることはあっても、実際にはヘテロセクシュアルのほうが最終的に有利な立

場になることが多い。例えば『ヴェニスの裔人』は同性愛的な要素を内包し

ているとしてしばしば論じられるが、同性愛関係を想起させるアントーニオ

(Antonio)とバサーニオ (Bassanio)の関係は劇が進むにつれて次第に脇に

追いやられ、最終的にポーシャ (Portia)とバサーニオという異性愛カップ

ルが成立し、アントーニオの存在はかすんでいく。事実、タイトルロールで

あるにもかかわらず5幕 1場のアントーニオの台詞は 307行中わずか 12

行しかない。この『ヴェニスの商人』もポーシャが侍女のネリッサ (Nerissa)

とともに男装してプロットを逆転させる役割を担う作品であるが、この作品

では先に作品中盤でバサーニオとポーシャの結婚が成立することによって、

最初から同性愛的要素が異性装のヒロインと主人公の間に入り込む余地を排

除している。これと比較すると『ガラテア』は二人の人物がそれぞれ異性装

しているという状況によって、異性愛が同性愛を排除することをせず、結果

として観客はこの物語の解決がどのようにしてなされるのかを巡って混乱さ

-160 



飯盛康史

せられることになる。

I 性差の不確定性

『ガラテア』における異性装は、危機回避の手段として用いられる。危機

を回避するための異性装という枠組みで考えると、『お気に召すまま』、『ヴェ

ローナの二紳士』が該当する。いずれも女性キャラクターは森に入る、ある

いは長旅をするなどして潜在的な危険にさらされることが予見できるというこ

とで男装して出発するのである。『ガラテア』の場合、状況はもっと逼迫して

いる。先述したように、ガラテアとフィリダが男装させられるのは、それぞれ

の父親が娘を生贄にされることを避けようと講じた策なのである。潜在的で

はなく、文字どおりの命の危険が二人には迫っていることが明言されている。

ガラテアは開幕から既に男装させられた姿で登場し、なぜ男装させるのか

と父ティテラス (Tyterus)に理由を尋ね、ネプチューンの生贄の話を聞く

ことになるのだが、当初ガラテアは父親のこの策を拒み、むしろ美しい女性

として生贄にされることを望むような発言をする。

Destinie may be deffered, not preuented: and therefore it were better 

to offer my selfe in tryumph, then to be drawne to it with dishonor. 

Hath nature (as you say) made mee so faire aboue all, and shall not 

ve1tue make mee as famous as others? Doe you not kn owe, (or dooth 

ouercarefulnes make you forget) that an honorable death is to be 

preferred before an in famous life? (1.1.69-75) 

異性装の拒絶については、例えば『シンベリン』の主人公イノジェン

Onnogen)が夫ポステュマス (Posthumus)の様子を探ろうという考えのも

と男装するが、疲れ果てて “Isee a man's life is a tedious one" (3.6.1)と弱

音を吐くなどの場面が挙げられるが、ガラテアのように「命を守るために異

性装をして逃げるぐらいなら美徳を守るために死んだ方がいい」という強烈

な拒絶を行った例はあまり見られない。テイテラスはガラテアを説得しよう

と試みる。

-161 



『ガラテア』における異性装と不確定性

TYTERUS. Alas Gallathea, to consider the causes of change, thou 

art too young; and that I should find them out for thee, too too 

fortunate. 

GALLATHEA. The destinie to me cannot be so hard as the disguising 

hateful!. 

TYTERUS. To gaine loue, the Gods haue taken shapes ofbeastes, and 

to saue life art thou coy to take the attire of men? 

GALLATHEA. They were beastly gods, that lust could make them 

seeme as beastes. (l.1.83-91) 

ガラテアの言葉には男装への嫌悪感と同時に欲望(lust)への嫌悪感が見てと

れる。従って、ガラテアが男装を強く拒み、それなら死を選ぶとまで言って

しまうことは、男性の欲望に対する嫌悪感と、男装することが自らの美徳、

すなわち処女性を失わせてしまうことへの嫌悪感が同時に発現したものであ

ると考えられる。

一方のフィリダはガラテアほど強い拒絶を示さない。当初から舞台に男装

させられて登場するガラテアと異なりフィリダは女性の姿で舞台に上がり、

父親から男装によってネプチューンの生費にされることを避けようと提案

される。フィリダも一旦は“It[man's apparel] wil neither become my bodie, 

nor my minde" (1.3.15)と拒否する姿勢を見せる。その理由をフィリダは以

下のように説明する。

For then I must keepe companie with boyes, and commit follies 

vnseemelie for my sexe; or keepe company with girles, and be thought 

more wanton then becommeth me. Besides, I shall be ashamed of my 

long hose and short coate, and so vnwarelie blabbe out something by 

blushing at eue1y thing. (1.3.1 7 -21) 

ガラテアが美徳を問題にするのに対して、フィリダば性を問題にして異性

装を拒む。注意深くこの台詞を見ると、フィリダは自分が男性と行動をと

もにすれば女性としてやってはいけないような悪事を働いてしまう可能性が

-162 



飯盛康史

ある、すなわちフィリダ自身が何らかの悪い影響を相手に与えてしまう可能

性があることを危惧している。また彼女が女性と共に行動すれば男装してい

るために相手からフィリダ自身が悪く思われる可能性があるとも指摘してい

る。すなわち、フィリダは異性装をすることで女性としての自らの品位を傷

つけることを強く恐れているのである。この言菓から見えてくるのは、フィ

リダの一貰した女性としての自覚である。

このように、ガラテアとフィリダは二人とも女性としての美徳を失うこと

を恐れて男装を嫌っていることがそれぞれの登場シーンから見てとれる。し

かし、その心梢は今考察したように少し異なっている。ガラテアが女性．とし

て自らの美徳を失うことを恐れるのに対し、フィリダは男装することで相手

から自分の内面と異なって粗野であると思われる、言わば他者目線からの女

性らしさを失うことを嫌っている。また、ガラテアが最初から男装している

のに対してフィリダは女性の姿で現れるなど、両者には微妙なズレが当初か

ら存在する。この違いがこの作品の不可解な結末を導くためには必要になっ

てくるのである。

森で出会ったガラテアとフィリダは、お互いに異性装をしているとは気づ

かずに恋におちる。二人は表面上は男性同士として会話をするが、心の中で

は女性として男性に恋心を互いに抱いている。双方が内面と外見の不一致を

観客に示すことで、不安定性が強調されている。外見と内而の不一致が異性

装ヒロインを苦しめる構図を『十二夜』におけるヴァイオラの場合と比較し

てみたい。彼女の苦しみは以ドの嘆きに見ることができる。

My master [Duke] loves her [Olivia] dearly, 

And I, poor monster, fond as much on him; 

And she mistaken seems to dote on me. 

What will become of this? As I am man, 

My state is desperate for my master's love; 

As I am woman (now alas the day!), 

What thriftless sighs shall poor Olivia breathe! 

163 



『ガラテア』における異性装と不確定性

0 time, thou must untangle this, not I, 

It is too hard a knot for met'untie. (2.1.33-41) 

ヴァイオラは異性装による矛盾を一人で抱え込むが、この矛盾はヴァイオラ

の異性装が解消されることによって解決する。また「時が解決してくれる」

という言葉は劇の進行によってこの矛盾が解決されるという安心感のような

ものを観客に与えており、『ガラテア』とは異なっている。男装の女性同士

が互いを男装していると気付かないまま恋に落ちるという構図からは、どの

ようにすればハッピーエンドがもたらされるかが見えない。

劇中のキャラクターたちの両者に対する対応も曖昧なものである。お互い

に恋に落ちてしまった二人の前に処女神ダイアナが登場するが、この神は、

ガラテアとフィリダの両方を男として扱い、自分たちのところに来るように

すすめている。一方、これに続く二幕二場ではキューピッド (Cupid)と生

贄を求めるネプチューンが相次いで登場するが、キューピッドがニンフの格

好をしてダイアナに仕えるニンフたちをそそのかして少年たち（ガラテアと

フィリダ）に対して恋心を抱かせようと出かけていくとき、それを見るネプ

チューンは “Doesillie Sheepeheards goe about to deceiue great Neptune, in 

putting on mans attire vppon women: and Cupid to make sport deceiue them 

all, by vsing a womans apparel vpon a God?" (2.2.15-17) と述べている。

ネプチューンには、ガラテアとフィリダが変装していることがわかっている

ということになる。

ネプチューンの言葉はジャネット・デイロン(JanetteDillon)が『二つ

の世界』(twoworld)と呼ぶ、異なる次元の存在を想起させる。デイロン

によれば、劇中には観客と意識を共有する次元(thisworld)と小道具や衣装

などによってもたらされる次元(fictionalworld)が存在し、この二つの次元

の間で劇は揺れ動く (89)。本作品においては、ネプチューンはガラテアと

フィリダが男装していることを知っているので“thisworld"の側に立ってい

る。一方、ガラテアとフィリダ、さらにダイアナと彼女のニンフたちは異性

装によって成り立つ“fictionalworld” の中に存在する。そして、ガラテアと

- 164 _ 



飯盛康史

フィリダの心は自分たちが女性であるという‘‘thisworld"と表面的な男装に

よって作られた“fictionalworld” の間でせめぎ合う。この意識の二重構造に

関して興味深いのは、本作品が「神の次元」を二分していることにある。前

述のとおりダイアナやキューピッドはガラテアとフィリダの男装した姿を見

て、そのまま男性であると受け止めるような言動を見せるが、一方のネプ

チューンは自分が謳されたと述べている。神のような存在は劇I:I1現実を知る

"this world"側にあることが多いが、本作品ではダイアナやキューピッドが

馴されることでこのコンベンションを崩しているので、依拠すべきものが無

くなっていく。これによって観客は「少年俳優が女性キャラクターを油じて

おり、そのキャラクターが男性を油じる」というそもそも捉えにくいジェン

ダーの構造を理解することを妨害される。そして、ガラテアとフィリダがそ

れぞれ相手を男だと思って恋心を抱くことで、ジェンダーの確定性は強く揺

らぐことになる。

II 二項対立と二項並存

『ガラテア』ば性差を曖昧にし、混乱を招くプロットを持っている。そし

て、この不確定性に対して影響を及ぼす要素の一つが両者の異性装という状

況であることはすでに述べた。さらに、本作品には二項対立的な状況が生じ

ており、そのことがかえって不確定性を増幅させることになる。

本作品の二項対立は対照的な二人の神、ヴィーナスとダイアナに象徴され

る。キューピッドの悪だくみからも明らかなように、本作品は最初愛と美徳

を対立する二つの要素と考えている。すなわち、キューピッドの目的は貞潔

を旨とするダイアナに仕えるニンフたちを惑わせることである。

Let Diana and all her coy Nimphes know, that there is no hart so 

chaste but thy bowe can wounde, nor eyes so modest, but thy brandes 

can kindle, nor thoughts so staied, but thy shafts can make wauering, 

weake and wanton. (2.2.2-5) 

ここでは明確に愛欲と貞潔の敵対構造が見て取れる。

165 



『ガラテア』における異性装と不確定性

この愛と貞潔という対立は、ガラテアとフィリダの間にも当然影響するの

だが、彼女たちは異性装のためにさらに困難な状況を抱えている。一

で二人は会話を重ねるうちに、それぞれ相手が自分と同じ状況にあるのでは

ないか、という疑いを抱くに至る。

PHILLIDA. It is pitty that Nature廿amedyou not a woman, hauing a 

face so faire, so louely a countenaunce, so modest a behauiour. 

PHILLIDA. I say it is pitty you are not a woman. 

GALLATHEA. I would not wish to be a woman, vnlesse it were 

because thou art a man. 

PHILLIDA. Nay, I doe not wish thee to be a woman, for then I should 

not loue thee, for I haue swome neuer to loue a woman. 

GALLATHEA. A strange humor in so prettie a youth, and according 

to myne, for my selfe weill neuer loue a woman. 

PHILLIDA. It were a shame if a mayden should be a suter, (a thing 

hated in that sexe) that thou shouldest denie to be her seruent. 

GALLATHEA. If it be a shame in me, it can be no commendation in 

you, for your selfe is of that minde. 

PHILLIDA. Suppose I were a virgine (I blush in supposing my selfe 

one) and that vnder the habite of a boy were the person of a mayde, 

if I should vtter my affection with sighes, manifest my sweete loue 

by my salte teares, and proue my loyaltie vnspotted, and my griefes 

intolerable, would not then that faire face pittie thys true haii? 

(3.2.1-21) 

二人はともに ‘‘loue"と“mayden"という二つの要素の間で揺れ動いている。

特に、フィリダは、処女が自ら愛を求めることば慎むべきことであるが、男

装している自分の立場を利用して感情を表したい、だが出来ないというジレ

ンマに激しく苦しんでいる。

- 166-



飯盛康史

ところが、この謎かけのような会話を続けるうち、二人は互いに相手が自

分と同じ男装した女性ではないのかということに気付き始める。お互いに

'suppose'や‘admit'という言菓を使ってあくまでも仮定だと言ってはいるが、

本当は違うのではないかという疑いは次第に確信に変わっていく。この場面

の最後は次のような台詞で締めくくられる。

PHILLIDA.... You promised me in the woods, that you would loue 

me before all Dianaes Nimphes. 

GALLATHEA. I, so you would loue mee before all Dianaes Nimphes. 

PHILLIDA. Can you preferred a fonde boy as I am, before so faire 

Ladies as they are? 

GALLATHEA. Why should not I as well as you? 

PHILLIDA. Come let vs into the Groue, and make much one of 

another, that cannot tel what to think one another. (3.2.52-59) 

女として男に愛情を吐露する行為を忌むべきものといい、さらに互いに相手

が自分と同じように男装しているという確信めいたものを心に抱いている

中、舞台には描かれていないダイアナの前での誓言という形で「男性である

相手を男性が愛する」という状況の擁随が描かれる。

この場而を整理すると、二人は異性愛の感梢を吐露したくてもできない状

況にあるものの、一方でもしも女性の姿であったとしても貞潔という観点か

ら自分の気持ちを表だって出すことは慎まなければならないと考えている。

このため、当初二人がとる態皮は表だけをみれば男性でありながら「女性を

愛さない」と言うなど同性愛的になる。だが、特にフィリダに特徴的なこと

であるが、次第に男装している立場を生かして愛情を持つことをほのめかす

ということが始まる。その結果、お互いが自分と同じ男装の女性かもしれな

いという疑念が二人の中に生じてくる。もしそうであれば、抱いた恋愛感情

は同性愛、く女性一女性＞ということになる。締めくくりの場而でのやりと

りから、観客はこの時表面のレベルく男装している二人＞ではく男性一男性

＞、お互いの心の中ではく女性」男性＞、そして劇中現実ではく女性」女性＞、

-167-



『ガラテア』における異性装と不確定性

さらには劇の外側では二人を浪じるのは少年俳優であるためく男性一男性＞

という、同性愛と異性愛が入り混じった複雑かつ不安定な関係を体験するこ

とになる。ガラテアとフィリダが抱える感情は異性装と絡み合って、対立し

ながら並存していく。

両者の関係をさらに不安定にするのが、生贄の存在である。先に述べたよ

うに、ネプチューンだけが作中でガラテアとフィリダの男装を知っている存

在である。そして、彼にもっとも美しい処女を生贄として捧げなければなら

ないという条件が、ガラテアとフィリダに恋心と矛盾する「自分が助かりた

い」というエゴを生み出す。四幕四場で二人が見せる互いへの賞賛は、愛情

よりもむしろ相手が女性であってほしいという願望から出ているように見受

けられる。

PHILLIDA. I maruell what virgine the people will present, it is happy 

you are none, for then it would haue falne to your lot because you 

are so faire. 

GALLATHEA. If you had beene a Maiden too I neede not to haue 

feared, because you are fairer. 

PHILLIDA. I pray thee sweete boy flatter not me, speake trueth of thy 

selfe, for in mine eye all the world thou art fayrest. 

GALLATHEA. These be faire words, but fan-e from thy true thoughts, 

I know mine owne face in a true Glasse, and desire not to see it in a 

flattering mouth. (4.4.1-10) 

繰り返される“flatter"という言葉は明らかに「相手が女性であれば、自分よ

りも美しいので自分は生贄にならずに済む」という互いの計算を言い当てた

ものである。注意すべきは、この感情の中に「相手が自分よりも美しい」と

いう恋心がいまだに存在するということである。ここから異性装によって作

り出された異性愛と、命の危機から生まれる疑いが対立しつつも並存してい

ることが明らかになるのである。

対立と並存の構図は四幕二場でのニンフとキューピッドのやり取りにも表

-168 



飯盛康史

れている。四幕三場でニンフたちはキューピッドを連行し、自分たちにかかっ

た魔法を解くようキューピッドに半ば脅迫的に迫る。ところがキューピッ

ドの反応は“Ifthey be true loue knots, tis vnpossible to vnknit them; if false, 

I neuer tied them" (4.2.23-24)、“Itis the true loue knotte of a womans hart, 

therefore cannot be vndoone" (4.2.34-35)というものである。『夏の夜の夢』

でパックが惚れ薬を用いる場合とは異なり、ニンフたちの気持ちは真実なの

か魔法なのか決着がつかない。キューピッドは罰されているのだが、同時に

彼の言動からはニンフたちが恋心を持つのは自分が無理にやったことではな

く女性として当然の感情を抱いたに過ぎないというこの作品全体を支配する

考え方が見えてくる。

だが、ニンフたちの恋心は男装したガラテアやフィリダという虚構の存在

に向けられているのである。本作品のサブプロットでラフが何度もペテン師

に蒻されて “master"と呼びうる存在に到達しないのと同様、ニンフたちの

感情が彼女たちの主人をダイアナから他の男性に変えてしまうということは

なく、虚構の存在によってかえって処女性を守るという結果にいたるのであ

る。そして、ガラテアとフィリダもまた自分の抱いている慕情が虚構に踊ら

された結果の産物なのではないかという疑いを持ち、結果彼女たちの感情が

"wanton” なものになっていくことはない。命と愛、同性愛と異性愛、愛欲

と貞潔という要素が異性装と生費という二つの要素から紡ぎだされて、複雑

に絡み合っていく。

作品の終わり、 5幕3場では生贄が捧げられず怒るネプチューンの前にダ

イアナとヴィーナスが現れて激しく口論する。ここでのやりとりはこの作品

をここまで引っ張ってきた二項対立の一つである愛と貞潔が再び明確に互い

を敵対するものとしてとらえていることを示す。

VENUS.... This is shee (=Diana) that hateth sweete delights, 

enuieth louing desires, masketh wanton eyes, stoppetl1 amorous 

eares, brindleth youthfull mouthes.... therefore Neptune I intreate 

thee by no other God then the God of loue, that thou euill intreate 

- 169-



『ガラテア』における異性装と不確定性

this Goddesse of hate. 

DIANA. I say there is nothing more vaine, then to dispute with Venus, 

whose vntamed affections haue bred more brawles in heauen, then is 

fitte to repeate in earth, or possible to recount in number. (5.3.29-41) 

この全く折り合いをつけることができなさそうな口論は、この場面が始まる

まで劇の外枠にいたネプチューンの仲介によってあっさりと解決する。彼

は‘‘DianaI must honor, her virtue deserueth no ]esse; but Venus I must loue, 

I must confesse so much" (5.3.66-67) と言って、どちらの立場も尊敬する

ことを明言するのである。ここでのネプチューンの働きはデウス・エクス・

マキナ的なものであり、劇の外枠から内枠へと介入することで問題解決に寄

与するという役割を果たしている。彼はダイアナが奴隷扱いしていたキュー

ピッドをヴィーナスに返すことを約束させると、処女の生贄も中止にする

と言い出す。この突如の「生贄中止」は一見すると何とも都合がよく稚拙な

ものに映る。しかし、五幕三場を注意深く読んでいくと、彼の心変わりはダ

イアナの “Shalvirtue suffer both paine and shame, which always deserueth 

praise and honor?" (5.3.21-23)という叫びに心が動かされたことによる可

能性が浮上する。ダイアナとヴィーナスの対立は、ニンフたちを代わりの捧

げものにするというネプチューンの暴君的行動によってニンフを思うダイア

ナの心と息子キューピッドを思うヴィーナスの心の葛藤という状況に変換さ

れていく。そして両方が一気に解決する手段として、ネプチューンが生費の

廃止を選択し、愛と貞潔は並存していくことになる。

III 解決の遅延
ネプチューンが生贄を廃止することを決定したことで『ガラテア』がはら

んでいた問題の一端は解決するが、ガラテアとフィリダの恋心に関しては解

決してはいない。生贄の危険が無くなり、父親たちと再会した二人はそれぞ

れの父親によって素性を明かされてしまう。にもかかわらず、四幕二場の

- l70-



飯盛康史

キューピッドの言葉を反跳するかのように二人は自分の愛が本物であること

を堂々と宣言してみせるのである。

GALLATHEA. I will never loue any but Phillida: her loue is engrauen 

in my hati, with her eyes. 

PHILLIDA. Nor I any but Gallathea, whose faith is imprinted in my 

thoughts by her words. (5.3.124-27) 

これらの発言は、異性装という虚構によって作り出されていた愛梢が実は真

実であったことを示すと同時に、表而上の美少年同士の同性愛と、心のうち

に抱える異性愛に、さらに女性同士の同性愛という新たな側面を付け加える

ことになる。即座にネプチューンに否定の言葉を投げかけられているとはいえ、

二人の誓言は『ガラテア』における愛が何なのかをますます曖昧にしていく。

本作品の結末はおそらくもっとも議論を呼ぶものであろう。女性同士で

あってもお互いを愛すると誓言したガラテアとフィリダに対し、ヴィーナス

が二人のうちどちらかを男性に変えることで恋を成就させるという提案をす

るのである。シェイクスピアの場合は「異性装していた女性が元に戻って異

性愛が成就する」という結末が一般的であり、女性として描かれていたキャ

ラクターが男性に変わるという文字通りの性転換は描かれていない。フラ

ンシス・ボーモント (FrancisBeaumont)とンヨン・フレッチャー(John

Fletcher)が1611年ごろに執筆したとされる『フィラスター』 (Phi/aster,

or a Love Lies Bleeding)には最終場面でそれまで一貫して男性として描か

れていた小間使いのベラーリオ (Bellario)というキャラクターが実は女性

であったということが発覚するというシーンがあるが、このシーンを見た観

客があたかも性転換を目撃したかのような錯覚を味わう可能性はある。だ

が、これも実際のプロット上では異性装をしていた結果である。『ガラテア』

は‘‘tumeone of them to be a man" (5.3.139-40)という言燥を用いており、

disguiseではない本当の性転換がなされることが示されている。本作品にお

いて突如現れるもっとも非現実的な現実とも言うべき性転換という要素は、

これまでこの作品が示し続けてきた愛と貞潔の二項対立的構造およびジェン

-171-



『ガラテア』における異性装と不確定性

ダーの揺らぎ、同性愛と異性愛の間を揺れ動く複雑な愛情を集約したもので

あると言える。

いよいよ性転換が決まったのち、次に観客が目にするのは意匠を凝らした

変身の場面ではなく、きわめて現実的な物語である。

MELEBEUS. Soft Daughter, you must畑owwhether I will haue you a 

Sonne. 

TYTERUS. Take mee with you Gallathea, I will keepe you as I begatte 

you, a Daguhter. 

MELEBEUS. Tyterus, let yours be a boy and if you will: mine shall 

not. 

TYTERUS. Nay, mine shall not,~ 

shall lose his inheritance. 

MELEBEUS. Why then gette him to be made a Maiden and then there 

is nothing lost. 

(5.3.147-55, underline mine) 

ティテラスのこの言葉は神秘的展開に冷や水をかけるように見るものを現実

へと引きずり戻す。 1幕 l場であれほどガラテアを大事に思っている

ておきながら、ガラテアが男になることを相続の観点から嫌がるティテラス

の態度は、結局は男子のほうに肩入れする父権性社会への強い疑問を投げか

けている。また、ティテラスの態度ば性転換という神秘の裏にある現実と考

えることも可能である。ガラテアとフィリダの関係が相手を美しいと思えば

思うほど自分の命が助かるというエゴが顔を出すという表裏一体の関係であ

ることを念頭に置くとき、クライマックスを目前にティテラスが見せる現実

的な態度は『ガラテア』全体が持つ、二つの要素の一方に思いきり振りきれ

ないもどかしさを象徴しているかのようである。

『ガラテア』の終わり方もまた大きな疑問を我々に投げかける。ネプチュー

ンが生贄を諦め、ヴィーナスがどちらか一方を男に性転換させることでや

や強引ながら漸くやってくると思われたハッピーエンドは永遠にやってこな

-172-



飯盛康史

い。性転換の場面は舞台には描写されず、ヴィーナスが二人を森の中へと誘っ

て幕が下りる。これまでも本作品において森の中の場面は明確には描写され

ず、想像によって補完することが求められた。例えば3幕2場でフィリダが

ガラテアに「ダイアナの前で私を愛すると誓ったではないか」と言うが (52-

53)、2幕1場の最後にダイアナが一緒に来るように命じてから 3絡2場に

至るまでガラテアとフィリダが愛を誓うシーンは描かれていない。同性愛的

状況をステージに直接見せることを忌避した可能性もあり得るが、キュー

ピッドがダイアナのニンフたちを惑わす場面など、描かれていないにもかか

わらず重要な役割を果たす場面が本作品にはたくさんあることから、リリー

は意図的に観客が想像で補完することを想定したプロットを書いたと考えら

れる。このような工夫によって、観客は自由にガラテアとフィリダの関係性

を推測し、それぞれの観客がそれぞれの解釈で揺らぐ愛やジェンダーを捉え

ることが可能となる。性転換という大胆なプロットに関しても、最終的な判

断はすべて観客の自由に任されるのである。言い換えれば二人の異性装に

よって錯綜する愛とジェンダー、そして対立しつつも妥協していくダイアナ

とヴィーナスに象徴される愛欲と貞潔の曖昧な対立と並立の関係は、作品中

で解決することはなく、その解決は遅延される。喜劇の約束事の一つである

カップルの成立を描き出しつつも、肝心な「結末」に関して直接描き出さない、

つまり答えを出さないことによってガラテアとフィリダの関係は同性愛にも

なれば異性愛にもなるし、貞淑な純愛にも、燃え上がる愛欲にもなる。

結論

『ガラテア』においてはメイン・ヒロインが二人とも男装することで恋愛

関係が混乱する。また、異性装に謳されるヴィーナスやダイアナの姿、愛欲

と貞潔の狭間で混乱するガラテアとフィリダ、さらにニンフとキューピッド

の関係などを通じて絶対的な価値観が無効化されていく。最後に、性転換と

いう非現実的な結末を用意し、しかもその場面を提示しないことで観客の想

像によって異性愛、同性愛のどちらにも自由に補完されるようになっている。

-173 



『ガラテア』における異性装と不確定性

女性が舞台に上がれなかった 100年ほどの短い期間の間に異性装という

法が確立し、その中からシェイクスピアが描き出した男装ヒロインの活躍は

今では誰もが知るところである。シェイクスピアの男装ヒロインたちを見る

ときも、観客は少年俳優が派じている女性キャラクターが男性を派じるとい

う二重、三重の disguiseを想像力で補う必要があった。リリーは観客に想

像力が求められることが当たり前の少年俳優が女性を派じるという状況を最

大限に利用して、観客の想像一つでどのようにでも解釈できる自由かつ進歩

的な作品を著したと言える。

絶対的価値観を提示せず、観客を定まった結末へと誘導しない『ガラテア』

は実のところきわめて現代的主題を扱った作品でもある。今日、『ガラテア』

が上派される機会はほとんどなく、これを見たエリザベス朝の観客が抱いた

印象を追体験することは難しいものの、依拠すべき絶対的な存在をなくした

混迷の時代にあって『ガラテア』が放つ光は、弱いものではないだろう。

References 

Dillon, Janette. The Cambridge Introduction to Early English Theatre. 

Cambridge:Cambridge UP, 2006. 

Lyly, John. "Gallathea." The Complete Works of John Lyly. Ed. Warwick Bond. 2nd 
Vol. Oxford: Clarendon Press, 1967. 

Orgel, Stephen. Impersonations: The Pe1formance of Gender in Shakespeare's 
England. Cambridge: Cambridge UP, 1996. 

Shakespeare, William. The Riverside Shakespeare. Ed. G. Blakemore Evans. 2nd ed. 

Boston: Houghton Mifflin 1997. 

Shapiro, Michael. Gender in Play on the Shake.spearean Stage: Boy Heroines and 

Female Pages. Ann Arbor: U of Michigan P, 1996. 

-174-




