
Title 蘇るポストヒューマン・バートルビー : ドン・デ
リーロの『ボディ・アーティスト』を導きの糸として

Author(s) 渡邉, 克昭

Citation 大阪大学英米研究. 2020, 44, p. 31-59

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/99443

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



蘇るポストヒューマン・バートルビー

ードン・デリーロの『ボディ・アーティスト』を導きの糸として一

渡邊克昭

"I don't know whether the bird you are holding is dead or alive, 

but what I do know is that it is in your hands. It is in your hand.'. 

(Toni Morrison 10-l l) 

はじめに

ハーマン・メルヴィルの短編小説の中で、「バートルビー」ほど、専門家

でなくとも何らかの議論を提起してみたいという抑え應liiい衝動を引き起こす

作品もない。その原因をなしているのは、言わずと知れた “Iwould prefer 

not to" という書写人の鉄壁とも思える常套旬のスピーチ・アクトであるこ

とは改めて指摘するまでもないだろう。本稿では、ジャック・デリダ、ジル

・ドゥルーズ、ジョルジョ・アガンベンといった現代思想家たちが、いかに

この作品を受容してきたかを俯鰍したうえで、 ドン・デリーロのノヴェラ、

『ボデイ・アーティスト』 (2001年）を淋きの糸として、この問題作を 21世

紀の現在から逆照射し、ポストヒューマンという視座より新たな読みの可能

性を追求してみたい。

時代も場所も異にするこれらの二つの小説は、インター・テクスチュアル

な視点を交えてこれまで詳細に比較検討されたことはほとんどないl。だが

両作は互いに目配せしてエールを交換するかのように、テクストの細部にお

いて共振する部分を少なからず含みもつ。本稿では、参照先のないバートル

ビーとミスター・タトルに共通する孤児性、亡虚性、機械のごときコピー

-31-



英米研究第 44 ,j•

性、拒食性といった事象をまず検証したのち、無為の「異言」により、然り

でも否でもない不分明の中間領域を拓く彼らのスピーチ・アクトを、非文法

性、独創言語、 トートロジー、時間などといった論点から考察する。そうし

た分析を通じて、 “host/hostess" と “hostage"が織りなす「歓待」がいかに
判さ出しの生

メルヴィルの語り手の “humanity’'を脱構築し、 zoeのごとき 人が

post-anthropocentricな文脈において、どのような潜在力をもってポストヒュ

ーマンとして位知るのかを明らかにしたい。

食を拒む捨て子たちー「青白きコピースト」の到来

バートルビーとタトルの共通性を考察する際、まずもって浮上するのは、

"hermitage" ("Baitleby," 646)のごとき自らの居場所に巣篭もりする彼ら

が、グーロバリズムや資本主義とは無縁の絶対的な孤児であることであろ

う。Jゞ ート）レビーが、‘‘incurablyforlorn (642)、 miserable friendlessness and 

loneliness" (65 I)、“thisforlornest of mankind" (654) などと再三形容され、

孤独の極みであることが強調されているように、『ボディ・アーティスト』

における異邦人、ミスター・タトルもまた、次のように寄る辺なく無防備極

まる存在としてローレンの前に立ち現れる。 “Howcould such a surplus of 

vulnerability find itself alone in the world? Because it is made that way. Because 

it is vulnerable. Because it is alone. Or you see him upside down, the way the eye 

sees before the mind intervenes" (BA, 96).脳が網膜に映った写像を処理する

以前の上下逆転の“protofigure" を思わせるタトルは、実際のところローレ

ンによって見出され、拾われた「捨て子」と言ってよい。

She [Lauren] looked at him [Tuttle]. 

Tell me. You've been here how long? 

He didn't raise his head. There was something so strange about him that 

she heard her words hang in the room, predictable and trite. She felt no fear. 

-32-



蘇るポストヒューマン・バートルピー

He had a foundling quality -lost and found -and she was, she guessed, the 

finder. (43) 

り手とめぐり合うのがあたかも必然的な述命であったかのように、バー

トルビーが法律事務所に “advent"(636) したように、タトルもまた、海辺

の借家に一人で経らすローレンのもとへ夫の自殺後、避け難い亡露のように

到来する。ここで興味深いのは、日曜日にテナントを占拠しているところを

語り手に日撃されたバートルビーさながら、寄る辺なきタトルもまた、しど

けない下着姿で発見されたことである。 ‘'[T]heapparition of Bartleby ap-

peared, in his shirt sleeves, and otherwise in a strangely tattered dishabille, saying 

quietly that he was sorry, but he was deeply engaged just then, and -preferred not 

admitting me at present" ("Baiileby," 650) と、描写される書写人と同じく、

タトルもまたそこを居住空間とし、つい先ほど微睡みから目覚めたばかりで

あるかのように、剥き出しの姿でローレンに発見される。

"She found him the next day in a small bedroom off the large empty room at 

the far end of the hall on the third floor. He was smallish and fine-bodied 

and at first she thought he was a kid, sandy-haired and roused from deep 

sleep, or medicated maybe. He sat on the edge of the bed in his underwear. 

In the first seconds she thought he was inevitable." (BA, 4 I) 

さらにここで注目すべきは、彼らが、自らの拾い手が間借りしている事務

所や海辺の屋敷に取り憑く一方で、奇しくも共通して奇妙なメディア性を身

体に幣びているということである。すなわち、彼らはともに、一見機械のよ

うに正確で反復的なコピー性を具有している。バートルビーがこの法律事務

所において語り手の信頼を勝ち取った第一の理由は、退屈極まりない法律文

書の複写という彼の仕事ぶりが、迅速かつ無謬であったからに他ならない。

食や酒との関係が断ち切れないターキーやニッパーズなど、同僚の気紛れな

-33-



英米研究第44り

仕事ぶりとは対照的に、当初バートルビーは、書類に飢えた機械が紙を貪り

食うがごとく、猛烈な勢いで昼夜分かたず、無味乾燥な文書の複写をこなし

ていく。

At first Bartleby did an extraordinary quantity of writing. As if long famish-

ing for something to copy, he seemed to gorge himself on my documents. 

There was no pause for digestion. He ran a day and night line, copying by 

sun-light and by candle-light. I should have been quite delighted with his ap-

plication, had he been cheerfully industrious. But he wrote on silently, palely, 

mechanically. (642) 

このように、脇目もふらず仕事をこなす有能な AIロボットさながら、高い

パフォーマンスを発揮するバートルビーは、利に聡い語り手にとっては、ラ

ンニング・コストが低い格好の “valuableacquisition" (649)であり、彼は

たちどころに屈用主の信頼を勝ち取ってしまう。

ところが、バートルビーの食に関する関心は極めて低く、ジンジャーナッ

ト以外、食べ物をほとんど口にしなくなった彼は、やがて故障した機械のよ

うに活動を停止してしまう。そして、最終的に「墓場」と呼ばれる刑務所に

収監された彼は、語り手が差し入れ屋に向かっていみじくも “[He] [I] ives 

without dining" (67 I) と答えたように、文字通り「剥き出しの生」としての

生命すら維持できず、「もの食わぬ人」として死に赴く。

、『ボデイ・アーティスト』の稀人、タトルの場合はどうであろう。

彼のメデイア性は、ローレンと映画監督だった夫レイが生前その館で交わし

ていた会話の断片を、淀みなく二人の声色でコピーし、再生できるところに

ある。 “[P]allidcopyist" (652) と叙述されるバートルビーさながら、青白

き声の模倣者、タトルもまた食が細くなり、やがてほとんど何も食べなくな

る。さらに彼の拒食は、彼に食を促すローレン自身へも伝染していく。

-34-



飾るポストヒューマン・バートルビー

Then he stopped eating. She sat him down at the table and fed him by hand. 

She urged and teased. He took some food, then less. She tried force-feeding 

him but he rejected most of it passively, head averted, or took it in and let it 

dribble out, let it dangle or spew. 

She began to eat less herself. She looked at him and didn't want to eat. He 

ate next to nothing for three days running and she ate little more. It was suit-

able in a way. It was what she hadn't thought of on her own. (94) 

まさに “Eatlike a bird" とも言うべきバートルビーとタトルのこうしたオIi

食傾向は、類い稀な複製能力を有する彼らの無機質的な機械性を物語ってい

るというよりも、むしろ逆に、彼らが紛うことのない生命をもった存在であ

りながら、マシンとも接合可能な neutralな生のインターフェイスとして存

在していることを鮮やかに浮き彫りにしている。言い換えれば彼らは、これ

までの humanityの範疇を逸脱し、未知の地平において勃興しつつある新た

な人lli]として、テクストに密かに紛れ込んでいるのである。

のpotential-「独訓人」の誕生

以上見てきたように、バートルビーとタトルの共通性、すなわち孤児性と

無防備な身体性、並びに彼らの一見機械的とも見紛う模倣性を確認したうえ

で、ここからは彼らのスピーチ・アクトに焦点を絞って、現代思想家たちの

考察の軌跡を辿りつつ入この二つの小説が共有する彼らの発話の特徴を炎

り出してみたい。まずはデリダに注日してみよう。彼は、『死を与える』に

おいて、神に命じられるまま息子のイサクを捧げたアブラハムを引き合いに

出し、バートルビーに言及している。 “Themodality of this repeated utterance 

that says nothing, promises nothing, neither refuses or accepts anything, the tense 

of this singularly insignificant statement reminds one of a nonlanguage or a secret 

language.~,, (The Gift吋

35-



英米研究第 44り

Death, 75) デリダによれば、このように何も語ったり約束したりせず、拒

絶も応諾もせずに反復される “lwould prefer not to" という言い回しは、非

もしくは秘密の言語を思わせる。バートルビーはあたかも

語っている」のではないかと、彼は問いかける。

この点をめぐってドゥルーズは、「バートルビー、または決まり文旬」に

おいて、「行く先を荒らし、蹂躙し、通った後には草一本残らない」 (70)

写人が、言語的に参照点をもたない断絶された存在であり、かの有名なあの

文旬が、正真正銘の非文法的なるものとして機能していると、次のように指

摘している。

... Bartleby has invented a new logic, a logic of pre}とrence,which is 

enough to undermine the presuppositions of language as a whole. [...] it 

severs language from all reference, in accordance with Bartleby's absolute 

vocation, to be a man without references, someone who appears suddenly 

and then disappears, without reference to himself or anything else. This is 

why, despite its conventional appearance, the formula functions as a veritable 

~.(73-74) 

バートルビーに「意思の虚無」 “anothingness of the will" (7]) を見るドゥ

ルーズが洞察するところによれば、自分自身にも他者に対しても基準をもっ

ことなく、突如として現れ、姿を消すバートルビーの常套旬は、好ましいも

のもそうでないものも同じく無慈悲に排除する。しかもその破壊的な決まり

文旬は、参照点の喪失をもたらすとともに、両者の間に広がり続ける不分明

の領域を開き、そうした不確かな領域をさらに拡張し続ける。

The formula is devastating because it eliminates the preferable just as merci-

lessly as any nonpreferred. It not only abolishes the term it refers to, and that 

it rejects, but also abolishes the other term it seemed to preserve, and that be-

-36-



飾るポストヒューマン・バートルビー

comes impossible. In fact, it renders them indistinct : it hollows out an ever 

expanding zone of indiscernibility or indetermination between some nonpre-

terred activities and a preferable activity. All particularity, all reference is 

abolished. (71) 

こうした宙吊りの言語使用についてドゥルーズは、メルヴィル な

かに一種の外国語を穿っていると述べている。その意味するところは、次の

引用が示すように、‘‘inhuman" もしくは “superhuman としか呼びようのな

い存在のみがなし得る独創的な言語の創造に他ならない。「言語活動全体を

沈黙に向き合わせ、沈黙のなかへと転倒させる」 (72)バートルビーの定式

が究極的に行き着くところにドゥルーズが幻視するのはいったい何であろう

か？それはまさしく、言語活動の全体を巻き込んで逃走させ、限界にまで抑

しやり、その〈外部〉を発見する言語ならざる言語なのである。

Melville invents a foreign language that runs beneath English and carries it 

叫：itis the OUTLANDISH or Dete1Titorialized, the language of the Whale. 

Whence the interest of studies of Moby Dick that are based on Numbers and 

Letters, and their cryptic meaning, ~ 

~- It is as if three operations were 

linked together : a certain treatment of language ; the result of this treatment, 

which tends to constitute an original language within language ; and the ef-

fect, which is to sweep up language in its entirety, sending it into flight, 

~~ silence or music. 

(72) 

このように言語の中にさらなる秘密の言語を穿つメルヴィルの作中人物の

言語使用には、外部や沈黙や音楽へと通じる回路が紛うことなく開かれてい

るというドゥルーズの指摘は、タトルとの共通性を論じるうえでも注目に値

37-



少ど斗こfi)fりE坑l44り^

する。というのも、「神の言業」かもしれないこうした「非人III]的または超

人的独創言語」の創造こそが、「生成変化の可能性．、新しい人間の可能性を

刻印」した「独創人」の誕生をもたらすからである。確かにバートルビー

は、大都会です川しつぶされ、機械化された男かもしれない。だが、 ドゥルー

ズによれば、 “anOriginal"もしくは “NoOne" (74) と日されるこうした奇

矯な人物にしか、未来の、新しい世界の〈人間〉の出現は期待できないので

ある。 “...oneexpects, perhaps,~ 

~- [...] In Bartleby's case, might not his relation with the attor-

ney be equally mysterious, and in turn mark the possibility of a becoming, of a 

new man?" (74) 

このように ‘‘anew man" として、既成の言語を らしめている掟を

いとも容易く無化してしまうバートルビーの言語は、唯一無二の独創言語の

痕跡、もしくはその投影であってみれば、それを沈黙や音楽へと極限まで拡

張した彼の前には、そこから未来の、新しい世界の〈人間〉が出現する可能

性に満ちた地平が広がっている。であればこそ「独創人」、バートルビーは、

ドゥルーズが敷術するように、環境の影翠嬰を受けるどころか、逆に周囲に向

けて、創世記において物事の始まりを照らしていた明かりを思わせる青白い

光を投げかけるのである。

Even the words they [the original] utter surpass the general laws of Ian-

guage (presuppositions) as well as the simple particularities of speech, since 

they are like the vestiges or projections of a unique, original language 

Uangue], and ~t of silence and 

~- There is nothing particular or general about Bartleby : 

叫[...JThe original, says Melville, is not subject to the influence of his 

milieu ; on the contrary, he throws a livid white light on his surroundings, 

much like the light that "accompanies the beginning of things in Genesis." 

(83) 

-38-



蘇るポストヒューマン・バートルビー

以上のようなドゥルーズの洞察を踏まえ、アガンベンは、次のようにバー

トルビーの型通りの言辞が押し開く不分明な領域は、「何かを為すことがで

きるというpotential」と、「何かを為さないことができるというpotential」

とのあいだに広がる、弁別不可能な領域に他ならないことを指摘したうえ

で、具体的な行為を一向に明示しない彼のフレーズそれ自体が自らを絶対化

し、自己回帰していると論じている。

As Deleuze suggests, the formula thus opens a zone of indistinction between 

yes and no, the preferable and the nonpreferable. But also -in the context 

that interests us -between the potential to be (or do) and the potential not 

~). The final "to" that ends Bartleby's phrase has an anaphoric 

character, for it does not refer directly to a segment of reality but, rather, to a 

preceding term from which it draws its only meaning. ~ 

anaphora were absolutized to the point of losing all reference, now turning, 

so to speak, back toward the phrase itself.... (255) 

アレックス・マリーが読み解いたように、potentialとは「人が何かを為すこ

とがつねにできるとして、その何かを為すか為さないかはそれとは別の問

題」 (91) なのである。それゆえ、服従することも拒絶することも拒否し、

その作業を引き受けることもできるが、そうしないほうがいいという好みを

示すバートルビーは、いかなる参照点もなく、常に自らのpotentialにのみ

回帰し続ける。そして、そうしたpotentialに満ちた間隙で宙吊りになるこ

とによって、彼は、権力の機能を混乱させる絶対的な「『無為力』の指標」

(96) となり得るのだ。

結局のところアガンベンによれば、「参照先のない人間」、バートルビー

は、あらゆる創造が生じるもととなる無をかたちどる極端な形象であり、ま

た純粋かつ絶対的なpotentialであるこの無を最も荷烈に要求する。 “Asa 

scribe who has stopped writing, Bartleby is the extreme figure of the Nothing 

39-



英米研究第44サ

from which all creation derives ; and at the same time, he constitutes the most 

implacable vindication of this Nothing as pure, absolute potentiality" (253-54). 

ヽ換えれば彼は、書かれないことができるという潜在力をもった何も

れていない「書板」 しい。 “Thescrivener has become the writing tablet ; 

he is now nothing other than his white sheet" (254).であればこそ、「存在」と

「非存在」、「感じられるもの」と「知り得るもの」、 と「事物」など

といった、バートルビーをめぐって立ち現れる二項対立の不確な境界線上に

垣間見えるのは、色彩を欠いた無の深淵ではなく、可能なるものという輝く

螺旋なのである。 “Whatshows itself on the threshold between Being and non-

Being, between sensible and intelligible, between word and thing, is not the color-

less abyss of the Nothing but the luminous spiral of the possible. To be able is 

neither to posit nor to negate" (257). 

輪郭を失う 時間の種子

では、こうした「独創言語」によって無限のpotentialを秘めたバートル

ビーは、言語行為において、『ボデイ・アーティスト』のタトルといかなる

関係を切り結んでいるのだろうか。端的に言えば、タトルの発話もまた少な

からず非文法性に彩られている。バートルビーの常套旬、 ‘̀Iwould prefer not 

to" にさしずめ相当するのが、 “Itis not able" (43) という彼のミステリアス

な言辞であろう。ローレンと1:li会ったタトルは、聞ロ一番このフレーズを口

にするが、この言業は、バートルビーの常套旬と同じく、相手の問いかけを

無化するかのように、次のように再度使用される。

"Did you know Rey? Do you know who I mean when I say Rey?" 

It is not able. 

"Try to answer. Please. You see how important it is to me. Talk like him. 

Say some words." (65) 

-40-



餘るポストヒューマン・バートルビー

この決まり文旬の非人称の Itは何を指し、何を為すことが ableではないの

か。彼が幼子のように口ごもって発する型破りなこの定型文もまた、具体的

に何かを措定することも否定することもしない。それは、 notの亡霊によっ

て問いを無慈悲にはぐらかし、然りと否の間隙に分かち難い領域を開く。バ

ートルビーと同じく参照先を欠き、現実を跨いで常に asifへと横滑りして

しまうタトルは、 “Hecame into the room then, edgingly, in his self-winding 

way, as if, as if" (78) と描写されるように、撓んだ空間をにじるように滑走

する。その結果、ローレンはいつまで経っても、何かを手がかりにして彼の

位相を的確に突き止めることができない3。“Hemoved uneasily in space, in-

doors or out, as if the air had bends and warps. She watched him sidle into the 

house, walking with a slight shuffle. He feared levitation maybe. She could not 

stop watching him. It was always as if. He did this or that as if. She needed a ref-

erence elsewhere to get him placed" (45).このようなタトルの口から発せられ

る “[a]lone by the sea" (48) などといったフレーズは、指示内容が曖昧か

つ、断片的、脱文脈的であり、内とも外とも判別し難い宙吊りの閾にローレ

ンを追い込んでいく。そればかりか、問いかけないと答えない彼の発話に

は、何にも還元不能な自分のスピーチ・アクトを自ずと前景化してしまうと

ころがある。月さながら青白く変容し続ける彼は、次のように一つの文を通

して影のようににじり寄り、あらゆる切り口を示されたそれぞれの単語は、

月の様々な別個の位相のように見えてくる。

She whispered, "Tell me something." 

He uncrossed his legs and sat with a hand on each知ee,a dummy in a red 

club chair, his head turned toward her. 

"I know how much." He said, "I know how much this house. Alone by 

the sea. 

[...] Four words only. But he'd placed her in a set of counter-surroundings, 

of simultaneous insides and outsides.... 

-41-



英米研究第44り

She knew it was foolish to examine so closely. She was making things up. 

But this was the effect he had, shadow-inching through a sentence, showing a 

word in its facets and aspects, words like moons in particular phases. (48) 

次に、このように言業を万華鏡のように変容させ、詩的言語のように異化

するタトルの発話を特徴づけているもう一つの重要なレトリックとして、 ト

ートロジーを挙げることができる。彼が唐突に発する “Theword for moon-

light is moonlight" (82) などといったトートロジカルなレトリックは、ピー

ター・ボックスウェルが『ポイント・オメガ』 (2010年）を中心に考察した

ように、後期デリーロ文学においては顕著に見られる特質の一つである

(Boxall 532) 4。『ボデイ・アーティスト』においても、タトルが駆使する多

様な同義循環は、次のように禅問答さながらローレンを撹乱し続ける。

"If there is another language you speak," she told him, "say some words." 

Say some words. 

"Say some words. Doesn't matter if I can't understand." 

"Say some words to say some words." 

"All right. Be a Zen master, you little creep. How do you know what I said 

to my husband? Where were you? Were you here, somewhere, listening? My 

voice. It sounded word for word. Tell me about this." (55) 

「AはA」、「Aか Aではないかのどちらか」、「Aならば A」、「Aのとき

はA」、「Aだから A」、「Aなものは A」など、棠々めぐりのトートロジ一

には様々なパタンが見られるが、ウイトゲンシュタインが『論理哲学論考』

において考察したように、それぱ常に真であるがゆえに、一見無意味に見え

る。にもかかわらずトートロジーは、他のレトリックが到底なし得ないかた

ちで、自己反復による自己抹消を通じて、無限の真空性を自らの内奥に呼び

込むことで、自らの自明性を脱構築してしまう。

-42-



縣るポストヒューマン・バートルビ

言い換えればそれは、特定の文脈において前者の A と後者の Aの間に相

互に生じる奇妙な共嗚と打ち消し合いの相互作用を通して、自らの自明’性に

風穴を聞け、全く新たな現実の断面を沈黙のうちに開示することができる。

トートロジーは、真空があらゆるものを呼び込むがごとく、無限に全体に対

して聞かれているからこそ、見かけとは裏腹に、いかなるかたちにおいても

一つの現実に繋ぎ止められることはない。このようにして、一見自己抹消的

に見えるこの捨て身のレトリックは、自らを空洞化することによって、まさ

に逆説的に、行き」l＂：まりのアポリアから盟穣なp otentia]を育むマトリクス

となり得る。だからこそ、時の流れを敢えて滞留させ、烏のII轄りのように変

された反復を前景化する同義循環は、 “Stoptime, or stretch it out, or open it 

up" (107) というローレンのボディー・アートの創作原理に多大な影翠堺を与

えることになるのである。

こうして人間が1打れ親しんだ直線的、計絨的時間を無化し、potentia]に対

して聞かれているという意：味において、錯時的なタトルのトートロジカルな

言辞は、常にゆっくりと賜揚に発せられるバートルビーの定型文と同じ効果

を生み出している。アガンベンが論じたように、バートルビーの戦略はトー

トロジーのそれと通底しており、いかなる問いをも虚無へとスライドさせる

彼の決め台詞は、タトルのスピーチ・アクトと同じく、可能性の全体的な回

復を志向する。

He [Bartleby] holds strictly to the Aristotelian statement that the tautology 

"it-will-occur-or-it-will-not-occur" is necessarily true as a whole, beyond the 

taking place of either of the two possibilities. Bartleby's experiment concerns 

precisely the place of this truth ; it has to do exclusively with the occurrence 

of a potentiality as such, that is, something that can both be and not be. 

[...] Baiilebv calls the past into question, recalling it not simply to redeem 

what was, to make it exist again but, more precisely, to consign it 011<:t::_<1g_fl_in 

to potentiality, to the indifferent truth of the tautology. "I would prefer not 

43-



英米研究第 44号

~, which keeps possibility sus-

pended between occurrence and nonoccurrence, between the capacity to be 

and the capacity not to be. (Agamben 266-67) 

トートロジーの戦略をめぐって、このような共通性が見られるとはいえ、

確かにタトルはバートルビーよりも饒舌ではある。だが、物語性が欠如した

「ここでもあり、かしこでもある」別種の時間を生きているタトルは、存在

することができることと、存在しないことができることの中間のpotential

に満ちた複数の時間相に通じている点で、紛れもなくバートルビーの末裔だ

と考えられる。

Maybe this man experiences another kind of reality where he is here and 

there, before and after, and he moves from one to the other shatteringly, in a 

state of collapse, minus an identity, a language, a way to enjoy the savor of 

the honey-coated toast she watches him eat. 

She thought maybe he lived in a kind of time that had no narrative quality. 

What else did she think? (64-65) 

バートルビーの語り手は、物語の冒頭、彼の伝記を書こうにも難渋を極める

と告白したが、タトルの出自もまた不明である。時として次のように詩的と

も思える 口走るタトルは、過去も未来も越境し、 deeptime5の撓みの

間を事も無げに去来することができる。 “Comingand going I am leaving. I 

will go and come. Leaving has come to me. We all, shall all, will all be left. Be-

cause I am here and where. And I will go or not or never. And I have seen what I 

will see. If I am where I will be. Because nothing comes between me" (74). 1皮

は、まさに時間というものがそうであるように、メタファーを通してしか表

象することができない。だが、バートルビーの語り手が世俗的な日にちゃ時

間の経過に敏感だったのとは対照的に、ローレンはタトルの通時的な物語性

_44-



餘るポストヒューマン・バートルピー

の欠如に闘容であり、 songや chantのように怠味が必ずしも前景化されな

い無時間的な彼の声に敢えて身を委ねようとする。『マクベス』にも登場す

る「時間の種子」さながら、「どの種子が育ち、どの種子が育たぬか」 (1

3場） 分からないまま、時を駆けるこの正体不明の人物にローレンは魅せ

られ、崇高にして分節不可能な彼のリトルネロに次第に同化していく％

だが、あたかもガートルード・スタインの詩における反復を想起させる彼

のリトルネロから立ち現れてくる地平は、言業が輪郭を失い、やがては空疎

にして官能的な調べや沈黙へと変容を遂げる境界領域に他ならない。ローレ

ンは、そうした恐怖と驚愕が入り混じった不穏にして魅惑的な臨界点に、悦

惚として自らが仔んでいることを次のように自鎚している。

He sat pale and still. She watched him. It was pure chant, transparent, or was 

he saying something to her? She felt an elation that made it hard for her to 

listen carefully. Was he telling her what it is like to be him, to live in his 

body and mind? She tried to hear this but could not. The words ran on, sen-

suous and empty, and she wanted him to laugh with her, to follow her out of 

herself. This is the point, yes, this is the stir of true amazement. And some 

terror at the edge, or fear of believing, some displacement of self, but this is 

the point, this is the wedge into ecstasy, the old deep meaning of the word, 

your eyes rolling upward in your skull. (75) 

もはや人間ではなく、未だ動物でもない彼の囀りをローレンは模倣し、時の

経過を痛々しいまでに遅らせた一人芝居、『ボディ・タイム』において反復

することになるわけだが、彼女とて最初から彼を無条件に受け入れたわけで

はなかった。「バートルビー」の語り手同様、彼女は、自らが統べる領域に

不意に立ち現れた、この神聖にして呪われた「ホモ・サケル」の身体を

や精神病院などの施設に委ねることによって、生政治を行使することを幾度

45-



英米研究第44サ

となく夢想する。確かにタトルは、バートルビーが最終的に収容された「墓

場」で事切れるのとは対照的に、人知れず姿をくらましてしまう。とはい

え、彼らの保護者を自認する “host/hostess"が、亡霊のごとく居座る

によって存在基盤を揺るがされ、やがては彼らによって囚われる hostageへ

と変貌を余儀なくされるという点において、二つの物語は限りなく共振し続

ける。

"Humanity"という名の陥穿

以上を確認した上で、話をもう一度「バートルビー」に戻し、語り手が彼

によっていかに精神的に「重荷」 “millstone" (657) を背負い、囚われ人と

なっていくかを検証していくことにしよう。そのとき鍵となるが、語り手が

自分の行動を語る際、しばしばアプリオリに用いる human、“humanity

という言業である。初めてあの台詞を浴びせられた語り手は、もしバートル

ビーにごく普通の人間らしい感情や素振りがあったなら、自分は激情に駆ら

れ、事務所から彼を叩き出していただろうにと、次のように述懐している。

"Not a wrinkle of agitation rippled him. Had there been the least uneasiness, an-

ger, impatience or impertinence in his manner ; in other words, had there been 

any thing ordinarily human about him, doubtless I should have violently dismissed 

him from the premises" (643).逆に言えばこのことは、バートルビーが人間

離れした “non-human"であるがゆえに、 “humanity"溢れる語り手は、雅絨

をもって彼の変人ぶりを不問にし、彼を啓蒙する物語を自己満足的に紡ぎ続

けることを意味する。 “HereI can cheaply purchase a delicious self-approval. 

To befriend Bartleby ; to humor him in his strange willfulness, will cost me little 

or nothing, while I lay up in my soul what will eventually prove a sweet morsel 

for my conscience" (647). このような語り手の心情が如実に示すように彼

は、書写人にかこつけて、ほとんど元手をかけることなく、自らの良心を満

たす “humanity という甘美な物語を易々と手に入れたのである。

-46-



昨るポストヒューマン・バートルビー

しかしながら、そのような彼の不遜な眼差しにもかかわらず、バートルビ

ーの慇懃にして無頓着な物腰によって、語り手は心を揺り動され、あっさり

と武装解除されることになる。 “Withany other man I should have flown out-

right into a dreadful passion, scorned all further words, and thrust him ignomini-

ously from my presence. But there was something about Bartleby that not only 

strangely disarmed me, but in a wonderful manner touched and disconcerted me" 

(644). その一方で語り手は、道理をわきまえない使用人の受け身の抵抗に

対して自分が無性に苛立ちを鎚え、攻撃的になってしまうことも認めてい

る。その際、言い訳として持ち出されるのが、またしても「人間のさが」と

いう便利な物語に他ならない。 “Nothingso aggravates an earnest person as a 

passive resistance. If the individual so resisted be of a not inhumane temper, and 

the resisting one perfectly harmless in his passivity ; then, in the better moods of 

the former, he will endeavor charitably to construe to his imagination what proves 

impossible to be solved by his judgment (646-47).かく告白する語り手によれ

ば、彼は欠点を卒んだ “humancreature" (650)であればこそ、感情に左右

もされるが、相手を思いやる慈悲の心を抱くことができるわけである。

ところが、このように自らを人廿i]味あふれる “humancreature" として措

定する彼の麗しき物語は、日曜日にテナントの法律吐i務所に立ち寄り、そこ

に平然と居座った青白く死人のような使用人から入室を拒絶されたとき綻び

始める。ここで見逃してはならないのは、動転してすごすごと自分の事務所

から退散した語り手が、自分の不甲斐なさを叙述するにあたって、はじめて

“”‘  unmanned といっ、いささか大仰 を用いていることである。

Now, the utterly unsurmised appearance of Bartleby, tenanting my law-

chambers of a Sunday morning, with his cadaverously gentlemanly noncha-

lance, yet withal firm and self-possessed, had such a strange effect upon me, 

that incontinently I slunk away from my own door, and did as desired. But 

not without sundry twinges of impotent rebellion against the mild effrontery 

-47-



英米研究第44け

of this unaccountable scrivener. Indeed, it was his wonderful mildness 

chiefly, which not only disarmed me, but ~ 

consider that one, for the ti111e, is a sort~ when he tranquilly per-

mits his hired clerk to dictate to him, and order him away from his own 

premises. (650) 

"Disarmed"の延長線上にあるこの “unmanned" という言葉は、直前の文に

見られる“impotentrebellion という表現と相まって、「意気地なしにす

る」、「男らしさを失わせる」といった去勢化、脱ジェンダー化を想起させる

のみならず、「人間性を削がれて」、自分がもはや人間でも非人間でもない

neutralな三人称と化してしまったのではないかという存在的な不安をも物

っているように思われる。バートルビーの “nonchalance’' に戦慄を党え

た語り手は、理不尽な使用人に強く出られない不甲斐ない屈用主として、自

分がこれまで拠り所としてきた “commonhumanity から疎外され、その彼

方に広がる人知を超えた不気味な荒野に置き去りにされたことに気づいたの

である。

だからこそ逆に彼は、次のようにメランコリックに、「アダムの息子たち」

というキリスト教的隣人愛の立場から、自分たちが人類共通の絆で結ばれて

いることを、ことさら強調し始める。 “Forthe first time in my life a feeling of 

overpowering stinging melancholy seized me. Before, I had never experienced 

aught but a not-unpleasing sadness. The bond of a common humanity now drew 

me irresistibly to gloom. A fraternal melancholy! For both I and Bartleby were 

sons of Adam" (651-52). このように彼は、キリスト教的な友愛に依拠しつ

つ、バートルビーを寄る辺のない不憫な存在として、自らが操作可能な物語

のIこドに回収しようと躍起になる。にもかかわらず、死装束姿を思わせる彼を

幻視した語り手の不安は払拭されることなく、書写人の“pallidhaughtiness" 

(653) を前にして、彼は自らの物語が破綻をきたしたことを悟る。再び教会

へ行く語り手の気力が萎えてしまったのは、まさにこのために他ならない。

-48-



鮨るポストヒューマン・バートルピー

Host (ess) /Hostage一反転する「歓待」

この時点：で語り手は、ili:fを貸したホストでありながら、バートルビーの虜

となっているわけだが、その兆しは、くだんの彼の常套旬が、ニッパーズや

ターキーのみならず、語り手にも感染したときに既に発現している。バート

ルビーを宥めたり、挑発したり、無視したり、彼の退去を目論むべく、語り

手が自己陶酔的に繰り出す “humanity"に彩られたり爾縫策が、ことごとく失

敗に終わるという事実は、書写人による語り手の “hostage"化、逆占有化

を雄弁に物語っている。その後ようやく彼に対して最後通牒を突きつけた語

り手は、憐憫の情と殺怠に満ちた肯立ちの両極を振り子のように揺れ動き、

事の成り行きに一喜一曼する。このように身動きの取れなくなった語り手を

尻日にバートルビーは、沈黙を保ったまま “hermitage" に立て籠もり、死に

向かって限りなく自らを無化し続ける。

ところがそのような膠着した状況にあって、語り手は、次のような突拍子

もない提案を行う。 “[W]ill you go home with me now -not to my office, but 

my dwelling -and remain there till we can conclude upon some convenient ar-

rangement for you at our leisure? Come, let us start now, right away" (667).バ

ートルビーを自分より長く生き永らえる魔物“incubus" (663)呼ばわりし

ていた語り手であるが、彼は事務所を “home" として占拠してきた書写人

を見放そうとした次の瞬間、唐突にも自分の “home" に招き入れようと持

ちかけたのである。この起死回生の方策によって彼ぱ夢魔を私的領域に召喚

し、「歓待」しようと目論んだに等しい。そもそも履行不可能な無条件の

「歓待」のアポリアを前景化するように、この案もたちどころに拒絶される

と、語り手はそのまま自宅に戻ることなく、ホームレスさながら馬車住まい

を始める。彼にとってこの逃避行は、語源的に同根の “host’'と “hostage"

が逆転してはじめて可能となる、幻の「歓待」の代1骰行為だったと考えられ

る。

49 



英米研究第44号

では、このような「歓待」というモチーフは、『ボデイ・アーティスト』

においては、いかなる変奏がなされているのだろうか。既に論じたように、

透明で混じり気のない烏の囀りを思わせるタトルの声に惹かれていくローレ

ンは、そこに自分を否応なく何処かへと誘う安らぎを感じる。「バートルビ

ー」の語り手同様、 “hostess"であるはずのローレンもまた、 “Whoinvites 

who in?" (100) という彼女の言葉通り、どちらがどちらを召喚し、占有す

ることによって “hostage" と化していくのか、にわかには判別し難い状況

に陥っている。このときタトルは、次のように全く別種の文化の中に身を

き、いかなる物語にも回収されない純然たる剥き出しの時間そのものと化し

ている。 “Timeis the only narrative that matters. It stretches events and makes it 

possible for us to suffer and come out of it and see death happen and come out of 

it. But not for him. He is in another structure, another culture, where time is 

~"(92). 

当初ローレンが冗談めかして、サイバースペースから抜け出たような存

在、もしくは「かどわかされたエイリアン」 (83) に喩えたタトルは、もは

や「自分がいったい何者か自分でもわからないような人間」 “Likea man 

anonymous to himselr'(95)へと変容を遂げ、さらには「人間の限界を侵犯

する」 “Heviolates the limits of the human" (100)馴致不可能な存在として、

彼女を翻弄し続ける。ところが、小鳥のように華奢でありながら、ポストヒ

ューマン的な deeptimeと親和性をもつタトルに対して、ローレンは、バー

トルビーに取り憑かれたあの語り手同様、ほとんど死を暗示するほどの愛着

を感じるようになる。 “Shelooked at him. Poor bastard. She watched him with 

all the intensity of the first moments and hours but there was something in her 

look that felt different now, a deathly devotion almost" (95).その結果、読者

は、第六章の結末で、あたかも彼の声を模倣するかのように で語る

ローレンの姿を垣間見ることになる。彼の失踪後再び電話に出るようになっ

たローレンは、最初は留守電の合成音のような脱ジェンダー化した neutral

な声色で話すが、やがては “adry piping sound, hollow-bodies, like a bird 

-50-



飾るポストヒューマン・バートルビ

humming on her tongue" (IOI) によって応答するようになる。ローレンが、

脱ジェンダー化／脱人間化されたタトルの声と同調し始めるこの瞬11りこそ、

彼女が、いかなる書き込みをも許す零度の身体として餘った瞬間に他ならな

い。こうして彼の を自らの身体に取り込んだローレンもまた、彼女

自身が “Iam Lauren. But less and less" (117) と告白するように、知らず知

らずのうちに “human" としての輪郭を喪失し、 “non-humanへと変貌を余

儀なくされていく。

掌の中の小鳥一密かに芽吹<“grass-seed"

このように錯綜する身体性を通じて “host/hostess’' と “hostage”、“hu-

man" と “non-human’'が symbioticに接合される稀有な瞬間は「バートルビ

においては、果たして用意されているのだろうか。その際、着目したい

のが、語り手が「墓場」にて書写人と最後の選遁を果たす次の場面である。

The yard was entirely quiet. It was not accessible to the common prisoners. 

The surrounding walls, of amazing thickness, kept off all sounds behind 

them. The Egyptian character of the masonry weighed upon me with its 

gloom. But a soft im risoned turf rew under foot. The heart of the eternal 

ramids, it seemed, wherein, by some strange magic, through the clefts, 

grass-seed, dropped by birds, had sprung. 

Strangely huddled at the base of the wall, his knees drawn up, and lying 

on his side, his head touching the cold stones, I saw the wasted Bartleby. But 

nothing stirred. I paused ; then went close up to him ; stooped over, and saw 

that his dim eyes were open ; othe1wise he seemed profoundly sleeping. 

Something prompted me to touch him. I felt his hand, when a tingling shiver 

ran u~. (67 I) 

-51-



英米研究第44サ

引用の第二段落の下線を施した最後の文において、バートルビーの姿を認め

た語り手は、胎児のように身を丸めて静かに横たわる彼の手に何かに突き動

かされるように触れ、電漿のような身震いが身体を買く。この戦慄に満ちた

接触こそ、まさに語り手が untouchableであった彼に身体的に感応する極限

の瞬聞なのだが、それに先立つ第一段落において、下線を施した情景描写が

さり気なく挿入されている。エジプト様式の重々しい「墓場」の壁に囲ま

れ、さらにその内奥に密封されたそのささやかな空き地は、そこがパストラ

ル空間であることを暗示するかのように、足元に柔らかな芝が生えている。

それについて語り手は、外界から隔絶された「永遠のピラミッドの内奥に、

小鳥が裂け日を通して落とした草の種が何か不思議な力が働いて芽吹いたか

のようだ」 (671) と述べている。

ここで『ボデイ・アーティスト』においてローレンが、庭の小鳥たちの目

に人間がいかに映っているかを気にかけ、彼らの営みに頻繁に言及していた

ことを想い起こしてみよう。と言うのも、「バートルビー」のテクストにも

密かに紛れ込んだ烏が散種した“grass-seed"の意義が、それによってより

明確に浮かび上がるからである。この矮小なパストラル空間は、掌の中の小

鳥のごとく生死の狭間に身を横たえるバートルビーに手向けられた弔いの草

木の謂であると同時に、さらなるダイナミックな意義を芋んでいる。この描

によって前景化されるのは、小鳥が墓石の隙間に偶然「配達」した種子か

ら、生命の郵便が芽吹いたという生成のダイナミズムに他ならない。

だとすると、まさに「墓場」の内奥で“grass-seed''が密かに芽吹くとい

う叙述は、そのすぐ後に続く語り手の不確かな後日談、すなわち、バートル

ビーがワシントンの郵便局で「配達」不能郵便、すなわち deadlettersの処

理係だったという噂をめぐる次のような語り手の悲嘆を、脱構築するメッセ

ジを予め提示していたことになる。

When I think over this rumor, hardly can I express the emotions which seize 

me. Dead letters! does it not sound like dead men? Conceive a man by nature 

-52-



蝉るポストヒューマン・バートルビー

and misfortune prone to a pallid hopelessness, can any business seem more 

fitted to heighten it than that of continually handling these dead letters, and 

assorting them for the flames? For by the cart-load they are annually burned. 

Sometimes from out the folded paper the pale clerk takes a ring : -the finger 

it was meant for, perhaps, moulders in the grave ; a bank-note sent in swift-

est charity : -he whom it would relieve, nor eats nor hungers anymore ; par-

don for those who died despairing ; hope for those who died unhoping ; 

good tidings for those who died stifled by unrelieved calamities. On errands 

of life, these letters speed to death. 

Ah Bartleby! Ah humanity! (672) 

デリダの郵便論をここで改めて持ちliiすまでもなく、「旅」を全うできな

いdeadlettersが日々滞留する郵便空間は、起こり褐たかもしれない幻の現

実の種をそれ自体の中にしている。それらは、幽冥界をさまよう亡虚さなが

ら、不安定な郵便空間において、いつの日か蘇るpotentialを秘めている。

バートルビーは、まさにこうした郵便的不安がもたらす錯綜する剥き出しの

時間相の淵に常に仔んできたわけだが、そこは、 “human と non-human 

が分節されることなく、時間の種子として共存してきた deeptimeの地平で

もあったのである。

"Ah Bartleby! Ah humanity!”一宙吊りの結句

このことを念頭に置き、語り手がテクストのI州へと消える前に発した

"Ah Bartleby! Ah humanity!''という結旬について考察してみよう。その

“humanity”とは、非人間的な仕事によって人間性を喪失したバートルビー

の “humanity"なのか、それとも彼を憐れむ語り手の “humanity"なのか、

あるいは届かぬ手紙に託された諸々の送り手たちの “humanity"なのか、ど

の解釈にも収敏しない暖昧さを芋んでいる。そうしたもどかしさを虚空に投

53-



）じオdiJfりE打l44り・

げ出すかのようなこの詠嘆は、それ自体参照点を欠き、表象不可能な何かを

模索するメタ記号として、 “humanity"の臨界点に宙吊りにされているかの

ようである。

だが少なくとも言えることは、永遠の沈黙を前にした語り手のこの絶旬

が、完璧な人間精神の普遍的属性を理想とするヒューマニズム言説の終焉を

図らずも暗示していることである。彼が消滅する1閏際に揺らぐのは、
ヒュ..マニ・i・,-

人道主義理念に基づく〈人間性〉の象徴としての〈人間〉、すなわち、

揺るぎない理性と自倍に裏打ちされた人文主義的男性．主体に他ならない。こ

うした超越的な形而上的概念としての人間中心主義が歴史的・文化的構築物
デッド・ウッ！~ー）し

としてのイデオロギーであってみれば、 死 壁を前にして発せられたかの

ような語り手の嘆きは、皮肉にもそのような狭義の “humanity”の限界を

している。と同時にそれはまた、アガンベン流に言えば、「動物性と人間

性とのあいだで遠元されぬままに引き裂かれ張り詰めているこの身体をめぐ

るアポリア」（『開かれ』． 25) をも鮮やかに灸り出してもいる。

ステファン・ハブレチャーが論じているように、「クリテイカル・ポスト

ヒューマニズム」が脱構築的にヒューマニズムのうちに宿り (7)、post-

human的というよりもpost-humanist的であるとすれば、啓蒙主義的ヒュー

マニスト的価値観に依拠せざるを得なかったウォール・ストリートの語り手

は、まさに身をもってヒューマニズムの限界を提示したという意味におい

て、少なからず逆説的な役割を果たしたのである。生物学的な有機体と、有

機体が組み込まれている情報の循環の間に有意な区別をつけることは難しい

(Hayles 35)現在、post-humanismは、もはや不回避的に相互浸透し続ける

両者のインターフェイスをなす新たな存在のありようを示すものとして提起
．．．． 

されてきた。それはまた、「人間を非人間と和解させ」 (Deleuze84）、これ

まで humanの範疇から排除されてきたものと折り合いをつけることをも含

している。それゆえそこには、これまで「人間」化される過程で抑圧され

たあらゆる他者、亡霊、怪物、動物が、かつての humanと相互依存的に組

み込まれ、復権を果たすことになる (Herbrechter9)。そうした意味におい

-54-



飾るポストヒューマン・バートルピー

剥さ出しの生

て、 zoeのごとく脆いバートルビーは、『ボディ・アーティスト』の出版

年をもって始まる 21•世紀のpost-anthropocentric な文脈において、何にも遠

元不可能なpotentialを秘めたポストヒューマンとして不死鳥のごとく蘇る

のである八

Coda一踊り場の止まり木

以上の議論を踏まえ、最後に二つの小説が密かに縁を結ぶささやかな場面

を指摘して、本稿の結びとしたい。それは、バートルビーが占拠した事務所

の階段の「踊り場」、すなわち landingの手すりに居座り続けていたという

をめぐるものである。語り手は、自らがそこで目撃した彼の姿を、次の

ように述懐している。

Going up stairs to my old haunt, there was Bartleby silently sitting upon 

the banister at the landing. 

"What are you doing here, Bartleby?" said I. 

"Sitting upon the banister," he mildly replies. (666) 

さながらタトルのように、語り手の質問を紋切り型の応答で1叩し戻すバート

ルビーが最後に乗り上げた「踊り場」は、ヒューマンからポストヒューマン

への移行の landingの場であるとともに、二つの作品の読者をさらなる思考

へと促す「踊り場」としても機能しているように思える。

というのも、階段の「踊り場」は、次のように『ボデイ・アーティスト』

においても、ポストヒューマン的他者、タトルが失踪した後、彼を慈しむロ

ーレンにとって重要なトボスをなしているからである。 “Sheclimbed the 

stairs, touching the top of the newel when she reached the landing. This was 

something she always did because she had to... " (113).彼女は、一人取り残

された屋敷の階段を昇るたびに必ず親柱を掌で包み込み、その感触を慈しむ

-55-



英米研究第44号

ようにして、異界へと消えた亡霊の幻影を追い求める。 “...becausethis is 

what would happen when she returned, rnnning her hand over shags of sea moss 

and knowing she would mount the stairs, touching the top of the newel at the 

landing, and walk down the hall into his time (115).この「踊り場」を通るた

びに、ローレンが親柱に手を触れて、廊下を下って入っていく時間は、紛れ

もなくタトルの時間であり、亡き夫レイの時間である。彼女は姿を消したタ

トルの chantに耳を澄ませつつ、亡霊の時間へと滑り込むべく、儀式のよう

に階段の親柱を愛撫する。

"She stepped slowly through the rooms, knowing it would happen like 

this, as chant, a man's chanted voice, his, and it paced her way up the stairs 

and measured the flex of her hand on the newel. Being here has come to me. 

Because it was lonely, the coast in this season, and because she had to touch 

the newel every time (120-21). 

バートルビーを慈しむデリーロの読者にとっては、こうしてタトルを慈し

むローレンの時間は、バートルビーの時間でもある。「踊り場」にてタトル

を想起するローレンの眼差しの向こうには、 banisterの上に居座り続けるバ

トルビーの姿が二重写しに浮かび上がるのである。傷ついた小鳥のように

行き場を失った彼の「止まり木」である banisterという言葉にここで敢えて

拘るならば、 barrister、すなわち法廷弁護士という語が音声的に異化したこ

の語は、バートルビーと語り手を意外なかたちで接合するのみならず、彼ら

をタトルとローレンヘも接合する。このように奇しくも二つの小説における

「止まり木」が時代を超えて共振することに思いを致すなら、読者は、「踊り

場」におけるローレンの親柱への愛撫が、タトルを介したバートルビーヘの

密かなオマージュであると同時に、あの法律家へのささやかなオマージュで

もあったことにも気づくのである。

-56-



飾るポストヒューマン・バートルビー

＊本稿は、科研陥盤研究（C)「21tlt紀英語文学におけるポストヒューマニズムの

思想史的展聞ー物質としての生命」（課題番号： 18K00416) による研究成果の一

端として、日本アメリカ文学会関西支部第 63回大会、フォーラム（於：他谷大

学、 2019年 12月 14日）「メルヴィルとホイットマンの時代ー生涎200年を記念

して」において、講師として発表した原稿に加惰したものである。

＊ ＊本稿の引用における強調の下線は、すべて惰者による。なお、略号 BAは The-

Boc(v ArtistからのサIli]を示す。

注

l 喩者の知る限り、「バートルビー」と『ボディ・アーティスト』を比較した本格

的な論考としては、タイラー・ケッセルの『アメリカ文学における風娯を読む一

ドン・デリーロのフィクションにおける外存I:』(2011年）があるのみである。ヶ

ッセルは、主として他者表象の観，点から両作品の共通性を分析している。

2 「バートルビー」について論じた現代思想家としては、本稿で言及したデリダ、

ドゥルーズ、アガンベンに加え、マイケル・ハートとアントニオ・ネグリ (Em-

pire, 203-04)、スラヴォイ・ジジェク（『パララックス・ヴュー』． 677-83) など

も挙げることができよう。また日本において、哲学の立場からメルヴィルの短編

を取り上げて考察した論者としては、小泉義之（『ドゥルーズと狂気』における

「バートルビー」論）、國分功一郎（『中動態の世界一愈息と貨任の考古学』にお

ける「ビリー・バッド」論）などが参考となる。

3 そもそも「ミスター・タトル」という名前自体も、ローレンが高校時代の科学の

先生にちなんで彼に付けた渾名に過ぎず、実名は不詳のままである。

4 ピーター・ボックスウェルは、 1lt紀転換期以降に発表されたデリーロの作品にお

ける晩年のスタイルとしてのトートロジーの性質の変容について次のように述べ

ている。“...thetautology in the postmillennial works feels altogether different: not 

a turbulent counterforce but a pool of stilled time and stilled thought in the midst of a 

post-historical calm ; not a harbinger of apocalypse but postapocalyptic, posthumous" 

(540). 

5 Deep timeをめぐるデリーロの関心は、『ポイント・オメガ』へと継承され、

postapocalyptic、もしくはposthumousな観点から、さらなるテーマ的発展が見ら

れる (PointOmega, 72)。詳しくは、拙著『楽園に死すーアメリカ的想像力と

〈死〉のアポリア』第20窄「時の砂漠」を参照されたい。

6 ローレンは次のように、タトルの発話を “song"もしくは “chant"として捉え、

自己を忘れてそれに没入することにより、融通無碍に時と言薬と事物の間を去来

-57-



英米研究第44号

する彼と同化しようとする。 “Shedidn't know what to call this. She called it sing-

ing. He kept it going a while, ongoing, oncoming, and it was song, it was chant. She 

leaned into him. This was a level that demonstrated he was not closed to inspiration. 

She felt an easing in her body that drew her down out of laborious thought and into 

something nearly uncontrollable. She leaned into his voice, laughing. She wanted to 

chant with him, to fall in and out of time, or words, or things, whatever he was doing, 

but she only laughed instead" (74). 

7 ロージ・プライドッティは、種を超えて生命を商品化しようとする賢本主義への

抵抗という観，1ばから、ゾーエとポストヒューマンに通底する親和性について、次

のように指摘している。 “Zoe,the non-human, vital force of Life is the transversal 

entity that allows us to think across previously segregated species, categories and do-

mains. Zoe-centred egalitarianism is the core of a posthuman educational practice that 

might inspire us to resist the trans-species commodification of Life by advanced capital-

ism (Posthuman Knowledge, 144). 

引用・参考文献

Agamben, Giorgio. Potentialities: Collected Essays in Philosophy. Trans. Daniel Heller-

Roazen. Stanford : Stanford UP, 1999. 

Boever, Arne De. "Overhearing Bartleby : Agarnben, Melville, and Inoperative Power." 

Parrhesia 1 (2006) : 142-162. 

Boxall, Peter. "A Leap Out of Our Biology : History, Tautology, and Biomatter in Don De-

Lillo's Later Fiction." Contemporary Literature 58.4 (Winter 2017) : 526-555. 

Braidotti, Rosi. Posthuman Knowledge. Cambridge: Polity Press, 2019. 

Deleuze, Gilles. Essays Critical and Clinical. Trans. Daniel W. Smith and Michael A. 

Greco. London: Verso, 1998. 

DeLillo, Don. The Body Artist. New York: Scribner, 2001. 

. Point Omega. New York : Scribner, 20 I 0. 

Derrida, Jacques. The Gift of Death. Trans. David Wills. Chicago : U of Chicago P, 1995. 

. Of Hospitality: Anne Di!fourmantelle Invites Jacques Derrida to Re,pond. 

Trans. Rachel Bowlby. Stanford : Stanford UP, 2000. 

DiPietro, Thomas, ed. Conversations with Don Delillo. Literary Conversations Series疇Jack-

son: UP o「Mississippi,2005. 

Hardt, Michael and Antonio Negri. Empire. Cambridge, Mass. : Harvard. University Press, 

2000. 

58 



餘るポストヒューマン・バートルビー

Herbrcchter, Stefan. Posthumanism: A Critical Analysis. London : Bloomsbury Academic, 

2013. 

Hyles, N. Katherine. How We Became Posthuman. Chicago: U of Chicago P, 1999. 

Kessel, Tyler. Reading Landscape in American Literature : The Outside in the Fiction C?f 

Don Delillo. Amherst : Cambria Press, 2011. 

McCall, Dan. The Silence C?f Bartleby. Ithaca : Cornell UP, 1989. 

Meindl, Dieter. American Ficlion and the Metaphysics C?f the Grotesque. Columbia: U of 

Missouri P, 1996. 

Melville, Herman. Pierre, Israel Potter, The Piazza Tales, The Co叫fence-Man,Uncollected 

Prose, Bil/_v Budd, Sailor. Ed. Harrison Hayford. New York: Literary Classics of the 

United States, 1984. 

Morrison, Toni. Toni Morrison: The Nobel Lecture in Literature, 1993. New York: 

Knopf, 1993. 

アガンベン、ジョルジョ『聞かれ一人ll}jと動物』岡田温司・多賀健太郎［J{、平凡社、

2004年。

ヴィトゲンシュタイン、ルートヴィヒ 野矢茂樹訳、岩波文Iil̂i、 2003

年。

小泉義之『ドゥルーズと狂気』河出心房新社、 2014年。

國分功一郎『中動態の1仕界一，唸思と責任の考古学』医学，I}:院、 2017年。

酒井智宏『トートロジーの怠味を構築する一「．唸味」のない日常言晶の滋味論』くろ

しお出版、 2012年。

ジジェク、スラヴォイ『パララックス・ヴュー』山本耕一訳、作品社、 2010年。

ブライドッティ、ロージ『ポストヒューマン一新しい人文学に1fijけて』門林岳史監

訳、大買菜穂、篠木涼、咀邦弘、福田安佐子、増田展大、松谷容作訳、フィルム

アート社、 2019年。

マリー、アレックス『現代思想ガイドプックージョルジョ・アガンベン』高桑和巳

訳、打土杜、 2014年。

渡沿克昭『楽園に死すーアメリカ的想像力と〈死〉のアポリア』、大阪大学出版会、

2016年。

-59-




