
Title 帝政末期のロシア自由主義における初期スラヴ派の遺
産とその継承

Author(s) 竹中, 浩

Citation 阪大法学. 2024, 74(3-4), p. 287-307

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/99477

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



帝政末期のロシア自由主義における初期スラヴ派の遺産とその継承

帝政末期のロシア自由主義における 
初期スラヴ派の遺産とその継承

竹  中  　  浩

Ⅰ　はじめに

　ソヴィエト期の近代ロシア政治思想史研究において主役となったのは、マル
クス主義者を別とすれば、その先駆けというべきゲルツェンやチェルヌィシェ
フスキーのような民主派であった。これに対して専制と正教を絶対視する固い
保守派は、民主派との間に思想的な交わりを持たず、全面的に否定されるべき
存在であった。どちらとも接点を持ちながら両者の間で煮え切らない立場にあ
ったとされるのがいわゆる自由主義者である。ソヴィエト期には彼らについて
必ずしも深い研究がなされなかった。政治的にみてそれはやむを得ないことで
ある。冷戦終結後、一時的に彼らに対する関心が高まったが、長くは続かなか
った。そのため、帝政期のロシアにおいて自由主義的であるとはどういうこと
なのか、誰を自由主義者と呼ぶべきなのか、今日にいたるまで十分に論じられ
ているとは言えない。
　19世紀のロシアにおいて自由主義を論じるとき、通常想定されるのは西欧派
の立憲主義者である。彼らを自由主義者と見ることに異を唱える人はいないで
あろう。しかし、自由主義者を彼らのみに限定することは、ロシア自由主義の
歴史をきわめて貧しいものにしてしまうおそれがある。自由主義の最終的な目
標が市民的自由と政治的自由の制度的実現にあるとしても、帝政期のロシアで
それを可能にするにはその現実的条件への配慮が不可欠であった。特に重要な
のはロシアの国民的意識との調和である。政府や社会との摩擦を最小限にする

（ ）1

（ ）2

（阪大法学）74（3・4-287）　901 〔2024.11〕



論　　　説

うえで、自由主義的な価値がロシアの歴史や文化と矛盾しないとする論理を組
み立てることが重要な課題となる。自国の歴史と文化への言及はしばしば保守
的な印象を与えるが、それによってロシアの美点を誇る人たちを直ちに自由主
義の範疇から除外してしまうことは適切とは言えないであろう。それゆえ当時
スラヴ派（славянофилы）と呼ばれた言論人のなかにも自由主義者と認めてよ
い人は少なくないと考えられる。
　もとよりこの名前で呼ばれた人々のすべてが自由主義的な立場をとったわけ
ではない。Н.Я. ダニレーフスキーや К.Н. レオンチエフのように、排他的な類
型化に基づき、ロシアあるいはスラヴと西欧を全面的に対置する人々を自由主
義者と呼ぶことはできない。これに対して、19世紀半ばのモスクワに現れたス
ラヴ派（いわゆる初期スラヴ派）の思想（スラヴ主義）に自由主義的な性格を
認めることはそれほど困難でない。たしかに、固い保守派と同様、初期スラヴ
派の人々も正教と専制を重視する。しかし、初期スラヴ派には、固い保守派と
は異なる特徴がある。
　まず、彼らはキリスト教の中での正教の優越を説きつつもその普遍的意義を
強調する。初期スラヴ派の年長世代に属する И.В. キレーエフスキーや А.С. ホ
ミャコーフは、人間の理想的なあり方、真正のキリスト教的伝統が正教ロシア
に最もよく保存されていると考えた。ロシアの歴史と文化に根差してはいても、
その理想は普遍性を持っており、ヨーロッパの他の地域にも適用可能であると
いうのがその基本的な考え方であった。
　初期スラヴ派には政治体制についても特徴的な見方があった。民衆の生活文
化に強い関心を持つ彼らは、国家権力を行使する政治の世界と生活文化の世界
を切り離し、前者をツァーリに、後者を民衆に割り当てる。ツァーリと民衆の
間には友好的な信頼関係が存在し、その関係にこそロシアの美質があるという
のがスラヴ派の考えである。彼らはツァーリの権力の無制限性を支持するが、
同時に民衆に意見具申の自由を認める。政治体制としての専制は民衆の声を受
け止めることによって正統性を持つ。これは、専制はそれ自体が正統性を持つ
という固い保守主義とは異なる考え方である。
　このような初期スラヴ派の特徴は、それ自体が自由主義的であるか否かは措

（ ）3

（阪大法学）74（3・4-288）　902 〔2024.11〕



帝政末期のロシア自由主義における初期スラヴ派の遺産とその継承

くとしても、市民的自由や政治的自由の制度的実現という目標と親和的である。
その限りで自由主義的な要素とみなしても差し支えないであろう。以下では、
初期スラヴ派のこのような特質がその後の時代にどのように継承され、変容し
たかを見ていくことにする。それによって自国の歴史や文化に対する配慮と自
由主義との関わりを具体的に浮かび上がらせることが本稿の目的である。

Ⅱ　正教と普遍主義

　宗教思想において初期スラヴ派を代表するホミャコーフは、「ソボールノス
チ」という言葉で表現される、「真理と愛の生きた有機体」としての教会のあ
り方を説いた。ホミャコーフはこのような教会のあるべき姿を最もよく残して
いるとして正教を高く評価した。正教はキリスト教の伝統に忠実であり、カト
リシズムやプロテスタンティズムが失ってしまった、自由と統一の調和のとれ
た関係をよく保存しているというのである。初期スラヴ派においてカトリシズ
ムとプロテスタンティズムはともに批判の対象となる。しかしそれぞれに対す
る批判の性格は同じではない。プロテスタンティズムが批判されるのはそれが
宗教的には懐疑主義や無神論に行き着き、社会的には個人の孤立やナショナリ
ズムを招くからである。彼らの西欧批判が近代批判の側面を持つ以上、その議
論は容易に理解できる。それに比べるとカトリシズム批判はより微妙である。
批判はその権威主義的な側面に向けられるが、教皇の存在を別にすれば、正教
との違いはそれほど明確でない。近代以前の歴史を理想化する教派として、両
者はともに西欧近代に対する批判の根拠を提供する。
　初期スラヴ派の若い世代に属する Ю.Ф. サマーリンは、ホミャコーフの主意
主義的な宗教思想や教会観を継承し、信仰心や宗教的情熱を宗教の本質として
重視した。1867年、サマーリンはホミャコーフの著作『教会は一つ』への序文
で信仰を形骸化させないことの大切さを説き、その観点からイエズス会の道徳
論を批判した。また、彼はロシア帝国内のポーランド人カトリックによる正教
徒の抑圧に強い関心を持っていた。サマーリンの場合、帝国の中で正教が優越
的地位を占めるべきことは当然であった。そのため彼の宗教論は政治的観点の

（ ）4

（ ）5

（ ）6

（阪大法学）74（3・4-289）　903 〔2024.11〕



論　　　説

混入を免れなかったのである。しかしサマーリンは教義の面でカトリシズムそ
のものに敵対的であったわけではない。1870年に開かれた第一バチカン公会議
は教皇不可謬説を強く打ち出したが、その受け止め方も冷静であった。
　帝政期ロシアの最も重要な宗教哲学者の一人である В.С. ソロヴィヨーフは、
当初、初期スラヴ派の宗教思想を高く評価していた。宗教と政治の関係につい
ての考え方においても、初期スラヴ派とソロヴィヨーフの間には共通するとこ
ろが少なくなかった。1885年10月、ソロヴィヨーフは当時スラヴ派を代表する
とみなされていた И.С. アクサーコフが編集する新聞『ルーシ』に、高名な教
育家 С.А. ラチンスキー宛の公開書簡を匿名で発表した。そこで彼は「強制
的」正教を批判し、刑事罰や検閲で正教会を守ることに反対した。政府の保護
によって他教派との自由な議論を妨げれば、正教会は独善に陥り、国家機関の
単なる付属物に成り下がってしまうであろうというのである。
　しかし既に1880年代の初めから、アクサーコフとソロヴィヨーフの間には溝
ができていた。1883年からソロヴィヨーフが穏健自由主義の雑誌『ヨーロッパ
通報』に一連の論文を発表し、ナショナリズム一般に対する否定的態度を鮮明
にするとともに、溝はいっそう深まっていく。論文の中でソロヴィヨーフは、
キリスト教は各民族による自己否定の理念に立っており、すべてのナショナリ
ズムを排除すると説いた。ロシアが行った自己否定の好例として、ソロヴィ
ヨーフはピョートルの改革を積極的に評価した。この改革によってロシアは
ヨーロッパ文明の一部になったとされたのである。これは明らかにスラヴ派の
立場とは相容れない主張であった。さらにカトリシズムに対する両者の考え方
にも違いがあった。ソロヴィヨーフはスラヴ派が教皇主義を気にするあまりカ
トリシズムの美点を見逃していると考えていた。ソロヴィヨーフがカトリシズ
ムと正教の和解による教会の統一性の回復を訴えるようになると、アクサーコ
フとの距離はいっそう広がった。
　1886年にアクサーコフが世を去ったのち、このようなソロヴィヨーフの主張
を批判し、スラヴ主義をナショナリズムと同一視することに反対したのが
А.А. キレーエフである。キレーエフは宮廷に近い軍人であり、「赤い大公」と
して知られるコンスタンチン大公に仕えた。1860年代にはイギリス型の立憲君

（ ）7

（ ）8

（ ）9

（ ）10

（ ）11

（ ）12

（阪大法学）74（3・4-290）　904 〔2024.11〕



帝政末期のロシア自由主義における初期スラヴ派の遺産とその継承

主制を支持していたが、その後「スラヴ主義の最後のモヒカン」となり、かつ
て初期スラヴ派が掲げた普遍主義の旗を、ソロヴィヨーフとは別の立場から守
ろうとした。
　キレーエフの見るところ、現在のカトリック教会は自分たちこそが普遍教会
であると考えており、正教との統合の必要性を認めていない。ソロヴィヨーフ
は正教会とカトリック教会の再統合をあまりにも安易に考えていると思われた。
キレーエフも遠い将来教会の再統合が行われる可能性そのものは否定しない。
しかし第一バチカン公会議で宣言された教皇不可謬の原則はその妨げになるも
のであった。彼はこの原則に反対して生まれたドイツの復古カトリック教会に
期待をかけた。西方キリスト教に属してはいても、復古カトリック教会は正教
的な精神を持つことができるはずであった。
　キレーエフにとって、かつてのローマ教会のように宗教が政治的権力を利用
しようとすることは危険であった。本来教会は政治に関しては従属的役割のみ
を担うのであり、自らが政治的であってはならないのである。同様に政治が宗
教に介入することもまた有害であった。国家と教会は緊密に協力しつつも分離
しているべきであり、為政者は宗教的事柄に介入してはならない。悪しき先例
として、キレーエフはピョートルによる教会の政治利用を挙げた。彼にとって
「カエサルのものはカエサルに、神のものは神に」こそが遵守されるべき政教
関係の根本原則であった。
　ロシアと東方のつながりを重視するレオンチエフとソロヴィヨーフの関係は
興味深い。レオンチエフは、ロシアが守るべき文化遺産は正教と共にビザンツ
から来たとする、ビザンツ主義の立場に立つ思想家であった。政治的には極端
な保守派である。彼はヨーロッパの自由主義・平等主義を敵視しただけでなく、
それに対して宥和的であるとして初期スラヴ派を非難した。初期スラヴ派が加
担したような専制や身分制秩序に手を触れる改革は、レオンチエフには一切認
められない。また彼にとって正教は愛や調和への希望とは無縁であり、地上の
悪と苦痛に耐える従順さこそがその本質であった。もとよりこのようなレオン
チエフの見解は、初期スラヴ派の流れを汲む人々にとって到底受け入れること
のできないものであった。

（ ）13

（ ）14

（ ）15

（ ）16

（阪大法学）74（3・4-291）　905 〔2024.11〕



論　　　説

　ところがこのレオンチエフとソロヴィヨーフの間には相互に一定の共感が存
在していた。ソロヴィヨーフはレオンチエフが尊敬するダニレーフスキーをナ
ショナリズムの思想家として攻撃したが、レオンチエフの著作に対しては一定
の評価を与えていた。レオンチエフにとってもソロヴィヨーフのカトリシズム
に対する関心は理解できるものであった。もともとレオンチエフにとって教会
の権威を重んじるカトリシズムはプロテスタンティズムよりはるかに好ましい
思想であったし、第一バチカン公会議で打ち出された教皇不可謬説も彼の嗜好
によく合致していたのである。ソロヴィヨーフの唱えた教会再統合も、少なく
とも個人的には、レオンチエフにとって共鳴できる考え方であった。
　後に立憲民主党の領袖となる П.Н. ミリュコーフは、ソロヴィヨーフもレオ
ンチエフもともにスラヴ派の亜流であると考えていた。1893年 1 月、彼は「ス
ラヴ主義の解体」と題する公開講義を行った。ミリュコーフによれば、かつて
スラヴ派が行ったのは、実証主義や唯物論を特徴とするヨーロッパとは異なる
倫理的原理の探求と提示である。ドイツ・ロマン派の影響と家父長制的社会秩
序の残存という条件の下で、彼らは普遍的な倫理的原理とロシアの歴史的使命
という相容れない二者を結合しようとした。その条件がなくなったとき、亜流
がそれぞれの論理を突き詰めることになるのは不可避であった。ダニレーフス
キーやレオンチエフのような右派がロシアの西欧との違いに専ら目を向けたの
に対し、ソロヴィヨーフのような左派はスラヴ主義の普遍主義的側面を継承し、
民族的エゴイズムの全面的批判を展開したとミリュコーフは論じた。
　スラヴ主義が左右に分裂し解体したというミリュコーフの認識に対して、ソ
ロヴィヨーフは、自分をスラヴ派左派と呼ぶことに対して異を唱えるとともに、
ダニレーフスキーやレオンチエフとスラヴ主義の間に共通性はないとして、彼
らをスラヴ派右派と呼ぶことにも反対した。彼らと自分の思想をスラヴ主義と
して一括りにするのは「実証主義の歴史家」であるミリュコーフが議論におけ
る形而上学的な根の有無を考慮していないからだというのである。
　ミリュコーフにとってスラヴ主義は新しい時代のなかではもはや存続できな
い思想であった。彼がスラヴ主義の解体にこだわったのは、それがかつて持っ
ていた現実的意味を失い、既に過去のものになっていると考えられるにも拘わ

（ ）17

（ ）18

（ ）19

（阪大法学）74（3・4-292）　906 〔2024.11〕



帝政末期のロシア自由主義における初期スラヴ派の遺産とその継承

らず、その延命を図ろうとする動きがあることに苛立っていたからであろう。
ソロヴィヨーフも例外ではない。ソロヴィヨーフは西欧派に移行したが、軍国
化や階級闘争の進む世俗化したヨーロッパの現実は彼の宗教的理想とは乖離し
ており、彼がそれを全面的に受け入れられるはずはなかった。抽象的なソロヴ
ィヨーフの宗教哲学はもはや現実と関わる力を持たなくなっているというのが
ミリュコーフの評価であった。

Ⅲ　ロシアの歴史的発展と専制

　初期スラヴ派の専制観には 2 つの特徴がある。 1 つは、ツァーリは民衆の声
に耳を傾ける存在であると考えることである。ツァーリが民衆の声を聴く場と
して、初期スラヴ派の若い世代に属するК . С . アクサーコフは歴史の中から
ゼムスキー・ソボールを引き出した。ゼムスキー・ソボールはスラヴ派が理想
とするモスクワ・ルーシの時代に開かれた会議である。そこでは民衆は意見を
述べるのみでツァーリに何かを要求することはなく、ツァーリの権力を制約す
ることもない。それはロシア本来のツァーリと民衆の関係を象徴しており、憲
法に基づいて君主の権力を制約する西欧の議会とは似て非なるものであるとさ
れた。
　もう 1 つの特徴は専制を絶対的なものとして固定的に考えないことである。
農奴制の廃止に重要な役割を果たしたサマーリンは、制度の体系としての国家
よりも生きた社会を重視した。民衆の現実の生活こそが大切なのであり、必要
なのはそれに制度や形式を合わせることであった。農奴制を廃止するにあたっ
ても、サマーリンは社会的現実を尊重し、一時的義務負担という暫定的な枠組
みを採用した。人々の成長と変化を期待するサマーリンが特定の制度を固定し
絶対視しなかったのは当然である。専制も例外ではなかった。政治体制は将来
に開かれているというのが彼の基本的な考え方であった。
　同時代の哲学者にして歴史家である Б.Н. チチェーリンもサマーリンと同様
保守的自由主義の立場をとったが、彼らの間には基本的な発想の違いがあった。
チチェーリンは歴史家である前に哲学者であり、その歴史理解は概念図式に基

（ ）20

（ ）21

（ ）22

（阪大法学）74（3・4-293）　907 〔2024.11〕



論　　　説

づくものであった。原則に関わる部分では彼は容易に譲らなかった。
　大改革期のチチェーリンはロシアにおける国家の主導的役割を重視した。ス
ラヴ派が礼賛した共同体も、彼の理解によれば、国家主導で導入されたものに
すぎなかった。国家は法制度という形で社会活動の外枠を与える。国家が上か
ら制度を与えれば、その制度は自ずと力を持つはずであった。その制度がどの
ように、どの程度社会に根を下ろしているかという問題について、チチェーリ
ンはそれほど重視しなかった。スラヴ派と異なり、伝統的な社会生活そのもの
に価値を認めることもなかった。それでも、チチェーリンはロシアの歴史発展
が西欧のそれとは異なることを認め、英仏を比較するなど西欧の中の多様性に
も注目した。歴史発展の独自性という点に関してはスラヴ派との間に共通性が
あったのである。
　チチェーリンにとって、制度は必要に応じて変更されるべきものであった。
専制という政治体制についても、彼がそれを固定的に考えることはなかった。
大改革期には代表制の導入に反対したチチェーリンであったが、1870年代末、
彼は立憲主義に対する支持を鮮明にする。きっかけとなったのは税制改革であ
った。貴族の免税特権の廃止が議論されるにあたって、彼は特権が廃止される
ときには見返りが必要であり、さもなければ専制下の平等にいたると説いた。
「民主的専制主義（демократический цезаризм）」を、彼は決して受け入れな
かった。
　チチェーリンは国家の役割の重要性を認めたが、国家が常にすべてにおいて
主体たりうる（主体たるべきである）とは考えなかった。国家の仕事は個人の
自由の条件である安定した秩序を作るところまでであり、個人が活動を始めた
ら国家はその活動を控えるべきである。法と道徳を峻別するチチェーリンは、
『善の弁明』（1897年）で普遍的な善＝実体的価値の法による強制を認めたこ
とに対してソロヴィヨーフを批判した。法の役割は個人の自由と形式的平等の
保障に限定されるべきである。善を形而上学的に基礎づけることはできない。
法の強制によって積極的に善を実現しようとすれば専制支配に道を開くとされ
た。個人の自由はあくまで尊重されるべきであった。チチェーリンにとってそ
れは実証を超えた大前提だったのである。社会主義は個人の自由を全面的に否

（ ）23

（ ）24

（阪大法学）74（3・4-294）　908 〔2024.11〕



帝政末期のロシア自由主義における初期スラヴ派の遺産とその継承

定するものであり、チチェーリンは決して受け入れなかった。モスクワ県参事
会議長のД . Н . シーポフが試みたゼムストヴォによる財政調整も、社会に属
するゼムストヴォが国家を真似ることであり、彼の自由主義とは原理的に相容
れないものであった。
　歴史家としてのミリュコーフは、チチェーリンの歴史学を継承・発展させた
人であるとされる。もとより彼らの歴史学には基本的な性格の違いがあった。
哲学の縛りや図式主義の傾向が強いチチェーリンに対し、ミリュコーフは実証
主義・歴史主義的な立場に立つ歴史家であり、社会学的な因果法則で歴史を見
ようとする。自然科学と社会科学の間にも、彼は本質的な違いを認めなかった。
それにもかかわらず二人のロシア史理解には多くの共通点がある。彼らは共に
ロシアと西欧の歴史発展のための条件の違いを重視した。西欧に比べ、ロシア
では移動・植民による空間的拡大の可能性が大きい。加えて社会の未発達ゆえ、
国家による上からの緊縛が重要な役割を果たした。一般に、西欧に比べ、ロシ
アでは国家権力が上から多くをなすことができる。特に、過去において国家は
外来の多くのものをロシアに成功裡に移植してきた。ピョートルの改革はその
最も重要な事例である。そのように考える点は両者に共通している。
　ミリュコーフは、後進的なロシアは多くを先進西欧から借用せざるを得ない
と考えた。その意味で彼は西欧主義的であり、政治的には西欧の民主主義的制
度を理想とした。それを実現する上では憲法の導入が是非とも必要である。強
力な国家権力と従順な国民を持つロシアは、これまでと同様成功裡に憲法を導
入し、西欧と同様の政治発展の道に進むであろう。しかし、必ずしもミリュ
コーフにそれ以上の理想があるわけではなかった。彼は政治を相対的な価値の
間での選択という実践的な営みとみなし、そのようなものとして政治に関わっ
た。このように相対主義的な立場をとれば、チチェーリンの場合とは異なり、
社会主義との垣根も低くなる。状況次第で接近は容易であろう。
　1886年からモスクワ大学の助教授を務めていたミリュコーフは、95年、ニジ
ニ＝ノヴゴロトでの講義の中で専制を批判したとして大学を追われ、行政流刑
に処せられた。この間に主著ともいうべき『ロシア文化史概説』の執筆を進め
ている。97年にはブルガリアのソフィアに招聘されるが、翌年、ロシア政府の

（ ）25

（ ）26

（ ）27

（ ）28

（ ）29

（阪大法学）74（3・4-295）　909 〔2024.11〕



論　　　説

干渉で職を失った。さらに1901年には反政府的な演説を行ったとして数か月に
わたり収監されている。

Ⅳ　専制と政治参加

　1880年代初頭、スラヴ派の主張であるゼムスキー・ソボールが実現するかに
見えたことがある。イグナーチエフ内相が推進し、新帝アレクサンドル 3 世も
容認する態度を見せたのである。しかし、結局この案は空しく潰え去った。断
固として代表制に反対するポベドノスツェフとカトコーフが絶大な影響力を持
ったアレクサンドル 3 世の時代には、代表制の形をとった政治参加の問題が現
実味を帯びることはなかった。それでもそのような議論が全くなかったわけで
はない。1890年にはスラヴ主義の継承者を標榜するキレーエフがゼムスキー・
ソボール論を唱えた。専制護持を絶対視するポベドノスツェフやレオンチエフ
は革命に法的基礎を与えるとしてこれに反対であり、カトコーフの後継者
В.А. グリーングムトも雑誌に批判の文章を寄せた。キレーエフは反論しよう
としたが、検閲官のフェオクチストフによって論争の進展が封じられた。
　社会のなかで政治的気運が徐々に高まりつつあった1902年、キレーエフはあ
らためてゼムスキー・ソボール論を展開する。このときにも強い反対があった。
露土戦争の際にセルビア軍を率いて戦った Н.И. チェルニャーエフは、西欧の
絶対王政や東洋の専制政治と同様ロシアの専制も制約されないところに力の源
泉があり、ゼムスキー・ソボールを召集すればその権威が損なわれると説いた。
自由主義的哲学者のチチェーリンや С.Н. トルベツコイは、審議のために不定
期に代表を集めて会議を開催してみても言論の自由を保障することにはならな
いだろうと考えた。左右両方からの批判を招く案であった。
　この頃、ゼムストヴォ活動家の間でも、専制に抵触しない形で政治参加の道
を模索する動きが出ていた。中心人物の一人であったのがモスクワ県ゼムスト
ヴォ参事会議長の Д.Н. シーポフである。スラヴ主義の影響を受けたシーポフ
は、社会からの意見表出が国家の意思決定に影響を与える仕組みを模索し、
1899年11月に創立されたサークル「ベセーダ」にも参加していた。「ベセー

（ ）30

（ ）31

（ ）32

（ ）33

（ ）34

（阪大法学）74（3・4-296）　910 〔2024.11〕



帝政末期のロシア自由主義における初期スラヴ派の遺産とその継承

ダ」は自由主義的なゼムストヴォ活動家が政治問題を議論した非公式の集まり
である。トルベツコイも発起人のひとりであった。専制との協調を重視する
シーポフはそこで立憲主義的な態度を鮮明にすることはなかった。ゼムストヴ
ォの世界に限っては、この時期、政治的傾向の明確な И.И. ペトルンケーヴィ
チよりも慎重なシーポフのほうが広い支持を得ていたということができる。
　シーポフは、政治参加に至る道として、政府が開く審議会へのゼムストヴォ
代表の参加の可能性を探った。1902年の初め、ヴィッテを議長とする農業窮乏
問題特別審議会が設置されると、この審議会への参加について討議するために、
5 月、ゼムストヴォ代表者による協議会が開かれた。この会議は、開催を主導
したシーポフの名をとり「シーポフ大会」と呼ばれる。 4 月に就任していた内
相のプレーヴェはこれを違法とし、ニコライ 2 世に求めて参加者に譴責を加え
させた。その中にはシーポフも含まれていた。特にプレーヴェを不快にしたの
はそこで国政への参加の問題が論じられたことであった。しかし、プレーヴェ
といえどもゼムストヴォ活動家との関係を悪くするわけにはいかなかった。 6
月、П.Б. ストルーヴェによってシュトゥットガルトで立憲派の雑誌『解放』
が創刊されたからである。プレーヴェはシーポフら穏健派を懐柔しようとし、
立憲派と手を切ることを条件に、ゼムストヴォ活動家に行政への参加の道を開
くことを提案した。シーポフもこれを歓迎し、積極的に応えようとした。
　プレーヴェと激しい政治闘争を繰り広げるヴィッテもシーポフらの歓心を買
おうとした。 7 月にヴィッテと会った際、シーポフは、ヴィッテがかつて書い
た、ゼムストヴォが専制とは相容れないものだとする「意見書」の真意を問い
質した。この機会に気になっていたヴィッテのゼムストヴォ観を知ろうとした
のである。ヴィッテは、意見書が与えた印象は誤解に基づくものであり、自分
はゼムストヴォに敵対しているわけではないと述べた。意見書を書いたのは、
一つには立憲制への移行が不可避であることをニコライ 2 世に伝えるためであ
り、それは臣としての自分の義務であるとヴィッテは述べた。もう一つの意図
は、ゼムストヴォを政治への関与から遠ざけ、本来の仕事に専念させることで
あるとされた。シーポフはそれなりに納得したようであるが、あまり説得力の
ない言い訳である。ゴレムィキン内相のもとで内務省がゼムストヴォに宥和的

（ ）35

（ ）36

（ ）37

（ ）38

（ ）39

（ ）40

（ ）41

（阪大法学）74（3・4-297）　911 〔2024.11〕



論　　　説

な態度をとったとき、政府内でヴィッテがこれに敵対したことは明らかである。
それをなかったことにしようとするほど、ヴィッテはゼムストヴォ穏健派に取
り入る必要を感じていたのである。
　食糧供給事務をゼムストヴォの管轄から外したことについても、シーポフは
ヴィッテに事情を尋ねた。ゼムストヴォの権限を縮小するものとして、ゼムス
トヴォ活動家の間で評判のよくなかった政策である。ヴィッテは内相シピャー
ギンの意向であって自分は反対だったが抗しきれなかったと弁解した。農業窮
乏問題特別審議会にゼムストヴォ代表を呼ばなかった理由についても、ヴィッ
テは、自分は入れたかったがシピャーギンらが反対して実現しなかったと述べ
た。すべては 4 月に暗殺されたシピャーギン内相のせいにされた。盟友であっ
たシピャーギンを悪者にして非難をかわそうとするところにヴィッテの性格の
一面が表れている。
　シーポフら穏健派には、政府の要人から手を差し伸べられたことは政治参加
への道を開く得難い機会と思われた。これに比べれば『解放』に集う立憲派と
手を結ぶことは現実的な選択肢ではなかった。『解放』の側も同じであった。
ストルーヴェはかつて持っていた穏健派との連携という考えを捨てた。偽名を
使って『解放』に寄稿していたミリュコーフもこれを歓迎した。翌1903年の 2
月、ミリュコーフは「スラヴ派」のゼムストヴォ活動家と立憲派との間には深
刻な意見の相違があるとし、手を切るべきことを説いた。大同団結よりも政治
的純化を求めたのである。
　この年の 8 月、プレーヴェとの政争に敗れたヴィッテが蔵相の任を解かれる。
翌1904年 1 月、日露が開戦し、激しい歴史のうねりが始まった。ペテルブルク
では立憲派の組織として解放同盟が秘密裡に創立された。 2 月、戦争がもたら
す社会の激しい動きを見ることなく、チチェーリンが世を去った。

Ⅴ　「スラヴ派」の敗北

　1904年 7 月、ゼムストヴォに対して強い猜疑心を持っていたプレーヴェが暗
殺され、 8 月、開明的とされたスヴャトポルク＝ミルスキーが内相に就任する

（ ）42

（ ）43

（ ）44

（ ）45

（ ）46

（ ）47

（阪大法学）74（3・4-298）　912 〔2024.11〕



帝政末期のロシア自由主義における初期スラヴ派の遺産とその継承

と、合法的なゼムストヴォ大会開催への期待が高まった。大会は11月 6 日、
104名の参加を得てペテルブルクで開かれ、シーポフが議長を、追放を解かれ
てパリから戻ったばかりのペトルンケーヴィチが副議長を務めた。大会では立
法への参加をめぐる問題が取り上げられた。シーポフが中心となって提出した
原案は、立法への参加を求めるにとどまり、権力のあり方への言及を避けてい
た。当然、ペトルンケーヴィチはこの案を強く批判した。しかも、これに先立
つ10月、解放同盟は 2 度目の大会を開き、そこで憲法を求めて政府に大衆的圧
力をかけるという戦術を採択していた。立憲派の批判を受けたシーポフは孤立
し、新しい国民代表機関への立法権の付与を求める対案が可決されることにな
る。ゼムストヴォ活動家の運動全体に対するシーポフの影響力は明らかに低下
していた。
　政治化の気運が高まるなかで、シーポフの妥協的な態度が立憲派から批判を
浴びるのは避けがたいことであったが、さらに広くスラヴ主義そのものに対す
る批判的な視点を提示したのが、「ベセーダ」サークルの発起人の一人でもあ
った С.Н. トルベツコイである。トルベツコイはもともとソロヴィヨーフの普
遍主義を継承する哲学者であった。ソロヴィヨーフと同様社会の有機的統一へ
の強い関心を持ち、キリスト教は個人と社会を結びつけるものだとして、社会
の統一性と個人の自由の両立を説いていた。もとよりチチェーリンの個人主義
とは相容れない思想であったが、現実の問題を見る際に形而上学的基礎が不可
欠であると考える点は二人に共通していた。
　トルベツコイが政治的関心を強めるにいたったのは1891年から翌年にかけて
の大飢饉がきっかけである。トルベツコイにとって、ロシアを救う唯一の道は
社会の力を組織し統治に参加させることであり、権力の制限なしに政府の恣意
を除去することは不可能であった。彼は政治改革に期待をかけ、すべての問題
の解決をそこに求めた。トルベツコイは早くからスラヴ主義と距離をとってお
り、政治改革の道について考える際にもロシアの独自性を重視しなかった。当
然にその立場はシーポフよりペトルンケーヴィチに近いものになった。
　注目されるのはヨーロッパの一体性に対する彼の信念である。もともとトル
ベツコイの哲学はギリシア哲学とキリスト教の調和を目指すものであった。異

（ ）48

（ ）49

（ ）50

（ ）51

（ ）52

（ ）53

（ ）54

（ ）55

（阪大法学）74（3・4-299）　913 〔2024.11〕



論　　　説

なった教派のキリスト教も、トルベツコイは対立的に捉えるべきではないと考
えた。このような哲学的立場からヨーロッパの一体性の強調、ヨーロッパ主義
の主張が導かれるのは自然なことであった。特にトルベツコイはヨーロッパの
中心に位置するドイツを高く評価した。社会立法にも好意的であり、ドイツは
ロシアが改革を進める際のモデルとされた。対外政策においても、トルベツコ
イは露独仏の同盟こそがヨーロッパに平和をもたらすと信じていた。他方、イ
ギリスに対しては、ヨーロッパの一体性を脅かす存在として警戒の目を向けた。
日英同盟に励まされた日本との間に始まった戦争が、黄禍論に共鳴する彼に激
しい不安をもたらしたことは言うまでもない。
　1904年12月、旅順が陥落する。先行きの暗い戦況を背景に、ゼムスキー・ソ
ボールの提唱者であったキレーエフは、国家評議会に選挙された60人の代表を
加える案をニコライ 2 世に送った。翌年 1 月、血の日曜日事件が起き、社会の
動揺が強まる。 2 月、法案審議への国民代表の参加を検討するようにとのブル
ィギン内相宛勅書が出されると、キレーエフはこれをゼムスキー・ソボールの
復活として喜び、農民を排除したり、立憲派のインテリゲンツィヤをたくさん
入れたりすることのないように願った。ブルィギン内相は勅書に従って国会を
構想し、彼のもとでまとめられた案は大臣会議に付議された。
　在野の立憲派は政府部内で進む事態収拾の動きを待っているほど悠長ではな
かった。戦況が悪化するにつれ、解放同盟の動きが活溌になる。前年に渡米し
シカゴ大学で講義を行っていたミリュコーフも、血の日曜日事件の知らせを受
けると直ちに帰国した。 4 月21日、125名が参加してゼムストヴォ大会が開か
れた。大会は代表制開設を求める決議を採択し、そこには 3 つの選挙方法が併
記されていた。第 1 は農民・労働者を含む直接選挙である。第 2 は二段階選挙
であり、ペトルンケーヴィチはこれに賛成であった。第 3 はゼムストヴォに労
働者・農民代表を加えてそこで選挙を行うという方法であり、シーポフはこれ
を支持していた。 3 つのうち、圧倒的多数の支持を得たのは最も急進的な第一
案であった。時代の勢いはペトルンケーヴィチさえ追い越していたのである。
立憲派にとってキレーエフやシーポフの提案する制度は紛い物にすぎなかった。
スラヴ主義は過去のものであり、それを自由主義の中に持ち込むのは時代錯誤

（ ）56

（ ）57

（ ）58

（ ）59

（ ）60

（ ）61

（ ）62

（ ）63

（阪大法学）74（3・4-300）　914 〔2024.11〕



帝政末期のロシア自由主義における初期スラヴ派の遺産とその継承

であるとみなされるようになっていた。
　 5 月、日本海海戦でロシア艦隊が壊滅し、戦争の行方が絶望的になると、政
治変革を求める声はいっそう高まった。 8 月、ニコライは国会開設についての
大臣会議案を承認する詔書を出した。しかし、ツァーリに法律制定の決定権を
残し、国会に立法権を認めない案が社会に受け入れられることはなかった。時
代はもはや専制の原則に手を触れない形での収束を許さなかったのである。 9
月末の鉄道労働者のストライキは社会全体に波及し、政治体制は危機的状況に
陥った。С.Н. トルベツコイが世を去ったのはその少し前である。

Ⅵ　おわりに

　1905年10月12日、モスクワで立憲民主党（カデット）の創立大会が行われ、
ミリュコーフは指導者として開会演説を行った。そこにもたらされたのが10月
17日詔書宣布の報である。これは自由主義運動全体にとって大きな出来事であ
った。翌月、10月17日同盟（オクチャブリスト）が設立され、シーポフは創設
者のひとりとして党中央委員会の初代議長になった。自由主義者は、急進派の
カデット、穏健派のオクチャブリストに大きく二分されることになったのであ
る。立憲派を敵視するキレーエフは10月詔書をロシアにとっての破局とみなし
た。しかし、同じく詔書に反撥した黒百人組も、彼にとっては共感することの
できない人々であった。粗野な極右派が示す反ユダヤ主義や外国人に対する偏
狭な態度は、キレーエフには受け入れ難いものだったのである。キレーエフの
立場は今や右派とも左派とも和合しえなくなっていた。
　大臣会議議長になったヴィッテはオクチャブリストをはじめとする自由主義
右派に期待をかけており、組閣に際して、ゼムストヴォや市会で活動する在野
の有力者を閣僚候補にしようとした。シーポフには会計検査院長、同じく10月
17日同盟創設者のひとりである А.И. グチコフには商工相のポストが提案され
た。文相に擬されたのが Е.Н. トルベツコイである。彼は С.Н. トルベツコイの
弟でやはりソロヴィヨーフの影響を強く受けた哲学者であった。カデットの中
央委員会委員ではあったが、もともと党派的な考え方とは無縁であり、統一の

（ ）64

（ ）65

（ ）66

（ ）67

（阪大法学）74（3・4-301）　915 〔2024.11〕



論　　　説

理念を掲げ、政府や他党との相互の理解と信頼を重視していたのである。
　しかし結局彼らはヴィッテの提案を受けなかった。内相に予定されていた保
守的なドゥルノヴォーへの嫌悪も辞退の大きな理由であった。後にストルイピ
ンのもとで外相になったイズヴォリスキーは回想の中で、穏健派との協調を困
難にしたドゥルノヴォーの内相就任をヴィッテが諦めなかったことに疑問を呈
するとともに、自由主義者が党派的な事情からヴィッテに協力しなかったのは
大きな誤りであり、それがロシアの破局につながったとしている。
　1906年 3 月の第一ドゥーマ選挙では、カデットが最も多くの議席を獲得し第
一党になった。オクチャブリストが獲得したのはその10分の 1 に過ぎなかった。
カデットの領袖ミリュコーフは10月詔書を書いたヴィッテとは互いに評価し合
う関係であった。しかし、党の指導者として、彼は自分たちのプログラムを受
け入れられないヴィッテを支持することはできなかった。 4 月22日、展望を失
ったヴィッテは大臣会議議長の職を辞した。 5 月 5 日、ゴレムィキンが後任の
議長になるが、ドゥーマと衝突して辞任し、 7 月 8 日、ストルイピンが後を継
ぐ。翌 9 日、彼はドゥーマを解散した。シーポフにとってこれは犯罪的ともい
うべき行為であった。ストルイピンが協力を求めたとき、シーポフは10月詔書
の原則が守られないことを理由に辞退した。シーポフにとってストルイピンへ
の協力は、たとえオクチャブリストに有利ではあっても、自分の政治的信条に
悖ることであった。
　オクチャブリストの中でシーポフは孤立しつつあった。党内ではストルイピ
ンを支持する勢力が強まっていたのである。その代表が第一ドゥーマの選挙で
落選していたグチコフである。グチコフは党派闘争に情熱を燃やすタイプの、
シーポフとは肌合いを異にする政治家であった。 8 月、先鋭化する革命運動に
対処するためにストルイピンが軍事野戦裁判所を導入しようとしたことで、党
内部の対立が顕在化する。10月詔書に謳われた市民的自由を重視するシーポフ
にとって、正式の司法手続によらずに被疑者を処罰する軍事野戦裁判所は受け
入れ難いものであった。グチコフが導入に賛成であることが明らかになったと
き、もはやシーポフには変質した党にとどまる理由はなかった。 9 月 7 日、彼
は10月17日同盟のモスクワ中央委員会議長を辞し、同時に党を離れた。社会と

（ ）68

（ ）69

（ ）70

（ ）71

（ ）72

（ ）73

（ ）74

（阪大法学）74（3・4-302）　916 〔2024.11〕



帝政末期のロシア自由主義における初期スラヴ派の遺産とその継承

政府の間の協力の道を模索した彼の歴史的役割はここに終わった。
　1908年以降、オーストリア＝ハンガリーのボスニア・ヘルツェゴヴィナ併合
に伴って世論が激しく盛り上がり、ストルイピン内閣のイズヴォリスキー外相
を辞任に追い込んだ。その際、ミリュコーフは内閣を批判するカデットの指導
者として外相攻撃の先頭に立った。もともと西欧主義的な立場に立つ自由主義
者たちが、ヨーロッパの分裂と汎スラヴ主義の流れをとどめるどころかそれに
棹差すことになったのは皮肉と言うほかない。第一次世界大戦が始まると、
Е.Н. トルベツコイは、ソロヴィヨーフを引きつつコンスタンチノープルとい
う都市を得ることの宗教的意味を説き、普遍主義の旗のもとにバルカンの諸民
族解放のための戦争を正当化した。ここにいたってスラヴ派対西欧派という対
立軸はその基本的な意味を失ったと言うことができる。

ソヴィエト期における自由主義研究として最も重要なものは以下の二点である。
Китаев В.А. От фронды к охранительству: из истории русской либеральной мысли 

50-60-х годов XIX века. М., 1972; Пирумова Н.М.Земское либеральное движение: 

социальные корни и эволюция до начала XX века. М., 1977.

ロシアの思想家を特徴づける際、スラヴ派対西欧派という二項対立の図式がし
ばしば用いられ、自由主義者は西欧派と同一視されることが多い。しかし、条件
を異にするロシアが西欧と同じ道をそのまま辿ることは考えられない以上、純粋
かつ絶対的な西欧派なるものはありえない。多くの思想家は西欧派的な要素とス
ラヴ派的な要素を併せ持っている。

初期スラヴ派が必ずしもすべての面で自由主義的であったわけではない。
Ю.Ф. サマーリンはロシア国家という外枠に対しては固い見方をとっており、西
部辺境や沿バルト地域の問題をめぐる彼の立場は自由主義的とは言い難いもので
あった。Нольде Б.Э. Юрий Самарин и его время. М., 2003. С. 422. 国家の外枠に対
する見方と内部の政治秩序に対する見方の関係は重要であるが、本稿ではその問
題は視野の外に置く。

Andrzej Walicki, The Slavophile Controversy: History of a Conservative Utopia in 

Nineteenth Century Russian Thought, tr. by Hilda Andrews-Rusiecka (London, 1975), p. 

205.

Ibid., pp. 191-192.
Нольде. Указ. соч. С. 38.

（ ）75

（ ）1

（ ）2

（ ）3

（ ）4

（ ）5
（ ）6

（阪大法学）74（3・4-303）　917 〔2024.11〕



論　　　説

Цимбаева Е.Н. Русский католицизм.Забытое плошлое российского либерализма. 

М., 1999. С.115; Макарова А.В. В.С. Соловьев и русские каторики: сходство и 

расхождения в понимании церковного единства и непогрешимости // Соловьевские 

исследования. Выпуск 1 (73). 2022. С. 34.

Нольде. Указ. соч. С. 29.

[Соловьев В.С.] Как пробудить наши церковые силы? // Русь, 19 окт. 1885 г. С. 

5-6. この記事は政府上層部の間で物議を醸したとされ、ソロヴィヨーフは掲載し
たアクサーコフに累が及ばないか気遣っている。以下を参照。Мотин С.В. 

«...Вероятно, у меня найдется для вас что-нибудь менее спорное, чем великий спор» 

(к истории взаимоотношений И.С. Аксакова и В.С. Соловьева) // Соловьевские 

исследования. Выпуск 2 (42). 2014. С. 25.

Walicki, op. cit., pp. 572-573.
Ibid., pp. 570-571. ソロヴィヨーフは教会の再統合を求める立場から『ロシアと

普遍教会』を書き、1889年、検閲を避けてフランスで刊行した。
Киреев А.А. Славянофильство и национализм. Ответ г. Соловьеву. СПб., 1890. С. 

5-6.

キレーエフは正教に保存された原則が欧米のみならずアジアにも広がりうるこ
とを肯定した（Медоваров М.В. Александр Киреев. СПб., 2019. С. 144）。

Там же. С. 145; Медоваров М.В. К истории взамоотношений А.А. Киреева и Вл. 

С. Соловьева // Вестник Нижегородского университета им. Н.И. Лобачевского. 

2010. № 1. С. 235.

John D. Basil, “Alexander Kireev: Turn-of-the-Century Slavophile and the 
Russian Orthodox Church, 1890-1910,” Cahiers du Monde russe et soviétique. 
XXXII (3), Jul.-Sept. 1991, pp. 340-343.

Walicki, op. cit., pp. 524-529.
Ibid., pp. 529, 575-576.
Melissa Kirschke Stockdale, Paul Miliukov and the Quest for a Liberal 

Russia, 1880 -1918 (Ithaca, New York, 1996), pp. 33-35.
Милюков П.Н. По поводу «Замечаний» Вл. С. Соловьева // Он же. Из истории 

русской интеллигенции. Сборник статей и этюдов. Изд. 2-е. СПб., 1903. С. 307-308.

Милюков П.Н. Разложение славянофильствa. Данилевский, Леонтьев, Вл. 

Соловьев // Он же. Из истории русской интеллигенции. Сборник статей и этюдов. 

Изд. 2-е. СПб., 1903. С. 300-301, 306.

竹中浩「初期スラヴ派の政治思想─コンスタンチン・アクサーコフの政治観を
手掛りとして」『国家學會雑誌』第93巻第 7 ・ 8 号（1980年 7 月）152頁。

（ ）7

（ ）8
（ ）9

（ ）10
（ ）11

（ ）12

（ ）13

（ ）14

（ ）15

（ ）16
（ ）17
（ ）18

（ ）19

（ ）20

（ ）21

（阪大法学）74（3・4-304）　918 〔2024.11〕



帝政末期のロシア自由主義における初期スラヴ派の遺産とその継承

Самарин Ю.Ф. Предисловие // Хомяков А.С. Церковь одна. Изд. 2-е. Монреаль, 

1975. С. 11. 竹中浩『近代ロシアへの転換─大改革時代の自由主義思想』（東京大
学出版会、1999年）204-205頁も参照。

Чичерин Б.Н. Конституционный вопрос в России (Рукопись 1878 г.). СПб., 1905. 

С. 15,19. 竹中浩『模索するロシア帝国─大いなる非西欧国家の一九世紀末』（大
阪大学出版会、2019年）61頁も参照。

Кацапова И.А. История и современность: о дискуссии между Б.Н. Чичериным и 

Вл.С. Соловьевым // Философские науки. 2012. № 3. С. 47-50.

竹中『模索するロシア帝国』96頁。
Stockdale, op. cit., p. 54.
鳥山重人「ペー・エヌ・ミリュコーフと『国家学派』」同『ロシア・東欧の国

家と社会』（恒文社、1985年）266, 273-274, 302-305頁。
Stockdale, op. cit., p. xii.
鳥山、前掲注（27）325頁。
このとき熱心に支持した П.Д. ゴロフヴァストフは、1860年代に代表制を求め

た人の一人であった（竹中『近代ロシアへの転換』214頁）。
Бадалян Д.А. Исторический опыт земских соборов и систематизации 

законодательства в России. К 370-летию принятия соборного уложения и 

470-летию созыва первого земского собора // Сборники Президентской библиотеки. 

Серия «Историческое правоведение». Выпуск VII. СПб., 2019. С. 135-136; 

Медоваров. Александр Киреев. С. 115-116.

Там же. С. 117-118.

Там же. С. 121.

「ベセーダ」サークルについては、Terence Emmons, “The Beseda Circle, 
1899-1905,” Slavic Review, vol. 32, no. 3 (Sept. 1973), pp. 461-490を参照。

Klaus Kröhlich, The Emergence of Russian Constitutionalism, 1900-1904 
(The Hague, 1981), p. 166.

Ibid., pp. 170-171.
この審議会については、Sidney Harcave, Count Sergei Witte and the Twilight 

of Imperial Russia: A Biography (Armonk, New York, 2004), p. 90を参照。
Kröhlich, op. cit., pp. 167-168; Шелохаев С.В. Д.Н.Шипов. Личность и общественно-

-политическая деятельность. М., 2010. С. 49.

Kröhlich, op. cit., pp. 174, 177.
Richard Pipes, Struve: Liberal on the Left, 1870-1905 (Cambridge, Mass., 

1970), p. 324.

（ ）22

（ ）23

（ ）24

（ ）25
（ ）26
（ ）27

（ ）28
（ ）29
（ ）30

（ ）31

（ ）32
（ ）33
（ ）34

（ ）35

（ ）36
（ ）37

（ ）38

（ ）39
（ ）40

（阪大法学）74（3・4-305）　919 〔2024.11〕



論　　　説

この意見書については、竹中『模索するロシア帝国』105-106頁を参照。
Шелохаев. Указ. соч. С. 51-52; Kröhlich, op. cit., pp. 175-176.

Шипов Д.Н. Воспоминания и думы о пережитом. М., 2007. С. 209. この問題につ
いては、竹中『模索するロシア帝国』109頁を参照。

Шипов. Указ. соч. С. 210-211; Kröhlich, op. cit., pp. 177-178.

Pipes, op. cit., pp. 326-327.
Kröhlich, op. cit., pp. 179-180.
プレーヴェ暗殺の経緯については、サヴィンコフ著、川崎浹訳『テロリスト群

像（上）』（岩波現代文庫、2007年） 3 -114頁に詳しい。
Трубецкая О.Н. Князь С.Н. Трубецкой. Воспоминания сестры. Нью-Йорк, 1953. 

С. 85.

Kröhlich, op. cit., p. 229. 加納格『ロシア帝国の民主化と国家統合』（御茶の水
書 房、2001年）69頁。 ペ ト ル ン ケ ー ヴ ィ チ の 参 加 に つ い て は、Charles E. 
Timberlake, “Ivan Il’ich Petrunkevich: Russian Liberalism in Macrocosm,” in: 
ditto (ed.), Essays on Russian Liberalism (Columbia, Mis., 1972), p. 37を参照。

加納、前掲注（49）69-71頁。
トルベツコイは「わが国の文化の矛盾」と題する1894年の論文でスラヴ主義を

根本的に批判していた（Чадов М.Д. Славянофилы и народное представительство. 

Политическое учение славянофильства в плошлом и настоящем. Харьков, 1906. С. 

85）。ユーラシア主義者の Н.С. トルベツコイは彼の子である。
トルベツコイには形而上学的社会主義のような大胆な主張もあった（Martha 

Bohachevsy-Chomiak, Sergei N. Trubetskoi: An Intellectual among the 
Intelligent in Prerevolutionary Russia (Belmont, Mass., 1976), p. 61）。

根村亮「セルゲイ・トルベツコーイのロゴス論について」『「スラブ・ユーラシ
ア学の構築」研究報告集』第12号（2006年）52頁。

Трубецкая. Указ. соч. С. 19.

Там же. С. 37.

根村、前掲注（53）47頁。
Bohachevsy-Chomiak, op. cit., p. 126.
Ibid., pp. 118-119.
Трубецкая. Указ. соч. С. 72. トルベツコイの黄禍論については、竹中『模索する

ロシア帝国』210頁を参照。
Медоваров. Александр Киреев. С. 45.

加納、前掲注（49）117-121頁。
Kröhlich, op. cit., p. 230.

（ ）41
（ ）42
（ ）43

（ ）44
（ ）45
（ ）46
（ ）47

（ ）48

（ ）49

（ ）50
（ ）51

（ ）52

（ ）53

（ ）54
（ ）55
（ ）56
（ ）57
（ ）58
（ ）59

（ ）60
（ ）61
（ ）62

（阪大法学）74（3・4-306）　920 〔2024.11〕



帝政末期のロシア自由主義における初期スラヴ派の遺産とその継承

加納、前掲注（49）72頁。
Чадов. Указ. соч. С. 64.

加納、前掲注（49）127頁。
Медоваров. Александр Киреев. С. 49, 130-131.

Там же. С. 52.

Половинкин С.М. «Поро начинать Великую Литургию» // Трубецкой Е.Н. Из 

прошлого. Томск, 2000. С. 11.

Harcave, op. cit., pp. 182-185.
Recollections of A Foreign Minister (Memoirs of Alexander Iswolsky), tr. by 

Charles Louis Seeger Hutchinson (Garden City, New York, 1921), pp. 13, 127.
Harcave, op. cit., pp. 185-186; Милюков П.Н. Три попытки. (К истории русского 

лже-конституционализма). Париж, 1921. С. 24-25.

Шипов. Указ. соч. С. 466-468.

Там же. С. 488.

Там же. С. 496-497.

Трубецкой Е.Н. Национальный вопрос. Константинополь и Сватая София. Изд. 

2-е. М., 1915. С. 24-25.

（ ）63
（ ）64
（ ）65
（ ）66
（ ）67
（ ）68

（ ）69
（ ）70

（ ）71

（ ）72
（ ）73
（ ）74
（ ）75

（阪大法学）74（3・4-307）　921 〔2024.11〕


