
Title 聖徳太子像と後醍醐天皇 : 勝鬘経講讃図の異形性を
めぐって

Author(s) 武田, 佐知子

Citation 大阪外国語大学アジア学論叢. 1991, 1, p. 71-89

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/99639

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



聖徳太子像と後醍醐天皇

一勝嬰経講讃図の異形性をめぐって一

武田佐知子

はじめに

聖徳太子信仰の隆盛にともなって、平安時代の末から、様々な聖徳太子の像が

描かれたり、作られたりした。二歳時の姿とする南無仏像から、十六歳の孝養太

子像、四十五歳の時の姿という勝婁経講讃太子像、あるいは摂政太子像と、様々

な太子像が作られたのは、太子の事績を神秘化した『聖徳太子伝暦』の成立によ

るところが大きい。筆者が数ある太子像の中から本稿でとりあげようとするのは、

勝婁経講讃の聖徳太子像である。この太子像は、頭に晃冠を被り、塵尾を手に、

抱の上に袈裟をまとい、経巻を机上に、小野妹子、蘇我馬子や慧慈法師、山背大

兄王らに勝髭経を説く構図である。この肖像のいでたちは、網野善彦氏が、 『異

形の王権』で紹介された、覧冠をかぶり、抱の上に袈裟をまとって、密教法具で

ある五鈷杵を執る姿に描かれた、藤沢清浄光寺所蔵の後醍醐天皇像に、きわめて

よく似ている。網野氏が、 「天皇の肖像としては異形としかいいようのない画像」

として位置付け（注1)、一躍有名になった画像である。また最近黒田日出男氏が、

この画像をさらに詳細に分析されて、異形性を裏付けられ、後醍醐像は王法と仏

法、そして神祇の中心の存在として、文観によって制作されたと考えられた（注2)。

しかしはたしてこうしたいでたちの肖像が、後醒醐の天皇としての特殊な個性の

みに由米して、描かれたものだろうか。この点を聖徳太子の勝婁経講讃像と比較

して考えようというのが、本稿の目的である。

注1)網野善彦『異形の王権』

注2)黒田日出男「肖像画としての後醍醐天皇」 『文芸』別冊「天皇制」

-71-



（一） 勝麓経講讃の図像

勝婁経講讃太子像と消浄光寺の後醍醐天皇像は、冠の上にさらに見冠をかぶり、

また抱の上に袈裟をまとうという点で共通している。手に所持するものが、同じ

仏具ながら、後醍醐天皇は五鈷杵と五鈷鈴を持つのに対して、聖徳太子は塵尾を

左手にするという差異はあるものの、衣服とかぶりものの共通性が、とりわけ眼

をひく。

勝麓経講讃の構図は、太子が推古天皇の請により、勝墨経を説き、三日間で説

き終えたという伝承にもとづく。勝嬰経講讃のことは、 『日本書紀』推古十四

(606)年七月条にすでに記録が見えるが、時代が下るにつれて潤色され、したがっ

てより具体性、ドラマ性を増してゆく。

天平十九年 (747)の「法隆寺資材帳」では、 「その儀僧の如し」という文言

が加わり、 『上宮聖徳法王帝説』ではさらに、参加した諸王公主、臣連公民が信

じて嘉みせざるものなしとし、また『聖徳太子伝暦』では「堅尾を握り、獅子座

に登って」講説を行い、終わると二三寸の蓮の花が降り、会場に満ちたという。

『聖徳太子伝私記』になると、瑞花とともに仏頭の出現さえ伝えられている。

こうした伝承に立脚して、種々の勝婁経講讃の図像が作られた。この場におけ

る太子は「僧のごとく」であり、「塵尾を執り」また仏や高僧の座である獅子座

に着いたとされるなど、法体であることが強調されていく。勝婁経講讃の太子像

が、いずれも袈裟をまとった姿で表現されるのはこれによる。ところで勝嬰経

講讃の太子像は、一体何時ごろから描かれ始めたのだろうか。

太子の生涯の事績を描いた「聖徳太子絵伝」の現在最古のものは、延久元年

(1069)に、法隆寺絵殿の壁画として描かれた（注l)もので、東京国立博物館法隆

寺献納宝物館に収蔵されている。残念ながらこの画像ははくらくが激しく、勝嬰

経講讃の場面の太子のいでたちを探ることができない。しかし各場面の銘文は、

『聖徳太子伝暦』によっている。講讃の場にみちた蓮の花弁も「伝暦」の所伝に

忠実である。とすれば袈裟をまとい、塵尾を執った像であったことが想定しうる。

さらに「嘉禄三年、天王寺東僧房書之」との奥書きを持った、四天王寺の「太

子伝古今目録抄」には、法隆寺に遡ること三百三十余年、八世紀の半ばにすでに

-72-



四天王寺の絵殿に描かれた太子伝があったという。 『太子伝玉林抄』巻ーも、

「四天王寺障子伝一巻」を挙げ、その割注に「宝亀二年辛亥六月十四日之を作る

云々」と、具体的年記さえあげている。八世紀の絵伝作成が事実とすれば、太子

の事績のうちでも早くから主要なもののひとつに数えられてきた勝髪経講讃の場

面が描かれなかったとは考えにくい。また天平宝字五年 (761)の「法隆寺資材

帳」に見える「勝嬰経一巻」が、 「首紙に法王像を絵く」と注されているところ

を見れば、これが勝嬰経を説く太子像であった可能性も考えられ、後世の図像の

先駆とも位置づけられよう（注2)。

注1)『法隆寺別当次第』彦詐別当

注2)小倉豊文『聖徳太子と聖徳太子信仰』は、これを法体太子像の初現とする。

なお後世の勝墨経の巻子の冒頭にも、勝霙経講讃の星冠をかぶり、塵尾を執

り、袈裟を着けた太子像を描いた装飾経が見られる。

（二） 行信創始の勝霊経講讃図

これまで見てきたところからは、勝麓経講讃の太子像の扮装が「その儀僧の如

し」という、天平十九年の「資材帳」以来の情景描写に添って作られたとすれば、

袈裟をまとった姿で表現されただろうことを推定するに留まり、その全体像は必

ずしも明らかにはならない。しかしながら後に述べるように、現存の勝婁経講讃

像がすべて袈裟着用であるにもかかわらず、古い形態のそれは僧形に表現されな

かったらしい徴証が見られる。なぜなら『聖徳太子伝私記』が、舎利殿にある蘇

我馬子、小野妹子、山背大兄王、五徳博士、恵慈を配した太子四十五歳の時の勝

墨経講讃御影曼荼羅について、注目すべき傍注をほどこしているからである。こ

れは行信僧都が始めて作ったもので、もとは夢殿にあったというのだ。（注1)これ

に符合するのが、大江親通の『七大寺日記』の夢殿のくだりで、ここでは、秘仏

の救世観音の東西に、恵慈法師、蘇我馬子、小野妹子、百済呉徳博士などを配す

る「太子俗形絵像影」が懸けてあったという。脊属が一致することからしても、

両者の画像は同一と見てよいだろう。つまり大江親通が1106年に法隆寺を参拝し

-73-



た時には、この画像はまだ上宮王院、すなわち夢殿に安置されていたのであり、

『聖徳太子伝私記』の記述の正確さを物語るといえよう。さらにこの勝墨経講讃

図が行信の創作であるとする傍注がある。これを信ずるとすれば、奈良時代中期

には（注2)、行信の手によって勝婁経講讃図がすでに制作されていたと見てよい

であろう（注3)。

さてここで注目されるのは、もと夢殿にあったこの勝嬰経講讃図が、 「太子俗

形絵像」だったということである。では行信はどのような扮装の太子像をえがい

たのだろうか。

ここでも大江親通が、重要なてがかりを与えれくれる。彼は1140年にふたたび

法隆寺を訪れ、夢殿を参拝しているが、この時宝帳の内に安置されて秘仏になっ

ている救世観音について、古老の語るところを記す。昔院が破損した時、行信が

修造しようとして宝蜆を奉げて、件の像を拝見した。 「更に仏像にあらず。只等

身の俗形なり。冠帯を着す。但左手に宝珠を持ち、右手を宝珠の上に伏せる。形

は在俗であるが、印相は救世観音であることから、すなわちこれが太子の御影で

あると知れる」と、行信は述懐したという（注4)。

救世観音が太子等身像であるという寺伝は、天平宝字五年の「資材帳」でも確

認されるが、それゆえ奈良時代中期には、すでに秘仏として人目にふれることが

なかったことが推定される。これを実見する撓倖を得た行信が、勝婁経講讃曼荼

羅の太子像を描くにあたって、救但観音を参考にしなかったとは考えにくい。お

そらくその結果が、 「太子俗形絵像」として結実したものであろう。なお『聖徳

太子伝私記』は救世観音について、 「今の世井に昔日にも、其の憫を知らず」と

しながらも、 「俗形にして御大刀を帯せ給う」という所伝を記していることを付

言しておきたい。俗形という表現にどのような要素が包含されうるかを考えるに

示唆的だからである。

ともあれ細部の具体的な図像学的継承方法は不明であるが、俗形であることと、

冠帯着用の二要素が、奈良時代中期に作成された行信の勝墓経講讃太子像に反映

したものと私は見る。さらにうがって考えることが許されるとすれば、印相が救

世観音であることから、太子像であることが知れるとの行信の論理からすると、

太子像には常人を超越した要素が必要であると観念され、それがのちに述べるよ

-74-



うな冠にさらに見冠をかぶるという姿に集約された可能性も考えられよう。

ところでここにいう「俗形」とは、どのような服装を具体的に表しているのだ

ろうか。救世観音は、古老の伝として「俗形」と記しているのみで、親通が実見

したわけではないから、これを親通の主観としての「俗形」の範疇にいれるわけ

にはいかない。しかし彼が二種の法隆寺拝観記のなかで「太子の俗形」と記して

いるものに、他ならぬ唐本御影がある。永らく一万円札を飾っていた、ゆったり

した抱袴姿に撲頭をかぶり、把笏して帯刀するあの画像である。親通がこれを行

信作の勝婁経講讃太子像とともに共に「俗形御影」と表記したことは、唐本御影

に勝婁経講讃像に通底する要素を確認することが許されるかもしれない。このよ

うに見てくると、後の勝婁経講讃像のような、袈裟に塵尾を執るという図像と、

平安末期までの講讃像は、扮装が違っていたと考えざるを得ない。ところで『聖

徳太子伝私記』は、舎利殿の太子御影曼荼羅について他の箇所でも言及しており、

それが袈裟及び塵尾を伴ったものであったことが知れる。これは行信創始の曼荼

羅の図像と麒翻することが明らかである。行信以来の俗形の太子曼荼羅が、資材

帳以来の「その儀僧の如し」等の文言に忠実に添ったものたるべく、修正された

と見なければならない。著者顕真はここで、勝婁経講讃の場面で蓮花が降ったの

は、三五歳の時であるのに、世人は四五歳講讃の時と混同して、塵尾の中に蓮花

の雨を描いていると批判している。行信創始の講説曼荼羅は、四五歳の像と注し

ているので、この像に修正が加えられたことが明らかなのである。 『玉琳抄』に

は、僧形に描かれていた絵殿の日羅の図像を、延文年中に談義の結果俗形に改め

たという記録がある。聖徳太子関係美術の修復が、原像をあくまでも尊重するの

でなく、所伝に添って修正を加えるかたちで実施されたことが伺える。

注1) 林幹弥「聖霊会と聖霊院」 『太子信仰の研究』 p.77。但し『法隆寺別当

次第』には、舎利殿太子御影の修補を記録し、これが承久四年に尊智法眼

によって描かれたものとする。 『嘉元記』にも同様の記載が見られる。こ

れは行信始作という『聖徳太子伝私記』の注記と麒翻する。しかしこれら

承久四年の作とする舎利殿の太子御影は、 「曼荼羅」とは明記していない

ことに注意を喚起するならば、蘇我馬子らの画像を伴なわない、太子単独

-75-



の図像であったということが想定しうる。ここではひとまず、行信始作の

勝婁経講讃太子御影の曼荼羅とは別物と考えておきたい

注2) 行信は天平十年に律師に任じられた。大僧都は極官である。

注3) 但し「資材帳」には該当する曼荼羅が見当たらない。なお『聖徳太子伝

私記』は、この画像に関する裏書に、蘇我馬子が太子像を描かせ、自らそ

の前に脆いて、 「この絵を墓前に張り、衆人にみせよ」と遺言したという

伝承を記している。なお赤松俊秀氏は、現在聖霊会の本尊とされている太

子像は、延久元年 (1069)の作であるが、聖霊会は天平八年に始ま，ってい

るので、これが行われる以上、本尊がなければならないとして、これのも

とになる太子像が、「資材帳」に記載が見えないにせよ、天平八年に作ら

れたのはまちがいないとされる。（赤松俊秀「御影堂について」 『鎌倉仏

教の研究』）。この例からすれば、資材帳に記載のないことが、非存在を示

すのでないことはいえるであろう。

注4) 大江親通『七大寺巡礼私記』。ただしこれを引用した「諸寺建立次第」

では、救世観音を実見したことを、必ずしも行信の事績としていない。

（三）聖霊院御影について

ところでこの唐本御影に扮装として極めて近似したものに、法隆寺聖霊院本尊

の秘仏となっている太子御影像がある。これは衣冠束帯に把笏する太子像で、数

ある太子像のパターンのうち、摂政太子像に分類されてきたものである。石田茂

作や小倉豊文氏らは、この像が唐本御影をもとに造像されたと考えている（注1)

ほど類似点が多いのだが、決定的に異なる要素もまた備えている。それはこの像

が、冤冠をかぶっていたという点である。

本像の写真の幾つかを比べると、あるものは男冠をかぶり、またあるものは晃

冠を取り去って冠をかぶるだけの姿で写されている。それは晃冠が江戸時代の後

補（注2)であることに起因するという。しかし『聖徳太子伝私記』は、新造の聖

霊院に納められた太子御影は、 「玉御冠赤衣持笏」のいでたちであると述べる。

ここにいう「玉御冠」は晃冠を指していた可能性が考えられる。なぜなら「三長

-76-



記」建久九年二月二十八日の「玉冠二頭」の割注に「天子冠也。……注先帝。帝

御冠由」とあるが、これは『大日本古文書』収録の正倉院御物出納文書、延暦十

二年の曝涼使解に見える「礼服御冠」計四頭のうちの「有旋以雑玉飾」と注記さ

れる、称徳天皇が大仏開会で着用した、晃冠を指すとみられるからである。（注3)

このように二種の写真が撮り分けられるのは、晃冠が着脱可能なことによる。

本像には巾子の頂部に二本のほぞ穴が明けられ、これに晃冠に付けられた棒状の

金具を差し込んでセットする仕組みになっている（注4)。非常に不安定なもので、

着脱可能なこともあって、やがて晃冠は失われてしまったものであろう。 『法隆

寺別当次第』によれば、聖霊院御影は、嘉禄元年 (1225)弓削庄訴訟に際して圧

力を与えるため、上京せしめられている。こうした際に星冠が失われたというこ

とは、容易に想定しえよう（注6)。

この聖霊院の晃冠着用の太子像は、天仁 (1108~1l 10)年間の造像だという。

治承二年の太子仏供米寄進状に、 「天仁の頃太子御影を造らしめ（中略）、並び

に其の精舎一宇を備え造りて之を安置し、而して聖皇院と号する者なり」とあり

（注6)、 『法隆寺別当次第』によれば、東の僧房の南端を改造して、そこに「聖

霊御影像並びに仕者総て五体」が安置され、保安二年（1121)に開眼供挫が営ま

れたという。つまり聖霊院御影は、冠のうえにさらに覧冠を被る姿として、平安

時代末期に作られていたのである。しかもこの像で注目すべきことは、その衣服

の形式が、冠の巾子が広く、抱もいわゆる萎装束で、例えば京都松尾神社の男神

像に類似点が見いだせる、平安時代初期の様式を伝えているという点である。

筆者は聖霊院御影が、唐本御影をもとに作成されたという説はとらない。唐本

御影は平安時代末期には、聖徳太子像として全面的に信じられてはいなかったと

いう事実が看取されるからである（注7)。しかし平安末に作られた聖霊院御影が、

平安初期の衣服の様式を踏襲しているとすると、それは既存の太子像をなんらか

の形で下敷きにしたものであったということも、十分想定しうる。それがあるい

は行信が作成した、俗形の太子像の系譜を引くものであったかも知れないという

推測が可能なのは、この御影の従える仕者群に、行信のそれと共通する部分があ

るからである（注8)。これが認められるとすると、聖霊院御影は、実は勝蔓経講

讃像であったということになる。晃冠に袈裟を着、塵尾を執る像に造られる勝麓

-77-



経講讃像が、鎌倉時代以前には摂政像と未分化で、 「俗形」に造られていたとす

れば、きわめて整合的に図像の系譜関係が辿りうる。しかし仕者群はまた、唐本

御影の脊属に比定されている者達と共通する部分も多く、断定は避けたい。

ともあれ平安時代末に、男冠を着用した俗形の太子像が造られたことが明らか

になった。この像は、救世観音や唐本御影を除けば、現存する成人の太子像のう

ちで最古のものである。そして以降の摂政太子像は、おおむねこれを下敷きにし

て造られた。琵冠を着用しない衣冠把笏の摂政太子像が造像され始めるのは、鎌

倉時代になってからのことである（注9)。

ところで晃冠着用の摂政太子像と、現存の勝髭経講説の太子像が相違する点は、

後者も見冠をかぶるものの、袈裟を付け、墜尾を執るところにある。だが講讃像

も現存のものは、すべて鎌倉時代中期を遡れるものはない（注10)。このことは講

讃像の晃冠着用が、摂政像を図像的に踏まえたものであるという推定を可能にす

る。では袈裟や塵尾を執るという構図はどうか。おそらくそれは、勝婁経講讃に

関する伝承が、時代を下るほど脚色されていった過程の所産であり、 『聖徳太子

伝暦』などの「その儀僧の如く、聖尾を執り、獅子座に登った」という所伝をう

けたものであろう。なぜなら先に見てきたように、行信作成の曼荼羅における勝

婁経講讃太子像が俗形であると強調されていることにかんがみて、袈裟や墜尾を

執る図像は、新しい様式に属すものと考えざるをえないからである。想起すべき

は、鎌倉以降の孝養太子像で袈裟を付けないものは一例もないという事実である。

しかし太子像として最古の治暦五年 (1069)の記年銘を持つ童形像は、袈裟をつ

けずに塵尾（注11)を持つ。また仁和寺の長寛元年 (1163)の奥書のある孝養像は、

すでに袈裟をつけるが、東京国立博物館の先徳図像と、それを模した仁和寺三国

祖師影の太子像は袈裟を付けない。（注12)とすれば太子像に袈裟を着用させる

という図像のパターンも、鎌倉時代に確立したもののごとくである。そして「そ

の儀僧の如く、塵尾を執り」という「伝暦」の表現とあいまって、孝養太子像の

袈裟着用のパターンと、窟形太子像に見られた塵尾を執る図像が、摂政像の髭冠

をかぶる図像と合ーし、鎌倉時代に、晃冠に袈裟を着、塵尾を執る勝墨経講讃の

図像として確立したものと想定される。

-78-



注1) 石田茂作「太子関係芸術解題」 『聖徳太子全集』第四巻及び小倉豊文

『聖徳太子と聖徳太子信仰』

注2) 松浦正昭「聖霊院の秘仏」 『法隆寺聖霊院厨子絵展』図録平成元年五月

四日～五月九日 於高島屋

注3) 和田軍一「正倉院蔵礼服礼冠目録断簡考」 『日本歴史』 279

注4) 当像のX線透過による調査については、松浦正昭「聖霊院太子御影像につ

いての新知見」法隆寺「昭和資材帳」調査概報『伊珂留我』 4

注5) 以上晃冠の装着方法については、昭和資材帳の編集に従事された、小学館

の折橋俊英氏の御教示による

注6) 小倉文氏『聖徳太子と聖徳太子信仰』所引

注7) 拙稿「中世の法隆寺と暦本御影」 『日本史研究』 347号 1991年7月

注8) 恵慈法師と山背大兄王が、両者に共通する。

注9) 石田茂作「聖徳太子芸術解題」 『聖徳太子全集』 4

注10)石田茂作前掲（注9)書

注11)ただし後補である

注12)石田茂作前掲（注9)書

（四）冤冠と聖徳太子

ところで先に見たように、毘冠着用の太子像は、聖霊院御影が現存最古のもの

で、勝嬰経講讃像の晃冠もこれを下敷きにした可能性が伺えた。そこで今少し聖

霊院御影像の晃冠を検討してみよう。先にも述べたとおりこの見冠は、冠の頂き

にあけたほぞあなに金具を差し込んで、冠の上に固定する仕組みであった。しか

しこれは彫像だからこそ可能なことであって、現実にこうしたかたちで巾子の上

に見冠を固定することは不可能である。本来の冤冠が、このように冠の上に装着

されたとは到底思えない。綾を差し込む綬壷をほぞあなの代用にするということ

も考えられないことはないが、後ろに片寄り過ぎ、安定性に欠ける。彫像であっ

てさえ、これが極めて不安定なものであることは先に述べた。冠に見冠を重ねる

ーワ0-



というのは、絵画や彫刻においてのみ可能な、 「絵空事」なのである（注l)。

『西宮記』の記述などからして、当該期においても天皇即位の際に晃冠が着用さ

れただろうと考えられるが、この像は冤冠の装着法を知らない者の造像と想定し

なければならない。

また毘冠は礼服とセットで着用されるはずである。しかしこの像がまとう赤衣

は、 『聖徳太子伝私記』に「金泥を以て折入れという文を書けり」とあって、特

別な装飾が施され、現在も切金文様を残すものの、礼服ではない。なぜなら『歴

世服飾図説』は、この像の背面写真を掲げるが、そこには朝服の際着装する巡方

の石帯が見えるからである。つまりこの像は、朝服の赤い抱に冠をかぶり、さら

に晃冠を付けて笏をとった像として作られたことがわかる。この像は、あくまで

も朝服姿であり、そこに冤冠を付加したものとして、当初から構想されたような

のである。

結果的にこの像は冤冠の着装よって整合性をくずし、不自然さを醸していると

言わざるをえない。にもかかわらずこうした造像が行われたのは、これが遠く隔

たった時代に生き、すでに信仰の対象として重大な意義を持った聖徳太子像だか

らこそではなかったか。換言すればこの像は、毘冠の実際の装着法を知らない、

寺院の内部で創案された図像だったのである。さらに言えば、聖徳太子の至高性

が、かかる造像を生みだしたといえよう。つまりこの見冠は、天皇や皇太子に占

有される、即位礼や元正朝賀の儀において、天皇や皇太子に占有的に着装された

晃冠とは、全く位罹付けが違うのである。この予測を裏付けてくれるのが、「聖

皇曼荼羅」である。この曼荼羅は、聖霊院の院主で『聖徳太子伝私記』の著者で

もあった顕真によって考察されたもので、摂政近衛兼経の助力を得て、絵師尭尊

の筆により建長六年 (1255)に完成を見た（注2)。顕真は太子の舎人で、甲斐の

黒駒を飼養した調子麻呂の二十八代目の子孫（注3)を標榜した人物である。太子

の前身、後身、脊属一切を網羅したこの曼荼羅の人物群像の中に、調子麻呂を組

み込んだのは、顕真の祖調子麻呂崇敬の念の発露でもある（注4)。

しかしここで私が注目したいのは、同一画像の中に描かれる、聖徳太子と他の

天皇との対比である。すなわちここには、聖徳太子以外に太子の父用明天塑や聖

武天皇の姿が見えるが、頭に毘冠をいただくのは、諸天皇をさしおいてひとり聖

―-80-



徳太子だけなのである。

男冠は、中国の制では皇帝以下、士大夫以上の祭服として着用されるものであっ

た。冠の頂きの四角い板から垂らす冤旅と称する玉飾りの数に、身分による違い

があり、位が下るに従って旅の数を減じることになっていた。これに対して我が

国では、冤冠は天皇と皇太子だけが着用するものだったらしく、即位、朝拝、朝

堂の儀にかぶるものとされた。天皇の畏冠の旅の数は十二旋（注5)、皇太子の晃

冠は、九章（＝旋）であると『西宮記』に見える（『西宮記』巻十七 冠）。い

ずれにせよ天皇と皇太子に着用する資格があった晃冠が、 「聖皇曼荼羅」におい

ては天皇の位につくことなく終わった（注6)聖徳太子のみに独占されるものとし

て描かれている事態は、当時の聖徳太子の位置付けを語って余りあると私には思

われる。晃冠は天皇の権威を象徴するものではなく、ひとり聖徳太子に超越的に

占有されるものとして位置付けられていたとみなければなるまい。

それは法隆寺の内部に限られた太子信仰の発露といえなくもない。しかし元永

元年 (1118)にはすでに成立していたと見られる『東大寺要録』では、塑武天皇

を聖徳太子の後身、救世観音の垂迩とみなしている。聖武天皇に対する聖徳太子

の優位性を認める意識が、すでに大きく育っていたことが理解されよう。さらに

曼荼羅の構図プランを聞いて大いに感じ、南都の絵師に描かせ、完成に際しては

絵師を法橋に叙するなど、もろ手を挙げて助力を惜しまなかった近衛兼経の入れ

揚げぶり（注7)からすれば、太子のなにびとからも卓越した位罹付けを許容する

状況は、十二分に熟成していたとみてよいだろう。

以上見てきたごとく、毘冠着用の太子像は、聖徳太子の至高性の表現形態とし

て、おそらく法隆寺内部で考察され、また太子信仰の昂揚とともに、貴族層にも

受け入れられたものと考えられる。そしてそれは太子にのみ限定して許されたこ

とであった。

そして鎌倉時代以降、勝聾経講讃の太子の図像は、朝服に男冠をかぶるという

摂政像のパターンの上に、 「資材帳」以来の「僧の如し」あるいは「伝暦」の

「墜尾を執り、獅子座に登る」という所伝を受けて、朝服に袈裟を着用する図像

として定形化され、さかんに造られるようになったのであった。

-81-



注1 『装束集成』が、公卿の巾子の上に羅の方物を置くとしているが、この綿

分は故実叢書の編者が、序文において本書の内容が「玉石混交で甚だしき俗説を

も収載」と批判しているように、信用に値しない。かえって聖徳太子像を見て着

装法を解説したとさえ思われるからである。

注2) 『法隆寺縁起白拍子』及び『法隆寺別当次第』

注3) 法隆寺如意輪観音像台座銘

注4) 荻野三七彦「法隆寺の聖皇曼荼羅」 『美術研究』 59 及び同氏『聖徳太子

伝古今目録抄の基礎的研究』

注5) 『西宮記』巻十九朝拝に、 「天皇衰晃十二旋」とある。

注6) 無論皇太子制は、律令的制度であり、聖徳太子が厳密な意味での皇太子と

はいえない。

注7) 『法隆寺縁起白拍子』

（五）後醍醐天皇像の意図するもの

ではこうした像は、他の人物について作られたことがあるだろうか。寡聞にし

ては私は、後醍醐天皇以外にこうした扮装で表現された人物を知らない。つまり

聖徳太子と後醍醐天皇に特有の姿だと推定されるのである。後醍醐天皇像の異形

性は、太子信仰のたかまる中、如上の過程を経て成立した聖徳太子の勝婁経講讃

像を下敷きにするものであったと考えざるをえない。

そこで次に問題になるのは、後醍醐天皇と聖徳太子、あるいは聖徳太子信仰と

の関わりである。なにゆえに後醍醐天皇像が、聖徳太子の勝嬰経講讃の姿を借り

て描かれたのだろうか。そこで最後に、後醍醐天皇と太子信仰の関係について述

べておきたい。赤松俊秀氏によれば、南北朝の内乱においてイデオロギー上のエ

ネルギーの源泉になったのは、聖徳太子の「未来記」であるという（注1)。これ

は太子の「未然を知る」という、早く『日本書紀』の段階から信じられていた能

力に仮托して偽撰された、太子の神秘的な予言を綴ったものである。 『太平記』

には、楠正成が、四天王寺で「未来記」を見て、後醍醐天皇の討幕を予知したと

ある。未来記の喘矢は、 「荒陵寺御手印縁起」であるが、後醍醐天皇はこれを書

-82-



写し、さらに奥書を加えていることが注目される。 「荒陵寺御手印縁起」は、太

子入滅後に生まれた国王で、諸国に寺を建立し、仏像を作り、経典を書写し、資

材、宝物、田園を施入し、仏教興隆に尽くす者が出れば、それは我が身の再生で

あるとの太子の予言を記している。後醍醐天皇はこの文言を含めた縁起を書写す

るのみならず、その奥書において四天王寺の寺領を、縁起所載の旧態に復すこと

をうたい、正法の紹隆は、太子の悲願であり、自らの意を加えたものでないと明

記している。さらに天皇が縁起を見た日が、奇しくも太子が縁起をしたためた日

付けと同じであることを特記するのである。その上この写本を以て正文に擬し、

太子のものと伝える手印に倣って、自らの左の手印二顆を押捺して、以降正文の

寺外搬出を禁じると、奥書で述べている。後醍醐天皇が自らを聖徳太子の後身に

擬していたという徴証はない。しかし密かに太子の後身を自負していたと見るの

はうがちすぎだろうか。さらに後醍醐天皇は、聖徳太子の手印縁起だけでなく、

高野山の弘法大師の手印縁起をも書写している。これも彼の意識を探る手掛かり

となろう。なぜなら弘法大師は聖徳太子の後身と考えられているが、両者の手印

縁起を共に書写し、手印を押し、奥書を加え、正文の寺外への持ち出しを禁じて

いるのである。これは単なる偶然ではなく、聖徳太子→弘法大師→後醍醐天皇と

いう再生の図式を、密かに自らの中に描いていたゆえと考えて、あながち間違っ

ているとはいえまい。黒田俊雄氏によれば、後醍醐天皇の宗教政策は、天皇とし

て顕密仏教を掌握支配するところに特色があったという。至高とされる寺宝に手

をつけ、手印縁起の模本を作ったことも、そうした政策の一環ととらえられる

（注2)。 後醍醐天皇が顕密仏教を統制してその上に君臨し、支配する存在として

自らを位置付けるためには、聖徳太子の姿を借りることが至上の方法であった。

なぜなら聖徳太子は、仏法を擁護する王権のシンボルともいうべき存在であり、

聖徳太子信仰は日本仏教の教主として聖徳太子を位置付けるところに特色があっ

た（注3)からである。当時の社会における聖徳太子のこうした信仰形態を巧みに

利用し、後醍醐天皇を、天皇を超越し、あらゆる仏教者にも優越した位置にあっ

た聖徳太子と同じ高みに祭りあげ、そのことによって、仏教を支配、統制する存

在として正当化しようとしたのであった。このような後醍醐天皇の仏教政策から

すれば、勝婁経講讃の聖徳太子像に倣って自身の肖像を描かせることは、そのま

-83-



ま聖徳太子の諸天皇に優越し、かつ過去の仏聖に超越するという位置付けを投影

する、格好の表現形態であったといえよう。

中世王権の密教イデオロギーとのかかわりを明らかにされた阿部泰郎氏によれ

ば、延元元年 (1338)の文観の奥書のある『秘密源底口訣』（注4)では、聖徳太

子と弘法大師を、如意輪化現の菫形の本尊として、行者、すなわち帝王と一体み

なす考え方が説かれている。また弘法大師が嵯峨天皇に授与した、三国伝来の真

言深奥の濯頂秘決とされる『天長印信』を、後醍醐天皇は自ら書写しており、こ

れが醍醐寺に伝わっている。同書の奥書きの伝授記は阿部氏によれば、文観の筆

である可能性があるとのことであるが、ここで文観は後醍醐を弘法大師の後身と

みなしているという（注5)。これが事実とすれば文観は後醍醐天皇を、聖徳太子

の後身と位個付けていたことが明らかなのである。

ここにおいて後醗醐天皇像がなにゆえに聖徳太子勝墨経講讃像に酷似した図像

で描かれたかが一層明白になったといえよう。聖徳太子の後身として後醍醐天皇

を位置付けるために、最も具体的にして効果的な肖像画だったのではないだろう

か。この図像が文観によって描かれたという黒田日出男氏の推定とも全く整合的

である。

「清浄光寺記録」によれば、この画像は後醍醐天皇が湘頂を受けた時の姿であ

るとし、その装束は仲哀天皇の辰服、神武天皇の冠、そして龍猛菩薩の三国相承

の袈裟で、東寺に伝わる乾陀穀子袈裟をまとった姿であるとしている（注6)。聖

霊院御影で見たとおり、冠の上にさらに冤冠を重ねる装着法が、実際にはまず不

可能であることからして、これが後醍醐天皇の湖頂の際の姿を、そのままに写し

描いたものではあり得ない。この肖像は、僧文観によって制作された、後醍醐天

皇の帝王としての理念型なのであり、あくまでも想像上の産物なのである。それ

はともかくとして、この肖像の服飾品を、皇祖神武天皇着用の冠や、真言密教の

至宝たる乾陀穀子袈裟をまとう姿として位置付けることは、これもまた後醍醐天

皇を王法、仏法を超越する存在としてみなそうとする意識の表出といえよう。

聖徳太子が手にしていた塵尾を、密教法具に持ちかえたのは、文観が密教僧で

あったという事情は無論のこと、顕密双方の統制、支配を象徴する意図からだと

推察しうる。結局のところ後醍醐天皇僧の異形性は、聖徳太子の異形性であった

-84-



というべきであろう。

注1) 赤松俊秀「南北朝内乱と未来記について」 『鎌倉仏教の研究』

注2) 黒田俊雄「建武政権の宗教政策」 『日本中世の社会と宗教』

注3) 黒田俊雄「王法仏法相依論の軌跡」大系仏教と日本人 2『国家と天皇』
注4) 彦根市図書館琴堂文庫所蔵浄厳所伝本を、阿部泰郎氏が書写し、校訂を

加えられたものを見せていただいた。

注5) 阿部泰郎「宝珠と王権」 『岩波講座東洋思想』十六巻

注6) 「喩祇御灌頂事」遊行寺蔵『消浄光寺記録』

付記『歴史評論』五月号に発表した「異形の聖徳太子」は、本稿の論証部分を

省略し、要旨を採ったものである。

本稿成稿にあたうて、石上英一、岡田精司、折橋俊英、加藤友康、黒

田日出男、佐藤和彦、田島公、千々和到、長島尚道、古谷正覚、細川涼

ー、脇田晴子の諸氏に御教示を得、また史料・文献の蒐集に御協力をい

ただいた。記して謝意を表したい。

-85-



量

i,1．，べ，＇一
-I、

1,ni[＿合鴫日，勺
i
i峰・',p`̀讐噸亭
．

①勝曼経講讃像 （斑鳩寺蔵）

②後醍醐天皇像 （藤沢清浄光寺蔵）

-86-



③聖霊院御影 （法隆寺）

④聖霊院御影＜霊冠なし＞

-87-



⑤聖霊院御影＜横向き＞

⑥聖皇曼茶羅 （法隆寺）

-88-



⑦聖皇曼茶羅＜部分＞

-89-




