
Title
イスラエル建国、パレスチナ難民問題、およびアブ
ドゥッラー国王 : 1948年戦争をめぐる「修正主義」
学派の議論を中心として

Author(s) 臼杵, 陽

Citation 大阪外国語大学アジア学論叢. 1994, 4, p. 183-216

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/99678

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



《1940年代の西アジア》

イスラエル建国、パレスチナ難民問題、およびアブドゥッラー国王

-1948年戦争をめぐる「修正主義」学派の議論を中心として一

臼杵 陽

I.はじめに

本論は1948年戦争に伴うイスラエル建国およびパレスチナ難民問題の発生をめ

ぐる最近の議論の論点を整理することを目的としている。とくに、「修正主義」

と呼ばれているイスラエル現代史解釈の新しい潮流に焦点を当てることにする。

1993年9月13日、ワシントンにおいてイスラエルとパレスチナ解放機構

(PLO) との間で、イスラエル占領地の二地域ガザ、エリコ（アラビア語でガッ

ザ (Ghazza)、アリーハー(Arihら）、ヘプライ語ではアッザ ('Azza)、イェリー

ホ (Yeriho)）におけるパレスチナ人の暫定自治に関する協定が米、ロシアの首

脳の立会いのもとに調印された。イスラエル建国以来、実に45年ぶりに包括的な

中東和平の実現に向けて初めて具体的な第一歩がしるされた。もちろん、ソ連崩

壊による米ソ冷戦の終焉がこのような歴史的な転換を促進したことはいうまでも

ないが、現在の時点において、冷戦期に起こったイスラエル建国とそれに伴うパ

レスチナ難民問題の発生に関して改めて検討することは、冷戦終焉後の現在進行

している中東和平交渉の原点と今後の解決の方向性を見極めるといった意味でも

有意義であると思われる。

ところで、世界史における1940年代の意義は次のように総括できよう。すなわ

ち、第2次世界大戦が反ナチズム、反ファシズム戦争として戦われ、連合国側の

勝利に終わると、それまで同盟関係にあった米ソ間の亀裂が明確になり、自由主

義陣営と共産主義陣営の対立の枠組みに規定されつつも、植民地における民族解

放運動が高揚した時期であるとみなすことができる。つまり、米ソ冷戦体制がヨー

ロッパ、アジアを中心に急速に浸透し、冷戦が「熱戦」に転化する可能性をも含

-183-



む激しい東西対立へと発展し始めた時期である。

1940年代のアラブ諸国の状況に目を転じるとむしろ民族解放運動の側面が前面

に出てくる。中東諸国のうち、ソ連と国境を接するトルコ、イランなどの北層諸

国 (NorthernTiers)は戦後、トルーマン・ドクトリンにより冷戦体制に組み

込まれることになった。しかし、北層諸国よりも南部に位置し、ソ連とは直接国

境を接していない東アラプ諸国では、イギリスの覇権は他の列強の影響という観

点からは相対的には揺るぎのないものであった。しかしながら、大英帝国はアラ

プ民衆による激しい反英闘争に直面したため、その威信低下をアメリカとの協力

による植民地支配の再編によって切り抜けようとしたのである。

本論では、支配体制の再編を迫られた1940年代後半のイギリスの中東支配の矛

盾の結節点となったパレスチナを対象とし、今回の暫定協定の調印と同様に歴史

的な転換点となった、 1947年5月15日に勃発したパレスチナ戦争を中心に取り上

げる。その際、近年、イスラエルにおいて急速に盛り上がっているイスラエル建

国の解釈をめぐる「修正主義」学派の議論を素材として取り上げることにする。

「修正主義」論争は主にイスラエル人やユダヤ系の研究者、ジャーナリストを巻

き込んで展開した。しかし注意しなければならないのは、この論争はイスラエル

現代史の再解釈の問題に限定されており、あくまで、イスラエル建国をイスラエ

ル現代史のなかでどうとらえるべきかという問題設定の枠内にとどまっていると

いう点である。

したがって、本論ではまず、「修正主義」学派が起こってくる背景をイスラエ

ル現代史の文脈に即して説明することにする。第2に、「修正主義」学派が批判

の対象とした、いわゆる「正統」学派的イスラエル史解釈がいかなるものである

のかを、「修正主義」の代表的イデオローグであった故シムハ・フラパン

(Simha Flapan)の議論をもとに再構成する。もちろん、フラパンの問題提示

の仕方はポレミカルであり、いささか政治的告発に走りすぎる嫌いはあるものの、

論点の明確にしているという意味では議論に値しよう。第 3に、「修正主義」学

派とみなされている三人の代表的な研究者による議論を検討する。そして最後に、

それでは、この論争ではかやの外に置かれたアラブやパレスチナ・アラプの視点

からこの論争を見るとどのように位置づけることができるかに関して、いくつか

―-184-



のアラビア語文献を簡単に紹介し、パレスチナ問題の歴史において転換点を迎え

た現時点から「修正主義」学派の議論を評価してみたい(1)。

II.「修正主義」学派の登場の歴史的背景

イスラエル人のジャーナリストであり、歴史家でもあるアモス・エロンの『イ

スラエル人一建設者と息子たちー」 (Elon,1971)がアメリカで出版されたのは

1971年のことである。この書物は1968年の独立記念日の記述から始まっている。

つまり、東エルサレムのエルサレム旧市街にあった「歎きの壁」（ヘブライ語で

は「西の壁 (ha-Kotelha-Ma'aravi」)がユダヤ人の手によって「解放」された

一周年の場面からである。しかし、この「解放」は同時にイスラエル人がヨルダ

ン川西岸、ガザといったイスラエル占領地のパレスチナ人たちをイスラエル国内

に抱え込み、パレスチナ人と直接、相見えることも意味したのである。

6日戦争（アラブ側は 6月戦争と呼ぶ）は主にイスラエル建国後の第二世代に

よって戦われた戦争であった。建国の世代の指導者の一人で、当時すでに老齢で

あったレヴィ・エシュコル (1895-1969)首相兼国防相は、戦争遂行のためには

国防相のポストを第二世代の旗手モシェ・ダヤン (1915-81) に手渡さざるをえ

なかった。また、参謀総長にはイツハク・ラビン (1922-）現首相がその 3年前

にすでに就任していた。いずれもデイアスポラ（離散）の経験のない、パレスチ

ナ生まれのツァバル（サブラ）であった。

第二波アリヤーで移民してきた第一世代である建国の「父」たちはマパイ（の

ちのイスラエル労働党）の党員であった。しかし、イスラエル国家建設の父の中

の父、ダヴィド・ベン・グリオン (1886-1973)が1963年首相を辞任してからは

イスラエルは変化しはじめた。 1950年から60年前半にかけて流入した西ドイツか

らの膨大な賠償金で発展したイスラエル経済の繁栄のなかで、都市中間層がイス

ラエル社会の多数派を形成した。他方、第二波アリヤーの社会主義シオニズム

（または労働シオニズム）のエリートたちはキブーツ、モシャーヴを核としてイ

スラエル経済を牛耳りながら、人口面ではすでに少数派であった。そればかりで

なく、イシューヴ（イスラエル建国前のパレスチナにおけるユダヤ人コミュニティ

-l85-



を指す名称）期からイスラエル建国期にかけて半世紀以上も権力の中枢にあった

マパイは、政権交代のない長期政権が必然的に生み出す政治腐敗をも露呈してい

た。ベン・グリオンはこのような労働シオニズムの低迷状況の中で首相の座から

去っていったのである (2)0

6日戦争は、以上のようなポスト・ベン・グリオン期のイスラエル社会が迎え

ていた閉塞状況を打開するのに十分な大勝利であった。しかし、戦勝効果も一時

的な対処療法にすぎず、イスラエル社会は新たな混迷の時期に突入した。 1970年

代に入って、新たな動きがいくつか顕在化してきた。まず、建国以来、アシュケ

ナジームの前に沈黙を余儀なくされていたセファラデイーム及びミズラヒーム

（東洋系ユダヤ人）の反乱である。その象徴的な出来事が、 1971年にエルサレム

で生まれたプラック・パンサー運動 (PantarimShehorim) による社会的な差

別に対するプロテスト運動の高揚であった(3)0 

第2の動きが、急進的なメシア待望の宗教運動の展開である。それまでは宗教

的シオニズムと呼ばれる潮流は民族宗教党（略称マフダル ha-Miflaga ha-

Dattit ha-Leumit)の枠内に押し込まれていた。しかし、 1967年戦争の勝利に

よって「歎きの壁」を含む全エルサレムが「解放」されたことに、メシア再来

(geula)が近づいた兆しとして、宗教的＝政治的意味を見出したグループもあっ

た。このようなグループがマフダルから飛び出し、グーシュ・エムニーム（信者

の集団）を結成し、占領地へのユダヤ人入植を強行することによって、大イスラ

エル (Yisra'elha-Shelema)を実現しようとしたのである (4)。

ミズラヒームの反乱や急進的なメシア待望の宗教運動以上に大きな流れを作り

出す契機となったのは、それまではイスラエル社会ではマージナルな位置しか占

めることのできなかったガハールを核とするリクードの結成であった。リクード

は、労働党の作り上げた社会民主主義的な労働党＝ヒスタドルートという、党＝

労働組合の官僚たちが支配するシステムから疎外された社会層を動員することに

成功した。すなわち、一方で、比較的裕福な中小資本家、自営業者などの中間層、

他方で、貧困層の圧倒的多数を占めるミズラヒームという社会層である。

リクードは1977年に労働党支配を打倒して、政権を獲得した。首相の座に就い

たのはベン・グリオンが終生忌み嫌ったメナヘム・ベギン (1913-1993)であっ

-186-



た。ベギンは首相就任後、アメリカの仲介でエジプトとキャンプ・デーヴィド合

意を結ぴ、 1979年にはエジプト・イスラエル平和条約を締結した。この条約によ

り、エジプト戦線への軍配備の負担が減り、それを機に北部国境の安全確保に全

力を上げることになった。イスラエル軍は、パレスチナ・ゲリラを北部国境地帯

から排除するという名目で1982年6月にレバノン侵攻した。しかし、このレバノ

ン戦争では、世論によって支持された以前の「防衛的」な戦争とは違い、イスラ

エル建国以来はじめての「大義なき戦争」となり、国論は分裂することになって

しまったのである (5)0 

われわれはここに至って初めて「修正主義」学派の生まれる時点に到達したこ

とになる。これまでの叙述を「修正主義」学派の登場に関連させてまとめてみる

と、その背景として次の三点を指摘できよう。まず第 1に、イシューヴ期からイ

スラエル独立期を闘ってきた祖父母や両親の世代のイデオロギーであり、またイ

スラエル建国の「神話」をもたらしたイデオロギーであったシオニズムから相対

的に自由な若い世代が登場したことである。先に触れたアモス・エロンは1936年

生まれであり、イスラエル独立後の雰囲気の中で青春を迎えた。「修正主義」学

派の研究者の世代はさらに若く、独立期に生を授かり、青年期は世界を揺り動か

した1960年代末から1970年代初頭の「大学闘争」の時期に重なっている。もちろ

ん、フラパンのような筋金入りのマバム（「統一労働者党」の略称。労働シオニ

ズムの最左派でマルクス主義を掲げ、建国以前からアラプとの共存を唱えた）党

員は例外的な存在であったといえる (Silberstein,1991, pp.3-4)。

第2の背景として考えられることは、 1982年のレバノン戦争のインパクトであ

る。この戦争でイスラエル世論が分裂したことは先にも指摘したが、 1967年の戦

争以来顕在化し始めたイデオロギー的な諸潮流がレバノン戦争を迎えて一挙に先

鋭化したということができよう。このような変化を示すためにここでは、イデオ

ロギーとしての労働シオニズムの相対化傾向の加速化という表現をとりあえず使

用しておきたい。しかしながら、リクード指導部に関しては、レバノン戦争の責

任を取る形でメナヘム・ベギンは政界を引退したが、もう一人の独立期の地下テ

ロ組織のメンバーであったイツハク・シャミール (1915-)が代わって首相の座

に就いただけで終わった。また、労働党もリクードとの連立内閣の道を模索する

-187-



方向をとっていた。

第3の背景として指摘できるのが、研究においてもっとも基本的な素材である

史料の公開という要因である。イギリス、アメリカの公文書が30年を経て公開さ

れ、イスラエルでも一部ではあるが、国防関係以外の外交文書が公開された。こ

れにより1970年代終わりから、独立戦争の時期に関するアカデミックなレベルで

の研究が可能になったのである (ibid.,p.3)。

もちろん、厳密な検証に基づく学術的研究には十分な時間が必要である。した

がって、まず、「修正主義」学派の登場の露払いともいうべき役割を担ったのが、

ヘプライ語紙特約記者で、歴史家でもあるトム・セゲヴ (1945-）であった。彼

は「1949年ー最初のイスラエル人たちー』 (Segev,1984;1986) を出版し、建国

直後のイスラエル社会の諸矛盾をジャーナリストの立場から挟り出した。少数派

としてのイスラエル・アラブヘの抑圧、新移民の東洋系ユダヤ人（ミズラヒーム）

の貧困、信仰派と世俗派との対立、シオニズムの理想と現実、といった、現在深

刻になっているイスラエル社会の抱える諸問題を1949年の時期にも見い出し、新

史料を駆使して描き出したのである。

他方、シオニスト最左派のマパムの老闘士で、「ニュー・アウトルック (New 

Outlook)」誌編集長シムハ・フラパン (1911-1987) も「イスラエルの誕生一

神話と現実ー』 (Flapan,1987) を執筆したものの、これが生前最後の仕事となっ

た。アラプとの共存を追い求めたこの理想主義者はこの書物が出版される日を前

に他界したのである。

m.「正統」派の見解ーフラバンによる 7つの「神話」一

フラパンはその遺著『イスラエルの誕生一神話と現実ー』において、非常に煽

動的な表現で、「正統」派(6)によって作り出された「神話」を告発している。も

ちろん、「神話」の提示の仕方は政治的意図を含んだものであり、著者自身もこ

の書物がアカデミックな動機で執箪されたものではないことを強調している。そ

の上で、イスラエル誕生に関わる 7つの「神話」を挙げているのである。フラパ

ンの提示の仕方は厳密な意味で研究の手続きを踏んだものとはいえないものの、

-l88-



その議論は包括的である。イスラエル社会のみならず、アラプ諸国との関係にも

目配りした上で論点を明示しているので、本論でも詳細に取り上げてみたい。も

ちろん、かなりバイアスがかかった見方であることを前提に、ここではフラパン

の「色眼鏡」を通して「正統」派の言説を浮かぴ上がらせたい。

1. 第1の「神話」ーシオニストの国連パレスチナ分割案受諾は譲歩である一

フラパンの第 1の「神話」として次の点を挙げる。「シオニストによる国連パ

レスチナ分割決議の受諾は大幅な譲歩であり、譲歩によってユダヤ人はパレスチ

ナ全体にユダヤ人国家を設立することを放棄し、パレスチナ人に国家設立の権利

を与えた。イスラエルがこのような犠牲を受け入れたのはパレスチナ人と協力し

て平和裏に分割決議を実施したかったからだ」 (Flapan,1987, p.13)。

フラパンはまず、国連分割決議を1937年のピール分割案と比較する。ピール分

割案の際はほとんどのシオニスト指導者はこの案に反対して、パレスチナの領域

すべてへのユダヤ人の入植の権利を主張したではないか、と疑問を呈する。それ

では、シオニスト指導部はなぜ、 1947年の国連分割案には手のひらを返したよう

に賛成したのか。フラパンは両分割案の出された時期の国際環境の決定的な違い

を強調する。つまり、シオニスト指導部は時代の変化に機敏に対応したのである。

国連分割案が出された時期は第2次世界大戦が終わり、冷戦が始まった時期であ

る。アメリカは中東に関心を示し始め、ソ連の中東への進出に対してはイギリス

との緊密な協力で反共封じ込めを行おうとした。シオニストがパレスチナでこの

まま反英的な激しい軍事活動を続けると、アメリカ国内で築き上げたシオニスト

への信頼を損なう恐れがあった。だからこそシオニストは国連分割案には賛成し

た、と説明する (ibid.,p.30)。

また、ベン・グリオンがこの分割案を受諾したことで、彼が本当にユダヤ人国

家の領域をパレスチナの一部に限定することに合意したのかという問いに対して、

「ベン・グリオンは分割案を、トランスヨルダン、ゴラン高原、南レバノンを含

むパレスチナ全域におけるユダヤ人国家の設立への第一歩とみなしていた」とフ

ラパンは説明する (ibid.,p.31)。つまり、分割案受諾はシオニストのプラグマ

テイズムを示す好例だとする。

-189-



さらに、シオニスト指導部は、パレスチナ・アラプをアラプ民族の一部とみな

しており、当時、パレスチナ・アラプ、つまり、後にパレスチナ人と呼ばれるよ

うになる人々に独立した民族自決権を認めていなかった。したがって、この認識

から必然的に生まれるのが、パレスチナ・アラブはパレスチナ以外のアラプ諸国

に住めばいい（しかし、われわれユダヤ人には他に場所はない）、 という結論で

ある。この結論は次第に、パレスチナ人をパレスチナから追放することを追認す

る論理へと変わっていく。労働シオニストであっても、パレスチナ・アラブのト

ランスファー（ハアラヴァ ha‘arava)(” の考え方をレヴィジョニスト （シオニ

スト改定派）と共有していたのであった。さらに、シオニストはフラパン自身の

所属したマバムを除いては、パレスチナ人の国家を承認する用意などなかったこ

とを強調する (ibid.,pp.40-42)。

2. 第2の「神話」ー戦争勃発はムフティーの煽動のためである一

フラパンの第2の「神話」として、「パレスチナ・アラプは分割を全面的に拒

否して、エルサレムのムフティーによるユダヤ人国家への徹底的な戦争の呼びか

けに呼応したため、ユダヤ人は軍事的解決に向かわざるを得なくなった」点を挙

げる (ibid.,p.55)。

フラパンはこの「神話」に対しては、エルサレムのムフティー（イスラム法解

釈・適用の権威者）であるハーッジ・アミーン・アル・フサイニー（8)に悪のイ

メージを付与すること成功したシオニストの戦略について触れつつ、実際、パレ

スチナ人のほとんどが国連分割決議案を反対していたことを確認する。その上で、

ハーッジ・アミーンのパレスチナ人の間における支持の程度を問題にするのであ

る。つまり、ハーッジ・アミーンは実際にはパレスチナ人大衆の支持を得ていな

かったではないか、と。「国連決議直後、エルサレムのムフティーは自分の聖戦

軍への義勇兵を募ったが、パレスチナ・アラブの大多数は消極的な反応しか示さ

なかった。実際、イスラエルによる一方的な独立宣言の直前になっても多くのパ

レスチナ人指導者やグループはムフティーや彼の党とは関係をもとうとせず、シ

オニストと妥協するためにいろいろな努力を行っていた」 (ibid.,p.58) ことを

指摘する。ベン・グルオンがパレスチナ国家建設をかたくなに拒否したために、

-190-



ムフティーに対するパレスチナ・アラプの反対の姿勢を切り崩す結果なったのだ、

とフラパンはむしろベン・グリオンの非妥協的な強硬姿勢に矛先を向けるのであ

る。

パレスチナ人のほとんどは分割案に反対していたが、ユダヤ人との戦争までは

考えていなかった、とフラパンは主張する。実際、パレスチナ・アラプは戦火を

避けるため、近くのユダヤ人たちとあらかじめ民間レベルで「不戦協定」を締結

し、それが数百にも及び、さらに、シオニスト指導部もその事実を認めているこ

とを指摘する (ibid.,72-74)。結論として、フラパンは、平和を求める大衆レベ

ルでの声はかき消され、ベン・グリオンの非妥協的な強硬姿勢こそが戦争に導い

たと断言するのである。

3.第3の「神話」ーパレスチナ人の避難＝離散の原因一

フラパンは第 3の「神話」として、「パレスチナ人のパレスチナからの避難＝

離散（以下、 flightを避難＝離散、で示す）は、イスラエル建国前であっても、

建国後であっても、勝利した後に一緒に戻るようにアラプ諸国指導部が呼びかけ

た一時的な退避勧告に応じたものである。ユダヤ人指導部が留まるよう説得した

にもかかわらず、バレスチナ人は避難＝離散した」点を挙げる (ibid.,p.81)。

ユダヤ人指導者はあまりに多くのパレスチナ人が避難＝離散したことには驚い

たが、しかし避難＝離散そのものはユダヤ人指導者にとって予期できないもので

はなかった、とフラパンは説明する。というのも、もし避難＝離散がなければ、

分割案におけるユダヤ人国家予定地には、ベドウィン 9万人を含む30万人のパレ

スチナ・アラプが新生国家の人口の一部を構成するはずであったし、分割案での

ユダヤ人国家の領域を越えて1948年戦争で占領した地域のパレスチナ・アラプ住

民をあわせればさらに30万人が加わるはずであった。これはユダヤ人国家の安定

にとって脅威とみなされても当然であった。したがって、ユダヤ人指導者が、 70

万人以上のパレスチナ人の避難＝離散に安堵したのは疑うべくもない。

シオニスト側の主張は、バレスチナ人の避難＝離散を止める努力をしたのであ

るからシオニストにはその責任はないというものである。その責任なしの証拠と

して挙げるのがハイファーにおける具体例である。しかし、それにもかかわらず、

-191-



シオニスト側はいったん避難＝離散したパレスチナ人がパレスチナに帰還する権

利を認めなかったという事実がある、とフラパンは反駁する。他方、ハーッジ・

アミーンのアラプ高等委員会(9)が退避勧告を出したという主張がこれまで流布

されてきた「正統」派のプロパガンダである。しかし軍事的ロジスティクスの観

点から考えると、そのような退避勧告はありえない、とフラパンは主張する。な

ぜなら、アラプ諸国軍はパレスチナヘの長距離の遠征であり、兵姑においてパレ

スチナ地域の住民に協力を求めるか、あるいは強要するのが攻略のための常道で

あり、退避勧告を出すことは軍事的観点からはありえないとする。実際、シオニ

スト側の新たに公開された史料でもシオニスト側のプロパガンダを支持する証拠

はないと結論する (ibid.,pp.83-87)。この点は後に述べる「修正主義」学派の

一人、モリスの議論に関連するので、そこで詳述することにする。

4.第4の「神話」ーアラプは一致団結してイスラエルを破壊しようとした一

フラパンの第4の「神話」は、「すべてのアラプ諸国は、新生ユダヤ人国家を

破壊する決意で団結しており、 1948年5月15日、ともにパレスチナに侵略し、ユ

ダヤ人住民を追放しようとした」というものである (ibid.,p.118)。

アラプ側の敗北はアラプ諸国間の深刻な対立・分裂のためだったという点は、

イスラエルの研究者によってこれまで何度も指摘されてきたにもかかわらず、ア

ラプが団結してイスラエル国家を破壊しようとしたという「神話」がいまだに流

布され続けている事実をフラパンはまず指摘する。また、アラブ政治家によるイ

スラエルに対する激しい好戦的言辞が、アラプは団結してイスラエルに対峙した

という「神話」を増幅させる要因になっていることも合わせて指摘する。しかし

ながら、実際にはアラプ諸国は分裂しており、とくにトランスヨルダンのアラプ

軍団とシオニスト指導部との密約が戦争の帰趨を決定した点を強調する。つまり、

トランスヨルダンのアブドウッラーとシオニストは、パレスチナ・アラプのため

のバレスチナ国家を建設しようとするハーッジ・アミーンの影響力を排除すると

いう点では共通の利害関係で結ばれていた。したがって、シオニストは分割決議

のユダヤ人国家予定地を、また、 トランスヨルダンはアラプ国家予定地を占領す

るという、両者が「共謀」した密約があったとする。この点は、後述する「修正

-192-



主義」学派のシュライムによる研究の中心的な論点と重なっており、そこで詳細

を論じることにする。

5.第5の「神話」ー戦争はアラプ諸国による分割案違反の侵攻のためだ一

フラパンの第5の「神話」は、「国連分割決議に違反して決行された 5月15日

のアラプによるパレスチナヘの侵略が1948年戦争を不可避にした」というもので

ある (ibid.,p.153)。

フラパンは、分割決議案が実施に移されるはずだった1948年10月1日と実際に

起こった期日のズレを問題にする。つまり、分割案のタイムテープルでは、イギ

リスは1948年8月31日にパレスチナから撤退し、 9月30日にパレスチナ委任統治

は終了するはずだった。ところが、イギリス軍が実際に撤退したのは予定より 1

カ月早い 7月31日であり、委任統治が終了したのは4カ月半も早い5月15日であっ

た。

アメリカ国務省は1948年3月19日、ユダヤ人とアラプ人の双方に、 G凋］時停戦、

②独立宣言の延期、そして③3ヶ月の休戦と国連による信託統治、を提案した。

4月半ばには信託統治以外のC泡）の提案について実現の努力を行った。アラブ諸

国のほとんどはこの和平案を受け入れる用意があったにもかかわらず、シオニス

トとトランスヨルダンが拒絶したことをフラパンは強調する。つまり、シオニス

トは分割決議案のユダヤ人国家建設予定の領域を軍事的に占領するという既成事

実を作り、アメリカの圧力をかわすため、独立宣言を早い時期に強行し、同時に

トランスヨルダンと密約を交わした。この二要因こそが和平による解決を不可能

にした、とフラパンは指摘するのである (ibid.,pp.155-157)。

6. 第6の「神話」ーイスラエルはダビデ、アラプ諸国はゴリアテー

フラパンの第6の「神話」は、「か弱い新生国家イスラエルは、ダビデがゴリ

アテに立ち向かうように、アラプ諸国軍の猛攻に直面した。つまり、量的に劣り、

軍備が不十分な民族が軍事的な巨人に押し潰される危険にあった」というもので

あった (ibid.,p.187)。

フラパンはこの神話に関して、人口規模だけを見れば、 70万人のイスラエルは

-193-



2,700万人のアラプ諸国にはるかに劣っていた。ところが、英米、シオニスト、

そしてアラブ連盟の軍事専門家でさえも、戦争前からシオニスト（イスラエル）

側の軍事的な優勢を認識していた点をフラパンは指摘する。つまり、戦争の勝敗

は軍事力の差がそのまま現れた当然の帰結であり、決してイスラエルがダビデで

あったわけではないことを強調する。兵力、兵器製造能力、指揮系統のどれをとっ

てもイスラエルの優勢は動かせなかったとする。また、この戦争を防衛的な性格

と規定することにも疑問を呈する。なぜならイスラエル兵の死者はパレスチナ人

およびアラプ諸国軍による攻撃に対する防衛戦（死者1,947人） よりもアラプへ

の攻撃の際（死者2,409人）の方が上回っていたし、ユダヤ人国家予定地内での

戦闘（死者1,581人）より予定地外での戦闘（死者2,759人）の方が多かったから

である (ibid.,pp.198-199)。

7. 第7の「神話」ーイスラエルは和平を望んでいたが、アラプが拒否した一

フラパンが提示する最後の「神話」は、「イスラエルは常に平和の手を差し伸

べていたが、しかしアラプ諸国の指導者は誰もイスラエルの存在権を認めていな

かったので、話合いを行おうとするものは皆無であった」というものであった

(ibid., p.201)。

フラパンはむしろ実際は逆で、独立戦争の戦前、戦中、戦後を通じて、アラプ

諸国指導者や政府は交渉による解決の用意があったとする。エジプト、シリア、

パレスチナ人はイスラエルに和平の機会を提供したが、イスラエルが戦争で圧倒

的な勝利を収めたため、和平に必要な代償を払おうとはしなくなってしまった、

と主張する (ibid.,pp.203-204)。

フラパンの議論は通常、政治的告発の性格を帯ぴているがゆえにアカデミック

な価値がないとしてイスラエルの研究者たちによって一蹴されてしまう。もち

ろん、フラパンの議論の資料的な詰めの甘さやその独断的な議論の仕方に関して

はその批判は的を得ているといえる。しかし同時に、フラパンが提示したイスラ

エル建国史の解釈における斬新さは正当に評価されなければならず、この点はま

た後に議論することになろう。

-194-



w.「修正主義」学派の見解

イスラエル建国およびパレスチナ難民問題の発生をめぐる「修正主義」学派の

歴史家たちは次の三人で代表される。すなわち、ヘプライ大学のベニー・モリス、

ォックスフォード大学のアヴィ・シュライム、そしてハイファー大学のイラン・

パペである。それぞれの研究の射程に関しては、モリスはパレスチナ難民問題の

起源 (Morrris,1987) を、また、シュライムはシオニストとトランスヨルダン

のアミール・アプドゥッラー・イプン・フサイン (1882-1951) との関係

(Shlaim, 1988) を、さらに、パペはアラプ・イスラエル紛争へのイギリスの政

策 (Pappa,1988) を、それぞれ論及の対象としている。三人の基本的な姿勢は

フラパンの議論の方向と一致しているが、それぞれフラパンよりも対象を限定し

て、より厳密かつ詳細な「新しい歴史記述 (NewHistriography)」を試みたも

のである 00)。

1.パレスチナ難民問題の発生ーモリスの「修正主義」的見解一

モリスが「修正主義」学派の一人とみなされているのは、「正統」派の言説を

政治的プロパガンダとして批判し、新たに公開された公文書の史料批判に基づい

て、パレスチナ難民問題発生の過程を再構成したからである。その際、いかにし

て、そして、なぜ、パレスチナ・アラプが難民となり、戦争終了直後の時期もど

うして難民であり続けたのか、つまり、なぜ故郷に帰還できなかったのか、を問

う。モリスが叙述に当たって念頭に置いているのは、パレスチナ・アラプの難民

化に関してアラブ側、イスラエル側によるプロバガンダともいうべき説明の仕方

である。すなわち、アラプ側は、パレスチナ・アラプの追放は、シオニストの政

治的・軍事的戦略の一部としてあらかじめ決定、立案された計画にしたがったも

の、と主張する。他方、イスラエル側は、パレスチナ・アラプが避難＝離散した

のはイスラエルによる強制ではなく、自らの意思であるか、もしくは、パレスチ

ナ人指導者またはアラプ諸国指導者によってそうするように勧告されたか、命令

されたためであるという公式見解を表明してきた。双方の見解に対して、モリス

はある特定の要因のみを強調する恣意的な議論 (single-causeexplanation) と

-195-



して排した上で、 1947年から49年の間に70万人ものアラプが、ユダヤ人／イスラ

エルによる支配領域を離れたのは「いくつか段階があり、多様であり、また複雑

でもある (multi-staged,varied, and complex)」と主張する。そしてモリスは

次のように述べる。「パレスチナ難民問題は戦争そのものから生じたのであり、

ユダヤ側、アラプ側の双方が意図したものではなかった。難民問題はそのほとん

どが、最初のアラプ・イスラエル戦争を特徴づけるアラプ・ユダヤ双方の恐怖と、

長引く苦々しい戦闘の副産物であった。部分的には、ユダヤ人の軍司令官や政治

家による恣意的な行動によるものである。同時に、（責任）程度は（ユダヤ人よ

りも）低いとはいうものの、アラプの軍司令官や政治家の行動の帰結ともいえる」

(Morris, 1987, p.286)。つまり、モリスは、難民問題の発生はパレスチナにお

けるアラプ人口とユダヤ人人口の混住状態を勘案すると「不可避」であった、と

結論づけるのである。

モリスの結論それ自体はアカデミックな研究の性格からして控えめであるのは

当然であったが、マパム党員という明確な政治的な立場からのフラパンの議論と

は違って、学術的研究（ケンプリッジ大学出版部の中東研究シリーズの一冊）と

して発表されたために、その反響は予想外に大きかったといえる (10。

それでは、モリスはどのような叙述を行っているのか。彼はパレスチナ・アラ

プの避難＝離散を1948年戦争前後の諸事件に対応させて、次の4つの段階に分け

る。すなわち、①1947年12月から1948年3月まで、②1948年4月から 6月まで、

③1948年7月9日から18日まで、④1948年10月から11月までの194紗F戦争の期間、

に分類し、さらに追加的に、戦闘がすでに終了した1948年11月から1949年7月ま

での期間を境界線沿いの「トランスファーと追放 (populationtransfers and 

expulsions)」として特徴づける。

モリスの記述にしたがって、第2段階に重点を置き、第4段階までの特徴をか

い摘んで説明する。まず、第 1段階①は、国連パレスチナ分割決議からダーレト

作戦(12)が実施されるまでのパレスチナ内戦の段階である。この時期の避難＝離

散を、分割案でユダヤ人国家に指定された領域に入った諸都市、特にハイファー

とヤーファー、そしてユダヤ人が多数派を占める西エルサレムからの、社会的に

上層および中間の階層の人々、つまり裕福で教育を受けた人々が「感染」したか

-196-



のように、親戚のあるナープルス、アンマーン、ベイルート、ガザ、そしてカイ

ロなどヘ一時的に避難し始めたことで特徴づける。このような比較的裕福な階層

がパレスチナを離れることは、この階層に属する人々が担っていた社会的な機能

が停止することを意味した。またイギリス軍もすでに撤退準備を始めており、避

難するあても金銭的な余裕もない都市下層の人々や農民は自分たちだけが取り残

され、シオニストの脅威に曝されていると感じざるをえなくなった。にもかかわ

らず、都市下層および農民にとって住んでいる場所を離れることはそのまま貧困

のどん底に落ちることを意味したので、辛うじて思い止まった。モリスは「1948

年4月までに、特に都市のパレスチナ・アラプに浸透した崩壊感と「激しい動揺

(falling apart)」という感覚の広がりと深さを理解することなしに、その後の

大規模な避難＝離散を説明することはできないだろう」としてこの時期の心理的

要因の重要性を強調する (ibid.,p.287)。

第2段階②は、 1948年4-6月のハガナ、エツェルおよびレヒ(13)による軍事

攻勢からアラブ諸国のパレスチナ侵攻、そして第1次停戦までの時期である。こ

の時期がパレスチナ・アラプの避難＝離散を考える上で決定的であった。第1段

階で準備された心理的要因に加え、シオニスト側によってパレスチナ・アラプの

軍事勢力が打ち破られるのを目撃した都市下層民および農民は盲目的なまでのパ

ニックに陥った。ハガナの情報関係の報告書の表現を借りれば、パレスチナ・ア

ラプは「避難病 (psychosisof flight)」（ibid.）にとり憑かれた、とモリスは

説明する。この時期にテイベリアス、ハイファー、ヤーファー、ベイサーン、サ

ファドなど、ユダヤ人国家予定地内にあったアラプ・ユダヤ混住都市はシオニス

トの手中に陥落した (ibid.,pplOl-110)。

シオニストによる軍事攻勢が避難＝離散を直接、間接に引き起こしたという主

張に関してモリスは言及する。彼は、シオニストによるパレスチナ人追放命令が

一部ではあったが、出された事実を確認し、さらにその命令の波及効果について

も議論する。すなわち、戦略的重要地点や、ダーレト計画が適用された地域では

追放命令が出され、 10余の村が追放の対象となったとする。その追放理由を次の

ように説明する。「占領軍は守備隊を残す必要性がないようにしなければならな

かった。人員不足のハガナ／イスラエル国防軍が前線の後方のアラプの村落を無

-197-



人にしておきたいと考えたのは理解しうることである」 (Silberstein,1991, P.4 

4)。モリスは同時に、アラプ側も20余数の村落にすぎないが、軍事的・政治的理

由から退避勧告を出している事実を指摘する。

もっともポレミカルなテーマである「虐殺要因 (atrocityfactor)」について

もモリスは議論する。「アラプ村民や都市民は、もしユダヤ人が勝利すれば、ア

ラプ軍が、敗北したユダヤ人に対して行ったこと（エルサレムとヘプロンの間に

位置する、 4つのキプーツのあるエツイヨーン・プロックで5月に実際に起こっ

た）を、逆の状況で自分たちに対しても行うだろうという恐怖に駆られ逃げ出し

た。ユダヤ軍が行った実際の虐殺（主にデイル・ヤースイーン (14)) もこのような

恐怖を強める結果となった。（虐殺事件は）アラプのメデイア、特にアラプ高等

委員会のスポークスマンによって声高に、そして継続的に誇張されて広められた

ためでもある」 (ibid.,p.46)。

さらに、この第2段階の時期における避難＝離散はどの程度までイシューヴな

いしはアラブの方針によるものなのかを問う。まず、イシューヴから見ると、 19

48年4月までユダヤ人国家予定地内およびそれ以外の場所においてもアラブ住民

を追放する公式の計画はなかったとする。パレスチナ人研究者「ワーリド・ハー

リデイー (15)のようなアラプの宣伝者（プロパガンディスト）」（ibid.,p.46)が描

写するのとは異なり、 3月に立案されたダーレト計画はアラプ諸国の侵略に対す

る準備の必要性から生まれたものであったとしつつも、しかしダーレト計画がそ

れぞれの前線レベルでは指揮官の状況判断に任され、敵対的行動をとるアラプ村

民、あるいはその潜在的分子の追放は行われたとする (16)。つまり、第2段階では

政治指導者ないしは参謀総長レベルではアラプ住民追放に関する議論が行われた

事実はなかったが、しかしユダヤ人国家予定地にできるだけ少ない数のアラプ住

民しか残さないという暗黙の了解はあったと結論づける。実際、アラプとの共存

を訴え続けたマパム系の指揮官でさえも「戦場の現実」のなかでは党中央の指令

を忠実に実行することができなかった (Morris,1987, p.289)。

他方、アラプ側にはパレスチナ・アラプの避難＝離散に対して統一的かつ一貫

性のある方針をもっておらず、したがってどのようになすべきかに関して適切な

ガイドラインや指示を与えることができなかったとする。一部の地域（例えば、

-198-



ハイファーやエルサレム）では現地パレスチナ・アラブの武装勢力が住民の避難＝

離散を阻止する努力を行ったものの、アラプ高等委員会は避難＝離散に対する包

括的な方針をまだもっていなかった。アラプ諸国に至っては、何が現実に起こっ

ているのかを把握するだけで、パレスチナ・アラプの追放阻止のためイギリスを

通じてシオニストに圧力をかける努力をした形跡すらないとする。その理由とし

て「おそらくダマスクス、カイロ、アンマーンの政治家たちは（ハーッジ・アミー

ン・アル）フサイニーと同様、イギリス撤退直後、パレスチナヘの武力侵攻を正

当化するためのいい口実になることを理解していたからだろう」 (ibid.,p.290) 

とモリスは解釈する。アラプ諸国（トランスヨルダン、アラプ高等委員会）はパ

レスチナ侵攻直前の 5月始めになって初めて、パレスチナ・アラプに対してパレ

スチナに留まるか、すでに離れてしまった場合はすぐに戻るよう指示を出した。

しかし実際は戦闘のために帰還は不可能になってしまっていた。

パレスチナ・アラプの帰還を認めるか否かの問題は第 1次停戦が近づくつれて

イスラエルにとっては深刻な問題となった。イスラエルに対するアラブ諸国、ア

メリカ、国連などの帰還承認の圧力が高まる中、ベン・グリオンは対外的（特に

対米、対国連）、対内的（特にマバム）関係を考慮して、 6月16日の閣議で、戦

争中は帰還を認めないが、戦後の方針については改めて検討するという決定を行っ

た。ベン・グリオンのこの決定により、国内的には、アラプ・ユダヤの共存を唱

え、「平和志向」の難民には帰還を認めるように主張する、同じ連立与党である

マパム党を宥和することができたため、挙国一致内閣は維持され、内閣瓦解とい

う危機は回避された。しかし、実際には1948年以降、アラプ居住区は破壊され、

農地は没収され、ユダヤ人新移民がアラプ村落に入植して、パレスチナ・アラプ

の帰還は物理的に不可能になる状況ができつつあった (ibid.,pp.155-196)。

第1次停戦が終了してモリスの区分による第3段階③に入ると、イスラエル側

の攻勢が始まった。まず、 7月に第3のパレスチナ・アラプ難民の波が起こり (17)、

さらに、 10月から11月にかけて第4の難民の波が発生した。 7月以降、シオニス

ト政治指導部の明確な決定はなかったものの、イスラエル国防軍によるアラプ住

民の追放の機運が醸成されてきた。これは第 1次停戦までの戦闘でアラブ住民を

排除したユダヤ人国家設立の可能性が現実味を帯ぴたものとなったからである。

-199-



さらに、アラブ諸国がパレスチナ・アラブ住民にパレスチナに留まるように呼び

かけ、新たなパレスチナ難民を自国領内に受け入れることを拒否し始めると、そ

れに呼応して、イスラエル国防軍による追放は激しくなった。しかし、アラブ・

キリスト教徒に関しては、ムスリムに比較して、より多くパレスチナに留まらせ

る方針が7月にはベン・グリオンによって打ち出された (ibid.,ch.6 & ch-.7)。

モリスの議論に関する検討は第4段階④までに留めるが、ベン・グリオンは戦

勝者としての衿持からアラブ諸国との妥協を排除し、さらに、イスラエル世論を、

パレスチナ・アラブ難民の帰還の拒否の方向に導くことにも成功した。国連、ア

メリカによる調停にもかかわらず、難民帰還のための交渉はすべて失敗に帰した

ことは歴史が語るところである。

2. シオニストとアブドゥッラーの「共謀」ーシュライムの「修正主義」的見

解一

シュライムは670頁余りの大著 (Shlaim,1988) において、シオニストとアブ

ドゥッラーの相互の協力関係を中心に、 トランスヨルダンの成立 (1921年）から

アブドウッラーの暗殺 (1951年）までの30年間にわたる両者の関係史を叙述して

いる。シュライムの研究が「修正主義」と目される所以は、シオニストとアブドウッ

ラーは秘密交渉を行ってバレスチナを両者で分割するという共謀 (collusion)

を行い、パレスチナ・アラブをその共謀の犠牲にしたと指摘したためである。さ

らにこの論点に関連して、イギリスは国連パレスチナ分割決議を事実上、骨抜き

にするためにハーシム家とシオニストの共謀に加担し、パレスチナ・アラブのた

めの独立国家の設立を妨害した共犯者 (accomplice)である点を明らかにしたこ

とも付け加えることができる (18)0 

ここでは、前者のシオニスト・アブドウッラー関係に論点を絞って、シュライ

ムの議論を紹介したい。まずシュライムは、シオニストに対するアブドゥッラー

の態度を決めた4つの基本的な要因を挙げる。すなわち、①アブドゥッラーの領

土拡張欲。彼はトランスヨルダン設立当初は大シリア案を夢見ていた。しかし第

2次世界大戦後はその目的を、ユダヤ人自治を含むパレスチナ全土の領有に限定

-200-



したが、シオニストの拒否にあうと、さらに分割案のアラプ国家領域の占領に目

標を設定し直した。②アプドウッラーはイギリスに全面的に依存しているが故に、

アラプ世界で孤立していた。③イギリスとの関係。イギリスとの関係こそがアプ

ドウッラーの権力の源泉であり、同時に制約となった。つまり、アブドゥッラー

はイギリスの意向に逆らって行動することができなかった。④アブドウッラーは

シオニストを豊かな財源をもつ強力な勢力と信じており、他のアラブ指導者とは

異なり、自らの目的を達成するためにシオニストを利用しようとした (ibid.,

pp.32-39, pp.614-616)。

他方、シオニスト指導者もアラプの敵対の壁の突破口として、シオニストの主

張の正当性を承認させるためにアプドウッラーを同盟者として利用しようとした。

シュライムによれば、シオニストが彼を同盟者として利用しようとした理由は次

の通りであった。すなわち、①アプドウッラーの政治的現実主義。彼は1930年代

から1940年代にかけてパレスチナにおける力の均衡がユダヤ人コミュニティの方

に傾いたことを明確に認識していたため、ユダヤ人と協力する方が得るものが多

いと判断した。②トランスヨルダンがナープルス、エルサレム、ヘブロンなどの

アラプの中心地に近いという地理的要因。③アラプ軍団は他のアラプ諸国の軍隊

よりも優れているというシオニストの認識。イギリスのパレスチナ撤退後起こる

ことが予想される戦闘の際、アラプ軍団の中立化がシオニストの軍事的な目的達

成にとってきわめて重要になってくる点を考慮した (ibid.,pp.616-617)。

シオニストとトランスヨルダンとの関係はパレスチナにおけるアラプとユダヤ

人の激しい敵対的な対峠とは対照的に常に良好であった。 1930年代始めにはアプ

ドウッラーはシオニストに対してトランスヨルダンヘのユダヤ人入植のために土

地の賃借まで計画したが、彼の側近の反対のため挫折した。第2次世界大戦後、

ユダヤ機関はエジプトのバクル・スイドキー首相 (1890-1937) と交渉してエジ

プトによるシオニストヘの支援を期待したが、 1946年、スイドキー首相は暗殺さ

れてしまった。そのため、シオニスト外交においてアプドウッラーとの友好関係

の樹立の必要性が高まった、とシュライムは述べる (ibid.,p.617)。

1946年8月、エリヤス・サスーン・ユダヤ機関政治局アラプ課長 (1902-78)

はアプドウッラーと会見を行い、第2回目にはシオニストヘの協力の代償として

-201-



彼に 5千ポンドを手渡した。また、国連パレスチナ分割決議案が採択される数日

前の1947年11月、アプドウッラーはゴルダ・メイール・ユダヤ機関政治局長（

1898-1975) と会談を行い、そこで国連分割案とは別個に、両者は分割案におけ

るアラプ国家予定地（中央パレスチナ、後のヨルダン川西岸）をヨルダン (1946

年5月、国名をヨルダン・ハーシム王国と改名）に割り当てることを確認した。

そのため、アプドウッラーはアラプ軍団による占領のための準備を行った。さら

に、 1948年2月に行われたタウフィーク・アプルフダー・ヨルダン首相 (1895-

1965) とアーネスト・ベヴィン英外相との会談において、アラプ軍団による中央

パレスチナの占領がイギリスによって承認された。イギリスは、国連分割案の実

施はうまく行かないと確信すると同時に、アラプ諸国がパレスチナをめぐって争

奪戦を行うことも歓迎できなかったからであった。したがって、ユダヤ人国家が

設立された後、その他のパレスチナの地域、すなわち中央パレスチナをアブドゥッ

ラーによって併合させれば、ヨルダン・イギリス同盟条約にしたがって、新たな

併合地域にイギリス軍施設を拡大することができ、パレスチナにおけるイギリス

の軍事的な権益は確保できるという見通しをもっていたからであった。しかし当

然ながら、イギリスは公的には国連分割決議の実施を妨害するとは明言せず、ま

た、アプドウッラーによる中央パレスチナの占領計画に対しても明確な言質を与

えなかったものの、パレスチナ・アラプの独立国家設立は阻止するという点は確

認した。なぜなら、パレスチナ・アラプ指導部は、全パレスチナに国家を設立す

るという意向を明確にしていたため、英、ヨルダン、シオニストと利害が対立し

ていたからである (ibid,pp.122-159)。

しかしアプドウッラーにとって国内状況を一変させる事態が生じた。すなわち、

国連パレスチナ分割決議以降、パレスチナが内戦状態になり、 1948年4月にはシ

オニスト側がユダヤ人国家予定地を軍事的に制圧していく過程で、デイル・ヤー

スイーン村の虐殺が起こり、また、パレスチナ・アラプ難民がトランスヨルダン

に大量に流れ込み、さらに、シオニストに包囲されたパレスチナ・アラプからも

支援要請がなされたからであった。そのため、アプドウッラーはアラプ諸国から

の圧力も相侯って、少なくとも表向きにはシオニストと軍事的に対峙する姿勢を

とらざるをえなくなった (ibid.,Ch.6-7 pp.160-230)。

-202-



このような状況に遭遇して、ユダヤ機関側はアプドウッラーが翻意したのでは

ないかと懸念し、委任統治の終了する（つまり戦争勃発の）数日前、再びゴルダ・

メイールをアンマーンに派遣した。メイールとの会談で、アプドゥッラーは先の

秘密合意通り、中央パレスチナのみを占領する意向であり、その目的達成のため

にはバレスチナ・アラプ民族運動とその指導者が障害となるという認識には変化

はなく、さらに、アラプ軍団がシオニストと闘うことは、彼にとって「敵」であ

るアラプ諸国を利するだけになるので、ユダヤ人との全面戦争は行わない旨を再

確認したのである。しかし、 トランスヨルダンがアラプ諸国軍（その最高司令官

はアプドゥッラーであった）の一翼として参加することを阻止するという目的を

メイールが達するにはすでに時機を逸していた (ibid.,pp.205-214, p.619)。

パレスチナ戦争への参戦の動機に関して「修正主義」学派の重要な論点は、ア

ラプ諸国はユダヤ人独立国家それ自体が脅威になるがゆえにパレスチナに侵攻し

たのではなく、アプドウッラーが中央パレスチナを占領することによって大シリ

ア構想という以前からの野望達成の第一歩となることを阻止するためであったと

いう点である。アプドウッラーも他のアラプ諸国のそのような意図を認識してい

たため、アラプ連盟の軍事専門家が作成した侵攻計画を有名無実化するために逆

にアラプ諸国軍連合司令長官になることに執着した、とシュライムは説明するの

である (ibid.,p.619)。

アプドウッラーはパレスチナ戦争開始後の第 1週までに、当初の目的であった

中央パレスチナを占領した。アラプ軍団とイスラエル国防軍との衝突としては、

分割案では国際管理地域に指定されたエルサレムをめぐる戦闘があったが、全体

としては両軍とも秘密合意にしたがって軍事目標を限定した作戦展開を行った。

第1次停戦後の 7月における10日間の戦闘においても、イスラエル軍によるエジ

プト軍支配下のネゲヴ攻勢に対して、アプドウッラーは後方から「同盟国」エジ

プトを支援することなく、「中立」的立場をとった (ibid.,pp.231-278)。

休戦交渉は戦争の延長ではあるが、ここでは取り上げない。休戦協定に関する

シュライムの論点を簡単に述べておく。すなわち、アプドウッラーがイスラエル

との和平条約の締結を望んだにもかかわらず、それが失敗に終わったのは、アラ

プ諸国との戦闘に勝利したイスラエルによる自身の強さの衿持に由来するトラン

-203-



スヨルダンヘの期待の低下、そして占領によって国内にパレスチナ人を抱え込ん

だアプドウッラー自身の政治的基盤の弱さのためであったことを指摘する。結果

的には、アプドウッラーはヨルダン川西岸占領の代償を自らの死（暗殺）で贖わ

なければならなかったのである (ibid.,pp.621-622)。

3. アラプ・イスラエル紛争に対するイギリスの政策ーパペの「修正主義」的

見解一

シュライムが指摘しているように、アーネスト・ベヴィン外相はシオニストの

評価では、イギリスの反シオニスト的政策の張本人であり、「新生ユダヤ人国家

を噛み殺すためにアラプ諸国軍を解き放った巨大な鬼」 (Shlaim,p.618)であっ

た。このような残酷なイギリスのイメージは、 1939年白書以降のイギリスのシオ

ニスト政策に起因する悲劇的な過去（例えば、ナチスの迫害から逃れたユダヤ人

難民のパレスチナヘの受入れ拒否など）が、シオニストによる対英イメージに反

映されたものとみなすことができる。ところが、「修正主義」的見解によればこ

のイメージは訂正されなければならないことになる。

パペは「修正主義」学派とみなされてはいるものの、アラプ・イスラエル紛争

に対するイギリスの政策を、その中東政策の中で控えめに位置づけている。ここ

ではパペの議論のなかでもイギリスの「大トランスヨルダン」政策に関する論点

に焦点を絞って紹介しよう。

パペの議論は、イギリスによるパレスチナ委任統治が終了したとしても、スエ

ズ運河防衛という観点からはパレスチナの戦略的重要性には何ら変わりのないこ

とが前提となる。つまり、イギリスは委任統治終了後、パレスチナにおける自国

の権益をいかに維持していくか、に腐心する。パペはこの点に関して、委任統治

後のイギリスのパレスチナ政策の柱を「大トランスヨルダン (GreaterTrans-

jordan)」政策であると特徴づける。つまり、シュライムの見解の検討において

も指摘したように、イギリスは、国連パレスチナ分割決議におけるアラプ国家予

定領域（中央パレスチナ）をトランスヨルダンに併合させることによって、パレ

スチナでの影響力をトランスヨルダンを通じて維持するという政策を立案した。

当然、この構想には新生ユダヤ人国家の存在は既成事実として組み込まれてい

-204-



た。イギリスはシオニストとの過去の苦い経緯にもかかわらず、第2次世界大戦

後の新たな状況に柔軟に対応した。つまり、イギリスは老練な現実主義をここで

も遺憾なく発揮しているとパペは評価する。この新政策の実現のための第一歩は

トランスヨルダンによる中央パレスチナ（つまりヨルダン川西岸）の併合をつつ

がなく実施することであった。この実施を監視する役目が、 トランスヨルダン設

立以来イギリスの利益代表としてアンマーンに駐在し、英大使でもあったサー・

アレック・カークプライド (SirAlec Kirbride)であった。カークプライドは

英外務省と同様、パレスチナ化したヨルダン（またはパレスチナ独立国家）は必

ずや反英的な共産主義の拠点になるであろうという認識をもっていたので、ハーツ

ジ・アミーンの影響力は抑制する必要性を強調した。

イギリスにとって「大トランスヨルダン」政策の成功のための鍵はイスラエル

によるヨルダン川西岸への攻撃を阻止することであった。この点に関しては、シュ

ライムの議論で紹介したように、戦争前にシオニストとトランスヨルダンが共謀

した密約によって攻撃は阻止された。アブドウッラーはさらにイスラエルとの関

係を進めようとしたが、側近からの反対でそれ以上進むことはできなかった。イ

ギリスは戦争中はシオニストとの接触がほとんどなかったので、アメリカがシオ

ニストヘ圧力を加えてくれることを期待した。

イギリスによる「大トランスヨルダン」政策の成功は、イスラエル建国がアラ

プ諸国、特にエジプトとの関係の決定的悪化へと結ぴつかなかったことで証明さ

れた。つまり、アラプ・イスラエル紛争と、英軍のスエズ運河地帯の駐留が原因

となっていたイギリス・エジプト間の危機との間にはいかなる繋がりも因果関係

もない、という英外務省の状況判断は妥当であったとパペは評価する。換言すれ

ば、英外務省は1950年代初頭にはアラプ・イスラエル紛争をたんにイスラエルと

ヨルダンの領土的問題とみなした。イギリスの立場からすれば、両国とも西側寄

りの立場（朝鮮戦争での西側支持に顕著に現れた）を堅持していたので、ソ連の

脅威という冷戦の文脈ではアラプ・イスラエル紛争は相対的にその重要性を低く

見積もることが可能であったのである (Pape,1986, pp.209-213) <19> o 

シュライムとパペの論点はともにトランスヨルダンを言及の対象としているた

め重なる部分も多い。しかし、パペはむしろイギリスの外交政策に重心を置いて

-205-



議論しているため、モリスやシュライムほど「修正主義」的な見解は前面に出て

いない点をその特徴として指摘することができよう。

V. アラブ及びパレスチナ人の視点ーむすびに代えて一

本論では、 1948年戦争を契機とするイスラエル建国およぴパレスチナ難民問題

発生に関する「修正主義」学派の議論を次のように検討した。まず、このような

議論の起こったイスラエルの国内的な背景を説明し、次にマパムの活動家フラパ

ンによる「正統」派の議論の総括的な整理を紹介することで「修正主義」の議論

の全体像を把握し、さらに、「修正主義」学派と目される三人の研究者による議

論をそれぞれ具体的に紹介した。

ところで、ここで改めて注意を喚起したいのは、「修正主義」の議論はあくま

でイスラエルおよびユダヤ系の研究者が中心となって展開されているという点で

ある。「修正主義」的な言説がことさらに重要な意味をもつのは、「正統」派シオ

ニスト的な言説が「神話」として疑いももたれず、日本を含む欧米世界において

広く流通していたからにほかならない。つまり、「修正主義」の出現は、「神話」

の発信地から脱「神話」化が起こった点において、画期的であったことを銘記し

なければならないのである。

筆者自身がこのような「修正主義」的な議論に関心をもつようになったのは、

ヨルダン滞在中 (1984年10月から1987年3月まで）の、首都アンマーンに在住す

る一人のパレスチナ人との交流を契機としてだった。故郷を去らざるをえなかっ

た、あるパレスチナ村落の住民にとつて1948年の離散の体験はどんな意味をもっ

たのかをかつて論文にまとめたことがあった②）。パレスチナ人たちは今やっと離

散の体験を語り始めたばかりである。しかし、パレスチナ難民の証言はモリス、

シュライムの発掘した事実と多く点で符合するのである。

モリス、シュライムのように文書史料に依拠しなければ学術的な価値はないと

いう狭義の「歴史学」の立場に立つならば、難民たちの証言などは「歴史」的事

実の再構成のための史料には値しないであろう。もちろん、この二人の研究者は

議論そのものがポレミカルなことを十分に意識している。したがって、インタヴュー

-206-



などの非文書史料への依存だけでは足をすくわれかねないので、意図的かつ戦略

的に非文書史料を排除していることは当然のことである。

それでは、「修正主義」者の議論ではほとんど言及の対象とならなかったパレ

スチナ人は「修正主義」的な問題提起をどのようにとらえてきたのか。パレスチ

ナ人研究者は「修正主義」学派の議論とは一切無縁のところで、また、はるか以

前からアラビア語による著作を発表してきた。そこで、パレスチナ人を中心とし

たアラプによるいくつかの文献について簡単に触れてみたい。

管見の限りでは、フセイン国王がヨルダンとヨルダン川西岸との法的・行政的

関係が途絶する旨の演説を行って以降 (1988年7月）、ヨルダンにおいては長い

間発禁になっていたアラビア語の著作が少なくとも三点、東エルサレムにおいて

再版になった事実がある。すなわち、一冊はパレスチナ戦争でアラプ軍団のエル

サレム地区司令官であったアプドウッラー・アッ・タル大佐のメモワール (al-

Tall, 1959)、そして、二冊目はハーシム家とアラプ民族運動の関係を批判的に

研究していたアニース・サーイグによる、ハーシム家とパレスチナ問題との関係

を論じた研究 (Sayigh,1966)、さらに、エルサレム生まれの歴史家アーリフ・

アル・アーリフが、ムスリムの伝統的な歴史書のスタイルで叙述した 6巻本の19

48年戦争の記録 (al-、Arif,1956)である。

タルはヨルダン北部の中心都市のイルビドの名家出身の軍人であり、 1948年戦

争後イスラエルと和平交渉に入ろうとしたアプドウッラー国王と、また、軍での

昇進を阻むアラブ軍団のイギリス人司令官グラップ・パシャと衝突し、 1950年1

月にエジプトに亡命、アプドウッラーとシオニストとの間の秘密協定の文書を暴

露したという人物である。彼の著作を通じてアラプ世界ではアプドウッラーとシ

オニストとの「共謀」は周知の事実となった。さらに、パレスチナ人研究者サー

イグがより精緻な研究としてその「共謀」の詳細を発表したため、シュライムの

指摘はむしろアラプ世界の知識人の間では「常識」の部類に属していたといって

いい。だからこそ、ヨルダンでは長い間発禁になっていたのである。

もちろん、シュライムらの「修正主義」学派の研究者の立場に立っていえば、

例えば、モリスがパレスチナ人研究者ハーリディーに向けた批判同様、タルにし

ても、サーイグにしても、史料に依拠していないために政治的プロパガンダに壁

-207-



しており、厳密な意味での学術研究とはいえない、と反論することであろう。し

かしながら、そのような姿勢をとり続けるかぎり、アラプ諸国において公文書が

公開されない間は永遠に学術的な研究はなしえないという悲観的な結論に至らざ

るをえなくなる。すなわち、公文書に依拠していないが故に、「学術的」ではな

いと批判するのは、建設的な「批判のスタイル」とはいえず、不毛である。

アラプ・イスラエル紛争を背景とする、アラプ研究者によるアラビア語の研究

と、「修正主義」学派の研究のズレに関する詳細の検討については、後日を期す

ほかはない。ただ、ここで指摘しておきたいのは、「正統」派の研究者から「修

正主義」学派への「批判のスタイル」と、「修正主義」学派からアラプ研究者へ

のぞれとは共通性があるという点である。今後、アラプ研究者とイスラエル研究

者の溝を埋め、われわれ外国人研究者も不毛な議論の応酬に陥らないためにも

「正統」派研究者による「修正主義」学派への批判は示唆的であるように思われ

る。少々長くなるがそのくだりを引用してみたい。

「修正主義学派は研究の焦点を次の問題に絞っている。すなわち、和平のため

の機会を逸してしまったのかどうか。誰がその和平の失敗の責を負わねばならな

いのか。議論することができる、ないしは議論すべき神話であるとか、承認済み

の真実とは何なのか。修正主義学派は、しかしながら、いくつかの欠陥を抱えて

いる。すなわち、出発点がアカデミックというよりも、政治的、倫理的であるか

らである。修正主義学派はアラプ側史料ではなく、イスラエルや欧米の史料にほ

ぽ全面的に依拠しているため、均衡を欠いた描写を行う結果になっている。そし

て必ずしも重要でない感情的な問題を取り上げる。…しかし修正主義学派は少な

くとも一つだけ重要な貢献をした。すなわち、アラプ・イスラエル関係に関して

イスラエルにおいて支配的であった伝統的歴史記述や正統派的見方のきわめて深

刻な弱点を顕にしたことである。ただし、正統派的見方を訂正し、洗練する必要

性は認めても、修正主義歴史家の行った議論すべてを必ずしも受け入れる必要な

どないのである」(21)。

「修正主義」学派への批判を行ったイタマール・ラビノヴィッチ・テルアビプ

大学教授はマドリート会議以降、シリアとの和平交渉団の団長を務め、現在は駐

米イスラエル大使に就任している。ラビノヴィッチ教授の外交実務へのコミット

-208-



メントに示されるように、現在では「修正主義」学派、特にシュライムの提起し

た論点はむしろ和平交渉と密接に関わる形で展開しているといえる。つまり、巻

末の参考文献で挙げたヘプライ語の研究 (Shueftan,1987 ; Ran, 1991) の目

ざすところも、歴史研究でありながら、将来のパレスチナ独立国家のあるべき形

態を「ヨルダン・オプション」との関係でとらえている点を指摘できよう。

1993年9月に調印された暫定自治協定の将来に引きつけていえば、イスラエル

側の思惑はパレスチナ完全独立国家ではなく、やはりヨルダンとパレスチナとの

なんらかの形の連合、連邦の国家の設立であることは大方が同意する点である。

「修正主義」学派の提起した問題がイスラエルにおいては「ヨルダン・オプショ

ン」との関係で展開している事実を考えると、問題自体がきわめて生々しいアク

チュアリティに支えているのである。ラビノヴィッチは現在では自ら「アクチュ

アリティ」の渦中にいるわけであり、その意味で、非アカデミックな政治主義、

倫理主義といった決まり文句で批判するだけでは、「修正主義」学派の提起した

諸問題を矮小化してしまう危惧を筆者は感じるのである (22)。

（注）

本論は1993年3月4日の大阪外国語大学アジア研究会での報告に基づいているが、 1993

年6月12日に西南学院大学で開催された九州法学会での報告とも一部重複している。

(l)本論で使用する「修正主義」 (Revisionism)は論争者の間でも使われている用語

である。論争者は直接言及してはいないが、アメリカにおける「冷戦の起源J論争

の影響を見て取ることもあながち的外れとは言えないであろう。すなわち、時期的

にも一致する米ソ対立をイスラエルとアラプ諸国との対立に比するという姿勢が感

じられるからである。「冷戦の起源」論争がアメリカ史そのものの再検討に及んだよ

うに、イスラエルにおける論争でも同様の方向性を見せている。その意味で有益な

視点を提供してくれる次の二つの対照的な研究がある。永井陽之助「冷戦の起源一

戦後アジアの国際環境一j（中央公論社、 1978年）、 B.J．バーンスタイン編（琉球大

学アメリカ研究所訳）「ニューレフトのアメリカ史像一伝統史学への批判ー」（東京

大学出版会、 1972年）。

-209-



(2)ベン・グリオン自身は膨大な量の著作と資料を残した。彼はすでに歴史評価の対象

として研究が進められているが、最近の研究としては次の文献を参照。 RonaldW. 

Zweig (ed.), David Ben-Gurion : Politics and Leadership in Israel, 

London/ Jerusalem : Frank Cass/Yad Yizhak Ben-Zvi, 1991. 

(3) プラック・パンサー運動自体に関しては次の論文を参照。 EricCohen, "The 

Black Panthers and Israeli Society", The Jewish Journal of Sociology, 

Vol.14, No.l, pp.93-109.もっとも詳細な研究はベルンシュタイン・ハイファー

大学教授の次の博士論文であろう。 DeborahBernstein, The Black Panthers 

of Israel 1971-1972: Contradictions and Protest in the Process of Nation-

Building, Ph.D. Thesis, University of Sussex, 1976. 

(4)ユダヤ教の急進的な宗教運動に関する研究は枚挙にいとまがないが、英語による包

括的な研究としては次の文献を参照。 IanS. Lustick, For the Land and the 

Lord : Jewish Fundamentalism in Israel, N.Y. : Council on Foreign 

Relations, 1988 ; Ehud Sprinzak, The Ascendance of Israel's Radical 

Right, N.Y./Oxford : Oxford U.P., 1991. 

(5) リクード政権成立を分析した論文集としては、 DanCaspi, Abraham Diskin 

and Emanuel Gutmann (eds), The Roots of Begin's Success : The 1981 

Israeli Elections. London / N.Y. : Croom Helm / St. Martin's, 1984. 

また、本論1Iの記述にあたって特に参照した研究は、 ErikCohen, "The 

Changing Legitimation of the State of Israel",in P. Y. Medding (ed.), 

Israel : State and Society, 1948-1988, Studies in Contemporary Jewry, 

An Annual, Vol.V, N.Y. / Oxford : Oxford U.P., 1989, pp.148-165. 

(6)ここで使用する「正統」学派とは、ダヴィド・ベン・グリオンに代表されるイスラ

エル建国当時のシオニスト指導者たちの言説およぴそれを正当化するイデオローグ

を指す。現在では、ベン・グリオンの評伝を執筆したシャブタイ・テヴェト

(Tevet, 1987)の一連の論考が「正統」学派を代表するとみなされている。しかし

「正統」学派的言説は、イスラエルでの一般的通念の形成において重要な媒体となっ

た教育からマスコミに至るまで広く流通していることを強調しておきたい。このよ

うな状況の中で、歴史学はいうまでもなく、政治学、人類学、文学の分野にまたが

-210-



り、イスラエル・アラプというマイノリティまでも議論の対象として、この「正統」

学派の言説に挑んだ注目すべき論文集として「イスラエル史の新しい見方ーイスラ

エル国家の黎明期ー」が最近出版された (Silberstein,1991)。

(7)パレスチナ人追放（トランスファー）を「正統」学派の立場から議論した研究とし

て参考文献におけるテヴェト論文 (Teveth,1989)がある。

(8)ハーッジ・ムハンマド・アミーン・アル・フサイニー (1893? ~ 1973) は1920年代

終わりから50年代にかけてのパレスチナ・アラプの民族運動の指導者。委任統治期

にはイギリスによってエルサレムのムフティー（大ムフティー）およびイスラーム

最高評議会議長に任命され、宗教的指導者から民族運動指導者としての頭角を現し

た。パレスチナからの追放 (1937年）後はナチスに接近し、 1948年のパレスチナ戦

争後、エジプト領ガザに全パレスチナ政府を樹立しようとしたが、失敗した。

(9) 1936年のアラブ反乱の際、初めて設立されたが、 1937年、イギリスによって解体を

命じられ、ハーッジ・アミーンを含むパレスチナ・アラプ指導者は亡命した。第 2

次世界大戦後、アラプ連盟によって新たに設立され、ハーッジ・アミーンがその議

長に就任した。パレスチナ戦争ではパレスチナ人軍事組織への軍事支援を行った。

(10) Benny Morris,・ "The New Historiography : Israel Confronts Its Past", 

Tikkun, Vol.3, No.6, 1988, pp.19-32, 99-102.モリスはさらに研究を進めて次

の論文集を新たに出版した。 Idem,1948 and After: Israel and the Palestini-

ans, Oxford : Claredon Press, 1990. 

(11)「修正主義」学派のモリスの議論は新聞報道の対象となった。また、「修正主義」学

派に対する反動から、「デイル・ヤースイーン村の虐殺はなかった」といった議論も

登場した。例えば、歴史家ウリ・．ミルシュタインはこのテーマに関して著書を出版

する予定だと「ハ・アレツ (ha-'Aretz)』紙 (1991年8月9日付）に語っている。

(12) 1945年2月にアレフ作戦が策定されて以来、国連分割決議案などの段階ごとに新た

に策定され、ダーレトはその 4番目の作戦で、ユダヤ人国家設立直前の軍事作戦。

(13)いずれもシオニスト改訂派の軍事組織。エツェルは IrgunTzvai Le'umi（民族

軍事組織）頭文字の略称。 1931年にハガナから分離したので、別称ハガナ・ベート

とも呼ばれる。メナヘム・ベギン元首相は独立戦争時のエツェル指揮官。また、 レ

ヒはLohameiHerut le-Y isra'el （イスラエル自由戦士）の頭文字の略称。レヒ

-211-



は1940年、エツェルから分離、指揮官はアヴラハム・シュテルンで、シュテルン団

とも呼ばれる。

(14)デイル・ヤースイーン村はエルサレムの西にあった人口約400名のパレスチナ・アラ

ブの村で、 1948年4月18日、エツェルが250名余の村民を虐殺した。

(15)エルサレム生まれの米在住の代表的パレスチナ人研究者。ダーレト計画を論じた彼

の論文としてWalidKhS:lidi, "Plan Dalet : The Zionist Blueprint for the 

Conquest of Palestine", Middle East Forum, Vol.37, No.9, November, 

1961, pp.22-28. 

(16) ダーレト計画はイガル・ヤデイン (1917-85)立案による、戦略的重要地域からの

アラブ「一掃」作戦であり、各地域指揮官は、ハイファ周辺のカルマル山とガリー

ル地域ではイガル・アロン (1918-80)、南部のネゲヴではシムオン・アヴィダン

(1912-）であった (Morris,1987, pp.61-131)。

(17) 7月の主要な軍事作戦は、北部のナザレを中心とするデケル作戦、中部のリッダと

ラムレのダニー作戦で、 10-12月には、北部の上ガリールでヒラム作戦、南部では

地中海海岸南部およびネゲヴ北部のヨアヴ作戦があった (ibid.,pp.197-236)。

(18) シュライムは改訂版 (Shlaiin,1990)においては、その叙述をアプドウッラーとシ

オニストに絞り、書名から誤解を招きやすい「共謀 (collusion)」を削除している。

(19)本論に関連した1950年代の状況に関しては、拙稿「1950年代におけるアラブ・イス

ラエル紛争ーイラクおよびエジプトからイスラエルヘのユダヤ人移民を手がかりに

して一」、「国際政治』、第105号、日本国際政治学会、 1994年1月、 30-44頁、参照。

(20)拙稿「パレスチナ人意識と離散パレスチナ人社会ーヨルダンにおけ｀るパレスチナの

「村」の復活を事例としてー」、加納弘勝編「中東の民衆と社会意識」所収、アジア

経済研究所、 1991年3月、 161-210頁。

(21) Itamar Rabinovich, The Road Not Taken : Early Arab-Israeli Negotia-

tions, New York / Oxford : Oxford University Press, 1991, pp.218-219. 

(22)アラビア語史料に依拠していないとするラビノヴィッチの「修正主義」学派への批

判は的を得ているが、その「修正主義」学派の論者でおそらくただ一人だけ、アラ

ブ研究者の仕事を包括的に議論しているのがセラアである。しかし残念ながら、セ

ラァも「アカデミック」の錦の御旗に掲げる「批判のスタイル」のステレオタイプ

-212-



に陥っている。彼の言う「アカデミック」がいかなる政治的な意味を帯びているか

は、彼がヨルダンの王宮歴史家スレイマーン・ムーサーの研究 (Musa,1982) を

高く評価していることからも明らかである。 Avraham Sela, "Arab 

Histri6graphy of the 1948 War : The Quest for Legitimacy", (Silberstein 

1991, pp.124-154)．本論では触れることができなかったが、セラアはアラビア語史

料を駆使しながら「新しい歴史記述」に参加している「修正主義」学派の一人であ

る。彼の論文としては、 Idem,"Transjordan, Israel and the 1948 War : 

Myth, Historiography and Reality", Middle Eastern Studies, Vol.28, 

No.4, October 1992, pp.623-688 ; Idem, "ha-Melekh'Abdallah u-

Memshelet Yisra'el be-Mill;l.emet ha-'Atzma'ut : Bel;l.ina Mel;l.udash （独

立戦争におけるアプドウッラー国王とイスラエル政府との関係、新たな観点ー）”,

Part 1, Cathedra, No.57, September, 1990, pp.120-172 ; Part 2, Cathedra, 

No.58, December 1990, pp.172-193. 

（参考文献）

1.「修正主義」学派関係の文献（英語およびヘプライ語）

Elon, Amos The Israelis : Founders and Sons, New York : Holt, 

(1971) Rinehart and Winston, 1971. 

Flapan, Simha The Birth of Israel : Myth and Reality, New York : 

(1987) Pantheon Books, 1987. 

Morris, Benny The Birth of the Palestinian Refugee Problem, 1947-

(1987) 1949, Cambridge : Cambridge University Press, 1987. 

Pappe, Ilan (1986) Britain and the Arab-Israeli Conflict, 1948-51, London 

Macmillan / St. Antony's, 1988. 

Ran, Yaron 

(1991) 

Shorshei ha-Optziya ha-Yardenit :'Abdallah ue-ha-

Sokhnut ha-Yahudit, Anatomeya shel Ye!Jasim, 1921-1948 

（ヨルダン・オプションの起源ーアプドゥッラーとユダヤ機構、関係

の解剖）． TelAviv : Tzitrin, 1991. 

-213-



Segev, Tom 

(1984) 

Idem (1986) 

Shlaim, Avi 

(1988) 

Idem (1990) 

Shueftan, Dan 

(1987) 

1949 : ha-Yisra'elim ha-Rishonim（最初のイスラエル人），

Jerusalem : Domino, 1984. 

1949 : The First Israelis, Free Press : N. Y. 1986. 

Collusion across the Jordan : King Abdullah, the Zionist 

Movement, and the Partition of Palestine, Oxford : 

Oxford U.P.,1988. 

The Politics of Partition : King Abdullah, the Zionists, 

and Palestine 1921-1951, Abridged edition of Collusion 

across the Jordan, New York : Columbia U.P.,1990. 

Optziya Yardenit : ha-Yishuu ha-Yehudi u-Medinat 

Yisra'el el-mul ha-Mishtar ha-Hashimi ue-ha-Tenu'a ha-

Le'umi e'umit ha-Falastinit（ヨルダン・オプションーユダヤ人コミュ

ニティおよびイスラエル国家対ハーシム体制およびパレスチナ民族

運動），TelAviv:Yad Tabenkin/ha-Kibutz ha-Me'u¥Iad,1987. 

Silberstein,L.J. New Perspectives on Israeli History : The Early Years 

(1991) (ed.) of the State, New York University Press, N.Y., 1991. 

Tevet, Shabtai Ben-Gurion :The Burning Ground 1886-1948, Houghton 

(1987) Mifflin, Boston, 1987. 

Idem (1989) The Evolution of "Transfer" in Zionist Thinking, Occa-

sional Papers, No.107, The Moshe Dayan Center for 

Middle Eastern and African Studies, The Shiloah Institute, 

Tel Aviv Univ., Ramat Aviv, 1989. 

2. アラプ側の文献（アラビア語）

al-'Arif,'Arif 

(1956) 

Nakbat Filas{ln wa al-Firdaws al-Mafqii.d, 1947-1952 

（パレスチナの惨劇と失われた楽園）， 6vols, reprint, Jerusa-

lem? : Dar al-Huda, n.d. (originally Beirut : al-Maktaba 

al-'A!lriya, 1956-1960)。

Mii.sa, Sulayman Ayyam la Tunsa : al-Urdun Ji Jf arb 1948（忘れえぬ日々 、

(1982) 1948年戦争のヨルダン）， Amman:Maktabatal-MuQtallib, 1982. 

-214-



Sayigh, AnIS, 

(1966) 

al-Tall, 

'Abd allah 

(1959) 

al-Hashimiyii.n wa Qadlyat Filas~ln（ハーシム家とパレス

チナ問題）， reprint,Jerusalem? n.d. (originally, Beirut 

al-Maktaba al-'Asrlya, 1966) 

Karithat Filasi~ln : Mudhakkirat'Abd allah al-Tall 

（パレスチナの悲劇：メモワール）， Jerusalem? : Dar 

al-Hudゑ， 1990,(Originally, Cairo : Dar al-Kalam, 1959) 

The Birth of Israel, Palestinian Refugee Problem, 

and King Abdullah : A Note on Revisionist views 

on the 1948 War of Palestine 

USUKI Akira 

The purpose of this article is to present and analyze the Revisionist 

views on the 1948 War of Palestine. In this article, the Revisionists are 

meant to be a group of researchers and journalists who try to reinterpret 

history of the State of Israel and describe it from viewpoints of "new 

historiography" in contrast to the so-called Orthodox school. The 

Orthodox school represents the traditional official discourse on the 1948 

War which brought about the establishment of the State of Israel as well 

as the Palestinian refugee problem. This school describes the 1948 War as 

defen~ive against the invasion of Palestine by the Arab states and also 

claims that the birth of Palestinian refugees was caused by the Palestinian 

Arab leaders'order to evacuate their places. 

We, first of all, discuss historical backgrounds of the emergence of 

Revisionist researchers and journalists in Israel in the 1980s, especially 

after the Lebanon War in 1982. 

-215-



Secondly, we present seven "myths" of the Orthodox school on the 1948 

War, which were reviewed in his book, The Birth of Israel : Myths and 

Relities (N.Y.,1987), by Simha Flapan, former editor in chief of New 

Outlook. His description of the Orthodox views is polemical and even 

politically-motivated, not acdemic in the strict sense of the word. We, 

however, refer to his work here, because he discusses co~prehensively and 

critically the myths of the Orthodox views. He is regarded as the first 

advocator for the Revisionist views. 

Thirdly, we discuss the academic Revisionist views on the 1948 War 

from three dimensions, which were represented by three researches : first, 

Benny Morris's The Birth of The Palestinian Refugee Problem, 1947-1949 

(Cambridge, 1987), second, Avi Shlaim's Collusion across the Jordan : 

King Abdullah, the Zionist Movement, and the Partition of Palestine 

(Oxford, 1988), third, Ilan Papa's Britain and the Arab-Israeli Conflict, 

1948-51 (London, 1986). 

In conclusion, we discuss briefly the Arab or Palestinian views on the 

1948 War, which are ignored by the Revisionists. These Arab and Palestin-

ian works were published in Arabic in the 1950s. They unexpectedly shared 

some of the present Revisionist views, especially the "collusion" between 

the Zionists and Abdullah. 

-216-




