
Title 東南アジアのラーマーヤナ(4) : 雲南省傣族の蘭嘎西
賀

Author(s) 大野, 徹

Citation 大阪外国語大学アジア太平洋論叢. 1996, 6, p. 211-
264

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/99728

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



東南アジアのラーマーヤナ (4)
一雲南省俸族の蘭曖西賀一

大野 徹＊

はじめに

中国雲南省に住むタイ（俵）族の間に俵語版のラーマー物語が存在している事

実が明らかになったのは、その漢語訳「闊嗅西賀」の刊行 (1981年）による。我

が国では岩本裕氏（東洋文庫376,441)によって初めてその内容が紹介され、宇

戸清治氏（東京外国語大学）の論文によってタイ (Thai) 語訳本も存在する事

が明らかにされた。

本稿では1981年に雲南人民出版社から出版された楊仲禄責任編輯『蘭嗅西賀

澤族神話叙事長詩）』（237頁）を基にその内容を紹介すると共に、「蘭嗅西賀」

と東南アジア諸語版ラーマ物語との間に見られる共通点、相違点、特徴などにつ

いて考察する。

「蘭嗅西賀」（ランカ・シホ）は、タイ（俸）語で「ランカーの十頭」と言う

意味である。題名からも推測されるように、この物語は主人公はラーマ王子では

なく十個の頭を持つランカーの支配者すなわちラーヴァナである。ラーヴァナは

ここでは捧瑶加（プンマチャ）と呼ばれる。ラオスのムオンシン版ラーマーヤナ

「パラク・パラム・ポンマチャク」に登場するポンマチャク (Brahma Cakra) 

と同じ名称である。基本的構成もムオンシン版ラーマーヤナと変わりない。しか

し、同じラオス版ラーマーヤナであるヴィエンチアンの「パラク・パラム」や

「グヴァイ・ドヴォラビ」とはかなり異なる。むしろ、タイ版ラーマーヤナやマ

レーシア版ラーマーヤナには無い独特のエピソードを共有している点から言うと、

＊大野徹：大阪外国語大学地域文化学科 アジアII講座教授、ビルマ語。

OHO Toru is Professor of Burmese, Osaka University of Foreign Studies. 

-211-



「蘭曖西賀」の構成は基本的にはビルマ版ラーマーヤナと同じだと言ってよい。

それほどよく似ている事実から推察すると、「蘭嗅西賀」とビルマ版ラーマーヤ

ナとの間には何からの密接な交流関係が存在していた可能性が考えられる。

I 蘭嗅西賀の梗概

蘭唱（ランカー）と言う美しい島があった。島の支配者の名前は「夙蘭巴」

（パ・ランパ）、妃の名前は「南安嘔嫡」（ナン・アンカティ）。子供に恵まれない

二人は、天神に子宝を祈願する。妃が懐妊。生れた王女は「古菩提拉」（クティ

ティラ）と命名される。

国王は16歳になった古帝提拉に婿を迎える事を考える。王女はそれを拒否、深

夜王宮を抜け出て伊麻板（イマパン＝ヒマラヤ）の森に入る。古菩提拉は隠者

（柏拉西）の下で、仏法を重んじ修行を重ねる。 7ヶ月が経過。彼女の敬虔な姿

に感心した「夙英」（パ・イン←プラ・インドラ＝帝釈天）が、天界の最高神で

ある「璃吟捧」（マハー・プン←マハー・プラフマー＝大梵天王）に、古帝提拉

と交わって蘭嗅の後継者を生ませるよう願い出る。下界に降臨した田馬喰捧に、古

帯提拉は芳香を放つマンゴーを10個差し上げる。次いで洗い忘れた象牙マンゴー

を、最後に金色のマンゴーを差し上げる。王馬恰捧は王女の腹を三回撫で、汝は男

児に恵まれるであろうと述べて立ち去る。

10か月後、古菩提拉は男児を出産。第一子は中央に4個、両肩の上に3個ずつ、

合計十個の頭をもつ奇怪な嬰児であった。隠者はその子の父親が瑶吟捧であるこ

とから「捧瑕加」（プンマチア←プラフマー・チャクラ＝梵天法輪） と命名。カ

ラスのように黒く、恐ろしい形相をした第二子は「衰納柏」（クンナパ←クンバ

カルナ）と命名され、健康で雅やかな第三子は「彼亜沙」（ピヤシャ←ヴィビー

シャナ）と命名される。

成長した子供三人は、父親に会いたがる。自分たちの父親は誰なのか。生きて

いるのか死んでしまったのか。生きているのなら今どこに居るのか。母親はそれ

までの経過を語る。そなた達の父親は瑶吟捧。天神である。そなた達も母と同じ

ように敬虔な修行を積めば、そしてその誠意が父親に通じれば、面会に訪れてく

れるだろう。

-212-



母親の説明を聞いた子供達は、修行に励む。 5年後、子供達の心に感動した父

親瑞蛤捧が森の中に降臨。天神は子供達の望みをかなえてやる。捧瑶加には、神

通力と不死身とが約束される。但し、正義を実現するためこの世に生まれてくる

王子、神弓「阿沙尖」（アシャチェン）、人間の良き友たる白猿の三つには神通カ

も不死身も通用しない。故に、この三つには絶対に対抗してはならぬ。違反すれ

ば身の破滅を招く。そう忠告した後、瑶吟捧は、天下無敵の神弓で、捧瑶加の生

命がその弦に宿っている「賽宰弓」（サイツァイコン）を捧璃加に与える。次男

の変納柏には本人の希望どおり12年間の睡眠と百発百中の武器で魔を下し妖を殺

す絶大な殺傷力を有する神の手裏剣とを授ける。但し、神の手裏剣は、腐臭に逢

えば効力を失う。よって、死体や誡物に触れてはならぬ。生臭い臭いや唾も禁物

である。第三子の彼亜沙には天の書物と神筆とを与え、高度の知識を授ける。

捧瑶加は14歳、変納粕は13歳、彼亜沙は12歳に成長。捧塀加は祖父の臥蘭巴に

に蘭嗅の王位を要求する。孫の存在を知った夙蘭巴は捧理加に王位譲渡を決意す

る。戴冠式典が挙行され、 16歳になった捧瑶加が蘭嗅の国王に即位する。

新国王の妃には、魔王「夙千塔」（パ・カンタ）の娘「南蘇婉泥」（ナン・スワ

ンニ）が迎えられる。淫蕩な捧璃加は王妃一人に満足できない。龍王の娘「南蘇

甘塔」（ナン・スカンタ）を見初めて第二王妃に、納嗅国王の娘「南曼達」（ナン・

マンタ）を口説いて第三王妃に迎える。王妃3人は王子を出産する。南蘇甘塔の

子は米下（ミカ←メーガナタ）、南曼達の子は非璃蘭敢（フェイマランカン）、南

蘇婉泥の子には歪亜拉（ワイヤラ）と命名される。

もと天の神であったが、飲酒酪酌して天界の平穏を乱したため、夙英によって

海底の埃森龍（アイセンロン）に追放された龍王「巴拉麻」（パラマ）は、夙英

の仕打ちを恨み、兵を率いて天界に攻め入る。夙英が天兵を指揮して迎撃する。

熾烈な戦闘が展開されるが、 7か月経っても決着がつかない。龍王は女婿捧甥加

に応援を要請する。捧理加は米下に大軍を与えて天界に差し向ける。天帝璃恰捧

の神権を笠に傍若無人に振舞う米下に反撃を加えれば、十頭王を怒らせ天界に一

層の災厄がもたらされると考えた夙英は、もう一層上の天界に撤退する。龍王と

米下の部隊は天宮に入城、臥英の玉座を占領して喚声を挙げる。 7か月後、二人

は満足して下界に戻る。捧璃加は米下に領地を半分分け与え、英達西達（インタ

-213-



シタ←インドラジット）と命名して摂政に任じる。

伊麻板地方に納里本（ナリプン）と言う人間の形をした樹木がある。その樹下

で「南西拉」（ナン・シーラ＝シーター）と言う美しい娘が修行をしている。南

西拉を見初めた捧瑶加が、口説く。南西拉は拒む。捧瑶加、西拉の手を握る。西

拉は、天界へ、更に竜の国へと逃避する。捧璃加は、飛車で追跡する。疲労困懲

し身を隠す所が無い事を悟った南西拉は、捧瑶加を呪阻して火中に飛び込む。西

拉の体は炎上し、灰となる。捧瑶加、天神地祇を呼び寄せ「南西拉が復活再生す

ることあらば、捕えて直ちに報告せよ」と命じる。

飛車に乗った捧瑶加、塔巴塔那（タパタナ）山の上空を通過する。森林の中で

一匹の白猿が、昇る太陽に合掌礼拝している。基沙（チシャ←キシュキンダ）国

の猿王「巴力模」（パリモ←ヴァーリ）である。雲の隙間から下界を覗き見た捧

瑶加、河の中で沐浴しているもう一匹の白猿を目撃する。他人の女房の行水姿を

覗き見するとは怪しからんと、巴力模が潰慨する。木に攀登り、穴に潜り込むよ

うな輩にも羞恥心はあるのかと捧瑞加、せせら笑う。傍若無人な放言に、巴力模、

烈風の如き速さで一気に15約（由旬）も上昇し、捧瑶加を掴まえてその頭を締め

上げ、勢いよく振り回す。失神し掛けた十頭王、巴力模に許しを乞う。

十頭魔王の好色淫乱振りが激化し、被害者が続出、怨嵯の声が津々浦々に溢れ

る。蘭嗅の守護神が夙英に窮状を訴える。夙英は王馬恰捧に捧理加の行状を訴える。

超能力は付与してあるものの、正義の王子と神聖な弓、森林の白猿の三種に対し

ては無効にしてあるとの説明を受けた夙英、諸天と協議して捧瑶加の征伐を決意

する。

沓達脹塔国の「沓達騰塔」（タタラタ←ダシャラタ）王と天界の夙英は盟友の

間柄。龍王の攻撃を被った夙英を沓達脹塔が救援する。龍王に襲われた沓達脹塔

は、身を殷したものの、左手の小指を負傷する。戦闘が終り、敗れた龍王は海中

に逃避する。感謝の印に夙英から一張りの弩と神の矢3本とを贈られた沓達服塔

は、下界に戻る。

沓達脹塔王には、三人の王妃がいる。正妃の名は「南鮮甘嫡J（ナン・スカン

ティ）、第二妃は「南蘇米達」（ナン・タミタ←スミトラー）、第三妃は「南浩西」

（ナン・チェシ←カイケーイー）と言う。嗣子はいない。沓達服塔の負傷を知っ

-214-



た第三妃の南浩西は、国王の就寝時に負傷した小指を口の中に街えて、両親に教

わった刀傷、矢傷の治療法を施す。 3日後傷口に痴ができ、刀傷は平癒する。国

王は喜び、汝に男児が生れたらその子を後継者にしようと南浩西に約束する。

国王は夙英に貰った弩を携えて狩猟に出掛ける。伊麻板の森で一頭の鹿を目撃

する。国王は神弓を取り上げ、水辺で水を飲んでいる鹿に矢を射る。川辺から叫

び声が挙がる。駆け寄ると袈裟を纏った柏拉西（パラシ＝隠者、修行者）が血溜

りの中で呻いている。国王は身元を明かし、そなたを鹿だと誤認して矢を射たと

正直に謝まり、供の者に命じて隠者を庵まで運び、薬草を使って熱心に矢傷を手

当てする。治療の甲斐あって、隠者の矢倦は完治する。国王の誠意に感心した隠

者は、何か手助けする事があればと尋ねる。国王は、自分には嗣子が居ない。男

子の授かり方を知りたいと述べる。隠者はこれを王妃に食べさせよとバナナを 2

本渡す。王宮に戻った沓達脹塔は、正妃の南蘇甘嫡と第三妃の南浩西とにバナナ

を1本ずつ渡す。二人は、第二妃南蘇米達に半分ずつ分け与える。

やがて王妃3人が懐妊、出産する。帖麻納（パマナ＝司祭）は、第一妃が生ん

だ子に「召朗瑶」（チャオ・ランマ←ラーマ）、第三妃が生んだ子には「柏脹達」

（パラタ←バラタ）、第二妃が生んだ双生児には「腺嗅納」（ラカナ←ラクシュマ

ナ）と「沙達魯嗅」（シャタルカ←シャトルグナ）と命名する。

伊麻板の森で修行中の隠者の庵にカラスの群が飛来、隠者の外出を見計らって

は供え物を食い荒らす。抜け落ちたカラスの羽と糞尿とで庵の中は足の踏み場も

ない。さすがの隠者も腹を立てる。不届き者のカラスを追払うため、隠者は、召

朗璃の手伝いを沓達腺塔王に申し入れる。弓塔弩と神矢3本を携えて隠者に同行

した召朗理は、無駄な殺生を避けるため的を外して矢を射る。大地を震撼させる

神の矢音に、カラスの群は一斉に逃避する。しかし神の矢は、どこまで逃げても

カラスを追い掛けて来る。カラスの群は平謝りに謝り矢を回収してくれるよう召

朗理に懇願する。召朗甥は、カラス達の行為を戒めて矢を回収する。

一旦ば焼け焦げた伊麻板の納里本の木が春になって新芽を出す。樹下で焼死し

た南西拉も再生、成長する。天神地祇に報告を受けた十頭魔王の捧現加は、我が

身に掛けられた呪阻を思い出し、南西拉の抹殺を指示する。捧甥加は、南西拉を

眠らせ、金粉油漆の棺に入れて川に流せと命じる。嬰児は波に翻弄されて溺死す

-215-



るに違いない。

子供に恵まれない甘納曖（カンナカ←ジャナカ）国の国王夫妻は、神仏に後継

者の誕生を祈願する。隠者に指示された国王が、河辺に赴くと、川上から棺が流

れて来る。内部から閃光を発している棺を引上げ蓋を開けると、幼女が熟睡して

いる。国王は幼女を抱き上げ、養女として育てる。国王は姪3人を妃の遊び相手

として、同居させる。

16歳に成長した妃南西拉の美しさが四方に伝わる。各国の王子達が求婚に殺到

する。甘納嗅国王に協力を求められた夙英は、下界に降臨して神聖な弓「阿沙尖」

と神の矢3本を国王に渡す。国王は、神授の弓で矢を射る事が出来た者に姫を嫁

がせる旨公布する。

腕自慢の王子たちが次々と挑戦するが、誰も成功しない。捧現加も参加する。

捧璃加は象18頭に匹敵する大力の持主だが、弓は辛うじて地を離れただけである。

再度の挑戦でやっと胸元まで弓を持ち上げた得たものの矢を番える事はできない。

召朗瑶を伴った隠者が甘納嗅に到着する。弓が置かれた高台に召朗瑶が登場す

る。颯爽とした召朗理の姿を望楼から見ていた南西拉は、この若者こそ理想の夫

君だと直感する。南西拉は、朗瑶に助力するよう神々に祈祷する。召朗瑶も姫君

との間に本当に縁があるのなら、我を佑けよと天神に祈祷する。持ち上げた召朗

璃の手の中で、神弓は軽く弦は柔らかである。召朗瑶は神弓を軽々と引き、神の

矢3本を射る。矢は大地を震撼させ、雲を突き抜けて青空の彼方へと消え去る。

今矢を射た若者の名は召朗瑞。沓達脹塔国の王子であると隠者が甘納嗅国王に

告げる。沓達脹塔王が招かれ、召朗瑶と南西拉との結婚式が執り行われる。南西

拉の従姉妹3人も召朗甥の弟 3人とそれぞれ結婚する。

挙式1週間後、沓達脹塔王は 4組の新婚夫婦を同伴して帰国の途に着く。武芸

争いに敗れて屈辱を味わった捧瑶加が、王子たちを扇動して召朗甥一行を追跡す

る。捧璃加、呪文を唱え魔術を行使する。召朗現も呪文を唱える。捧瑶加、瑶恰

捧から授かった賽宰弓に矢を番えて射る。召朗現、夙捧に祈願する。召朗璃目掛

けて飛来した神の矢、召朗瑞の身の回りを一周してバナナに成り変わる。その神

秘に震え上がった捧現加、飛車に乗って逃走する。

勧果嗅脹（ムン・クオカラ）国王が死去。王子蘇万納（スワンナ）が、沓達服

-216-



塔国王に嫁いだ妹南浩西に訃報を知らせる。南浩西は、一子柏脹達を同伴して葬

儀に列席する。 1か月後、柏脹達を残して南浩西のみ先に沓達脹塔国に戻る。

沓達脹塔国王は、召朗璃に王位譲渡を決意、黄道吉日に戴冠式が予定される。

その前日、葬儀から戻って来た王妃南浩西は、城下の賑わい振りを見て不審に思

い、侍女の達西（タシ）に事情を確かめさせる。召朗瑶の王位継承を祝福する賑

わいである事を知った南浩西は顔色が変わる。自分は怪我した国王の右手小指を

治療した。自分に男児が生まれたら王位を継承させると国王は約束した。召朗瑶

の即位は自分への国王の約束違反である。南浩西は、達西からの入れ知恵もあっ

て、召朗理に12年間城を出てもらい森林で修行させるよう国王に要求する。古来、

王位の継承は長子と決っている。そなたの望みは何でも叶えるが、この件だけは

応じられないと国王も一旦は断る。しかし、約束違反を楯にした南浩西の強硬な

要求には国王も引き下がらざるを得ない。

戴冠式の当日、召朗理は国王に呼び出される。出頭した召朗璃に南浩西が伝え

る。陛下はそなた達が生れる前に、私の子供に王位を継がせると約束なさった。

私は今その約束の履行を求めている。話を聞いた召朗現は、弟柏脹達への王位譲

渡を承諾し、自分は王宮を出る事を承知する。一旦為された国王の約束はどんな

事があっても守られなければならない。

南西拉が、召朗瑶に同行を求める。召朗現の弟脹曖納も同行を求める。早暁、

王宮の後門を出た 3人は、巴脹米底の森で修行の隠者を訪ね、弟子入りする。

召朗理一行の出奔を知った沓達脹塔は、失意の余り死去する。父君崩御の知ら

せを受けた第三王子柏脹達が急遠沓達脹塔国に戻り、父君の亡骸を荼毘に付す。

1か月の服喪の後、柏腺達は、森に出掛け召朗瑶に会って帰城を要請する。子供

は父親の約束を履行しなければならない。弟の要請を断った召朗璃は、一足の鮭

を取りだし、これは父君恩賜の神の畦である。持ち帰って玉座の上に置き、礼拝

せよと言って、第三弟の帖服達と第四弟の沙達魯嗅とに片方ずつ渡す。

原生林の中に基沙（チシャ←キシュキンダー）国がある。牝牛5千頭を従えた

凶暴な水牛が君臨している。牝牛が他の牡牛と接触する事は許さない。生れた子

牛が牡なら突き殺し、牝なら成長後自分のハーレムに入れる。命を奪われた子牛

の数は何万にも昇る。妊娠したある牝牛が群を離れ、洞窟の中で密かに出産する。

-217-



生れた子牛は牡であった。 3年後、宝角牛は身体壮健な牡牛に成長した。平原に

現われた宝角牛は、牛王が印した足跡の上に自分の足を乗せて大小を比較する。

自分の蹄が父親の足跡に入りきれない事を確認した宝角牛は、牛の群目指して歩

み寄る。縄張りの中に不意に侵入してきた牡牛を見付けて、怒った牛王が突進す

る。父子間で決闘が始まる。 7日後、牛王は我が子の角で腹を刺し貫かれて息絶

える。

家督を継いだ宝角牛は父親以上の乱暴者となる。帝娃拉（ティワラ←デーヴァ

タ＝地祇）でさえ愛想を尽かして立ち去る。帝娃拉は次のように言い残す。覇道

横行するなかれ。天下には汝よりもっと強力な力の持主がいる。猿王の巴力模に

挑戦して見よ。汝は、自らの卑小さを悟るであろう。宝角牛は激怒、直ちに巴力

模（パリモ）のいる基沙国に向う。巴力模と宝角牛との決闘が始まる。決着がつ

かない。宝角牛は、巴力模を押し倒してその尾を切断する。鮮血が臀部を赤く染

める。この時以来、猿の尻は赤い。巴力模がたじろぐ隙に、牛王は洞窟に逃げ込

む。

牛王を追った巴力模、弟「嗅林」（カリン←スグリーヴァ）を呼んで命じる。

これから洞窟の中に入って牛王を倒す。入口を監視せよ。紫紅色の血が流れ出れ

ば、牛王の死を意味する。流れ出る血が淡紅色をしていれば余が牛王に殺された

事になる。その時は牛王が二度と外へ出られないよう石を積んで入口を塞げ。洞

窟内に潜入した猿王は、牛王が滑って転倒したところを捕え、喉を切断する。流

れ出た紫紅色の牛の血は、洞窟内の湧水と混じり合ってたちまち淡い色に変わる。

入口を見張っていた寡林は、淡紅色の血が流れ出るのを目撃、入口を封鎖して

城に帰り基沙国王になる。重傷を負いながらも牛王に勝った巴力模は、入口を目

指すがそこは塞がれている。巴力模は、激怒する。弟の寡林は王位纂奪を企んだ。

牛王の鋭い角で石を取り除き外へ出た巴力模は、基沙城に駆け戻り寡林を罵倒す

る。寡林は事情を説明するが、巴力模は耳を貸さない。汝の大罪は宥し難い。命

が惜しくば直ちに出ていけ。但し、汝の妻は残して行け。余の下僕とし、汝の代

りに贖罪させる。妻と別れた寡林は、伊麻板の森に到着、大青樹の上に攀登って

休息する。

妖婆「姐里吟達」（タリハタ←トリガター）は前蘭曖国王「夙蘭巴」の妹で、

-218-



捧現加の従祖母（大叔母）に当たる。彼女には謝達（シエタ←ドウシャナ）、独

腺沙（トウラシャ←トリシャラス）という二人の子供が居る。姐里吟達は、対岸

にある伊麻板の森の一角を私達母子に管理させて欲しいと捧甥加に願い出る。捧

璃加は薄暗い森の一角を親子3人に任せ、縄張りの中に入り込んで来た人間は一

人残らず食い殺してよいと許可する。

隠者の下で文武両道の修行を終えた召朗瑶は、隠者に別れを告げて鬱蒼とした

原生林に入る。朗現一行三人が入り込んだ所は、姐里吟達の支配地である。大青

樹の上を見上げると、黒毛の妖怪3匹が見下ろしている。久し振りに人肉にあり

つける。妖怪3匹は刀を振って襲いかかって来る。召朗甥は神弓を挽き、独腿沙

に矢を射る。矢が命中して独脹沙は即死、謝達も腺嗅納の矢で命を失う。姐里吟

達自身は素早く身を般す。目の前で子供二人を射殺された姐里吟達、顔面蒼白に

なって伊麻板を逃げ出す。

蘭嗅城に逃げ込んだ姐里恰達は、縄張内に侵入した三人連れの人間によって我

が子二人が殺された。復得して欲しいと捧甥加に訴える。 3人連れの一人は、天

女も顔負けの美人である。絶世の美女と言うからには、南西拉に違いない。召朗

瑶に同行して、森の中を流浪している筈だ。余はかつて神弓を持ち上げる事がで

きず面子を失った。されど、予と召朗瑶とでは朗瑶の方が力は上だ。もう一人の

男子とはその弟であろう。南西拉を奪う事は容易ではない。煮え切らない捧理加

の態度に、姐里恰達は我慢がならない。いい方法がある。私が金色の鹿に変身し

て彼等の前に姿を表わす。西拉は鹿を見て欲しがる。召朗璃に捕獲を求める。召

朗瑞が南西拉の側を離れたら、その時に西拉をさらえばよい。

伊麻板の森に来た捧瑶加は、木陰に見を隠す。姐里恰達は、一頭の金色の鹿に

変身して南西拉の眼前を歩く。珍しい鹿を目にした西拉は、鹿の生け捕りを召朗

塀に求める。金色の鹿などこの世にいる筈がない。しかもこの鹿は人間を恐れな

い。妖怪の変形ではないか。召朗瑶は不審に思う。だが、西拉は鹿の捕獲を執拗

に求める。召朗現は、西拉の側を離れるなと弟に命じて、鹿の後を追う。鹿は、

離れたり近ずいたりしながら召朗瑶を深山幽谷に誘い込む。召朗瑶、矢を射る。

射抜かれた鹿は、一旦飛び上がった後、地上に落下し、姐里吟達の姿に戻る。姐

里袷達は召朗瑞の声を真似て絶叫する。

-219-



悲鳴を聞いた西拉、様子を見に行くよう脹曖納に促す。兄は側を離れるなと私

に命じた。私はあなたの身の安全を守らねばならない。西拉、再度脹嗅納を促す。

脹嗅納は、兄嫁の身の回りに矢で円形の環を描き、どんな事があってもこの円圏

の外に出てはならないと堅く戒めて兄の後を追う。脹嗅納の出発と同時に、捧璃

加が西拉を襲う。大地の神が西拉をしっかりと抱き寄せる。捧瑞加がどんなに引っ

張っても西拉はびくともしない。二本の足はまるで地下深く伸びた根と変りがな

"‘ 
傍゚にやって来た脹嗅納を見て、召朗璃、驚く。汝は兄嫁一人を森の中に残して

来たのか。兄の声が聞えたので、飛んで来たのです。私は兄嫁の身の回りには円

圏を画してその安全を大地の神に託して来ました。予は汝を呼んだりはしていな

い。予が追跡したのは女怪であった。奴は鹿に変身していた。我々は女怪の姦計

に陥った。急いで戻らねばならぬ。不安と焦燥に駆られた召朗珊は、地団太を踏

む。荒々しく大地を踏まれて侮辱されたと受取った大地の神は、怒って南西拉の

保護を止める。その途端に、円圏が消滅する。襲いかかった捧瑶加は、西拉を飛

車「甫薩楽低」（フサラティ＝プシュパカ）に乗せて飛び去る。

南西拉は空中から救いを求める。南西拉を拉致する捧璃加の姿をカラスの群が

目撃する。十頭王にさらわれて行くのは召朗璃の妻だ。召朗瑞の温情に報いなけ

ればならない。無数のカラスが空に舞い上がり、捧瑶加目掛けて襲いかかる。捧

瑞加は刀を抜いて応戦する。カラスの羽根、脚、頭が切り落とされ、鮮血が飛び

散る。林はカラスの死骸で一杯になる。大樹の上に人影を見た南西拉、大声で叫

ぶ。私は十頭王にさらわれて行く。早く救出に来るように召朗瑶に伝えて下され。

その人影とは猿王に追放された曖林であった。蘭嗅に到着した捧璃加、西拉を花

圃に幽閉する。

庵に帰って西拉の行方不明を知った朗理兄弟は、心当りを捜索した末、隠者の

下を訪れる。隠者は数字の経書を使って占った結果、西拉が捧璃加に誘拐され、

蘭嗅城に幽閉されている事を明らかにする。道順を教えて貰った朗瑶兄弟は、猿

王が支配する基沙国へやって来る。疲れ果てた朗理は大木の下で横になる。寝入っ

た朗瑶を蚊や蠅が襲う。脹曖納が服を脱いで朗理の露出部分を覆う。蚊や蠅は裸

身の脹曖納を襲うが、脹嗅納は熟睡した兄を妨げないよう微動だにしない。樹上

-220-



で見ていた曖林は、二人の兄弟愛の深さに思わず落涙する。涙は召朗璃の顔に滴

り落ちる。目を覚ました朗璃は弟の涙でない事を確かめた後、樹上を見上げる。

1頭の大猿が躊っている。二人は猿が放尿したものと勘違いし、弓矢を取り上げ

る。大猿は樹下に飛び下り、それまでの経緯を語る。西拉が飛車に乗せられ捧瑶

加に誘拐された事も告げる。嗅林の身の上に同上した朗瑶は、嗅林と同盟を結ぶ。

嗅林も目的が達成されたら西拉救出に協力する旨、申し出る。朗璃は嗅林の不安

を払拭するため弓の試し射ちをする。朗塀の射た矢は7本の大木を射抜いて戻っ

て来る。

朗瑶と嗅林とは、巴力模を倒すための作戦を立てる。先ず、嗅林が巴力模を大

声で罵倒して誘い出す。朗瑞は身を隠していて、決闘が始まったら弓で巴力模を

射る。基沙国の都に着いた嗅林は作戦どおり巴力模を誘い出す。兄弟間の決着が

始まる。 2匹は共に白猿で、顔付きもそっくり。判別がつかない。日が暮れて決

闘は引分けとなる。翌朝の決闘再開前、朗璃はビンロウの噛み汁を嗅林の頭に塗

る。決闘再開。機を見て朗甥は巴力模に矢を放つ。

巴力模は眼の前に現れた朗璃を脱み付け、「汝と自分との間には何の恩讐もな

い。それなのに、なぜ汝は我々骨肉の争いに干渉するのか。しかも闇討ちとは卑

怯千万」。朗瑶が反論する。「悪は全て我が敵である。嗅林は汝の命令を忠実に実

行した。彼は冤罪である。にも拘らず汝は彼の妻まで奪った。予もまた妻を奪わ

れている。我々は共通の運命にある。相協力し合うのは当然だ」。巴力模は身を

震わせて懇願する。「この矢を抜き取って欲しい」。「全身に矢毒が浸透している。

もはや救済の方法はない」。死を悟った巴力模は、一子旺果の後事を託して絶命

する。巴力模の亡骸を埋葬した暖林が、基沙国の猿王に即位する。

曖林は、捧璃加を征伐し、南西拉を救出するための猿軍を召集する。猿軍団は

海岸に到着、霧で霞む大海原を前に停止する。召朗瑶は嗅林を呼んで、誰か海洋

を飛べる者はいないか尋ねる。曖林が武官達を召集する。武将達の跳躍距離は、

脹塔が30約、嗅木達は40、現尼脹は50、摩米は60、旺果は70約に過ぎない。猿王

の嗅林でさえ70約しか跳べない。摩米が阿努曼（アヌマン）を推挙する。

阿努曼は風の神「夙汝納」（パウェンナ）の子で、超能力の持主である。息子

の無軌道振りに、母親は臨終の際遺言を残した。森の中で食べ物を探す時、最も

-221-



赤くて最も明るいものが見付かっても食べてはならぬ。絶対に手を出してはなら

ぬ。木の実は、渋かったり、苦かったり、酸っぱかったり、甘かったりするが、

食べるならそれを食べよ。 15歳になった時、阿努曼は母親の戒めを破る事にする。

この世にはまだ味わった事はないが、最も赤くて最も明るい大きな果物がある。

阿努曼は身を屈めて跳躇する。東から昇って来た太陽は、阿努曼に捕まる事を恐

れて、夙英に泣き付く。激怒した夙英は、閃光を放つ斧（雷電）を投げ付ける。

阿努曼は顎骨を砕かれて地上に落下、即死する。我が子の死を知った風の神は、

夙英に詫びる。年幼く無知であった事からの蛮行だ。悪意があったのではない。

納得した夙英は、阿努曼を蘇生させた上、超能力を付与する。海上を歩く事もで

きれば、空中を飛翔する事もできる。火中に転落しても焼死しないし、どんな武

器も阿努曼を傷付ける事はできない。阿努曼はかくて神通力を得る。

しかし、阿努曼の腕白振りは一向に改まらない。坊さんに泥をぶつけたり、袈

裟を引き裂いたり、経典を破り捨てたりする。阿努曼のこの放埒振りを隠者は見

逃す事ができない。坊さんと一緒になって阿努曼を呪阻する。阿努曼は病魔に襲

われ、骨と皮に痩せ衰える。体力も減退し、木に登る事すらできない。彼は薬草

を求め、医者を探す。何か罰当たりな事をしたのではないかと医者に尋ねられた

阿努曼、事実を告白する。隠者に謝らなければそなたの病は治らぬと医者が言う。

阿努曼は摩米に同行してもらい、犯した自分の過ちを隠者に詫びる。隠者は了解

したものの、神通力が回復するには、正義の王子に背中を 3回撫でて貰う事が条

件だと言う。話を聞いた召朗璃が阿努曼の背中を撫でると神通力が回復する。朗

甥は西拉宛に手紙を書き、金の腕輪を外して阿努曼に預ける。阿努曼は 3千約の

上空に飛び上がって白雲に乗り、蘭嗅目指して飛び去る。

蘭嗅城に飛来した阿努曼は一匹の青蠅に変身して宮殿内に侵入する。十頭王の

寝姿を目繋するが、西拉の姿はない。玉座の上でまどろんだ阿努曼、花園の中に

西拉がいる夢を見る。目を覚ました阿努曼は花圏に直行する。大勢の番兵に護衛

された美しい女性がいる。そこへ捧璃加が現われ、西拉を口説く。金銀財宝は勿

論、蘭曖の全てをそなたに捧げる。予の望みを適えて欲しい。西拉、きっばりと

拒絶する。そなたの十個の頭は、その内に一つ残らず落ちてしまうだろう。捧瑶

加は衛兵に命じる。 7日間の猶予を与える。西拉の気持が変ればよし。さもなく

-222-



ば、一刀両断にし、煙で燻して火で炎り日光に晒せ。憤慨の表情で捧瑶加が立ち

去った後、阿努曼は原型に戻り、南西拉に合掌礼拝する。阿努曼が召朗璃に託さ

れた手紙と金の腕輪とを手渡す、南西拉は涙を流す。阿努曼、直ちに脱出を勤め

る。背負って飛び去ると申し出る。西拉、断わる。私は、十頭王にさらわれて蘭

嗅城に連れて来られたが、今後は我が夫以外誰にも我が身に触れさせないと誓願

した。どうしてそなたに負われる事ができようぞ。その代り、これを渡してほし

いと言って、頭髪7本を抜き取って阿努曼に託す。

南西拉に別れを告げた阿努曼、蘭嗅城の花園を踏み荒らし、襲って来た護衛兵

を殴り殺す。衛兵から報告を聞いた捧璃加、猿を生捕りにするよう英達西達に命

じる。兵士達を散々翻弄した後、阿努曼は英達西達の縄矢に捕縛される。捧理加

の面前に引き据えられた阿努曼、己の悪行を改めなければ今に後海するぞと言い

返す。立腹した十頭王、阿努曼の処刑を命じる。しかし、刀剣も火炎も阿努曼に

は効果がない。結局、阿努曼の全身を布で覆い、沸騰させた油をその上に注ぎ、

火を点ける。阿努曼、突如飛び上がって蘭嗅城内を飛び回る。全城が火に包まれ

る。捧瑶加は生命が宿った弓賽宰を持ち出し、隠者に保管を依頼する。蘭嗅城を

焼き払った阿努曼、海中に飛び込むが、尾の火だけは消えない。隠者に尋ねると、

体の水で消せと指示される。阿努曼は自分の尿で尾の火を消す。

捧甥加は維亜干に阿努曼追跡を命じる。維亜干は緑の小島に化ける。飛翔に疲

れた阿努曼が降下すれば抱き抱えて海中に引きずり込む魂胆である。小島を目に

した阿努曼、不審に思う。行きには大海原であった。帰りに小島が出現するなん

て、奇妙だ。阿努曼は急上昇した後、急降下して小島に足を突っ込む。案の定、

維亜干が姿を現わす。阿努曼と維亜干との取っ組み合いが始まる。阿努曼、一計

を案じ、相手の頭を一人3回ずつヤシの木の幹で殴り会う事を提案、先に維亜干

に殴らせる。 3回とも身を採した阿努曼、 1発で維亜干の頭蓋骨を粉砕する。無

事に帰着した阿努曼、西拉に託された頭髪7本と金の首飾りとを召朗現に渡す。

朗璃、蘭嗅島との間に大橋の建造を命じる。猿軍団は樹木を伐採したり、石を

切り出したりして、架橋工事を行なう。 3か月後、大橋は完成するが打ち寄せる

波によって崩壊する。 2度目の建設工事は 7か月後終るが、再び波にさらわれ崩

れ落ちる。召朗甥は阿努曼を天界に派遣して夙英に訳を尋ねる。海底に大螢がい

―-223-



て架橋工事を妨害していることが判明する。

海中に潜って大蟹を捕えた阿努曼、召朗悪の指示で鋏を 2本もぎ取って釈放す

る。召朗璃は鋏の 1本で陣太鼓を作る。もう 1本は夙英に届ける。夙英も太鼓を

作る。大雨が降る前に雲の上で雷鳴がするのは、この太鼓が打ち鳴らされるから

である。

捧瑞加、夢を見る。蘭嗅上空に白鷹が飛来し、蘭嗅警護の黒鷹と決闘する。黒

鷹は翼を折られて地上に落下、惨死する。目を覚ました十頭王、弟の彼亜沙を呼

んで占わせる。「不吉な兆だ。蘭嗅は災難に襲われる。兄上の南西拉拉致が災難

をもたらす。幣しい数の猿を引き連れて、召朗甥が蘭暖に攻め寄せて来る。正義

の王子は騨せないし、森の白猿は不死身だという天神の警告を思い出すべし。こ

の災厄を免れるには、西拉を朗瑶に返すしかない」。弟の諌言を耳にした捧甥加、

激怒する。「汝は士気を低下させるような発言ばかりして、有効な策を何一つ提

案しない。それは利敵行為だ」。捧瑶加は、彼亜沙を足蹴にし拳骨を食らわせた

後、竹の筏に彼亜沙を縛りつけて大海に投棄する。筏は 3日後、召朗瑶の陣地の

前に漂着する。すくい上げて縄を解いた召朗理に対し、彼亜沙は服従を誓う。内

情を熟知する彼亜沙は、以後、召朗現の参謀として仕える。

捧瑶加は、変幻自在の月雅嗅（ユエヤカ）を南西拉の死体に変身させ、猿軍団

の陣地に漂着させる。召朗瑞は南西拉の亡骸を抱き抱えて嗚咽する。駆けつけた

阿努曼、誇しがる。南西拉は召朗璃が救助に来る事を知っている。自殺する筈が

ない。それに、好色淫乱な捧璃加が思いも遂げず、西拉を殺害する筈はない。召

朗瑶に申し出て西拉の亡骸を荼毘に付す。生身のまま焼かれては堪らない。月雅

嗅は、煙に混じって上空に逃れる。その姿を阿努曼の神眼が見逃さない。上空に

飛び上がった阿努曼、月雅曖の両足を捕えたまま地上に連れ戻す。召朗理の眼の

前で月雅嗅を殴り殺した阿努曼、死体を海中に蹴り落とす。

嗅林と相談した召朗現、捧現加の所に使節として旺果を派遣する。我々の目的

は蘭暖領土の占領にあるのではない。南西拉さえ返してくれれば我々は本土へ引

き上げる。断れば十頭王に懲罰を加える。蘭嗅城に到着した旺果は、尾を長く伸

ばしぐるぐる巻きにして、十頭王の玉座と同じ高さにしてその上に座る。十頭王

が一喝する。「汝は何者か。何をしに来た」。「汝は我が父と空中で決闘したこと

-224-



がある。父は汝の一命を助けてやった。その父も召朗璃の手で天国に昇った。汝

の大叔母とその子二人も召朗璃の手でこの世を去った。今、蘭嗅城は召朗瑶の大

軍に包囲されている。南西拉を直ちに返遷する事が唯一の解決策だ」。激怒した

捧瑶加は、「旺果を捕えて殺せ」と命令する。武官の貢巴嗅、貢巴吉兄弟が旺果

を捕えるが、旺果は二人を両脇に抱えたまま上空に飛び上がり、二人を振り落と

す。二人とも地上に激突して惨死。報告を聞いた召朗瑶は、全軍に攻撃命令を下

す。

十頭王は実子、「歪亜拉」に召朗瑶兄弟の生捕りを命じる。歪亜拉は鷹に変身

して召朗瑶の兵営に飛来、呪文を唱えて黒い煙を吐き出す。猿の将兵達は一人残

らず昏睡状態に陥る。歪亜拉は熟睡中の召朗璃兄弟をさらい、海岸の岩礁の上に

用意した檻の中に幽閉する。翌朝日の出と共に、二人の肉体を火で灸って妙薬に

調合する腹づもりである。目を覚して召朗瑶兄弟が居ない事に気づいた彼亜沙、

占いで行方を探す。歪亜拉の仕業である事が判明。嗅林は阿努曼を救出に派遣す

る。阿努曼は登りかけた太陽を黒雲で覆って深海に押し戻した後、召朗璃兄弟を

檻の中から救出する。その後太陽を覆っていた黒雲を取り除く。同時に日が昇る。

歪亜拉が海岸にくると、檻が開け放たれ、囚人達は外にいる。戦闘が始まり歪亜

拉は阿努曼に殴り殺される。

召朗現の軍隊は蘭曖城に進撃を始める。正門の攻撃は阿努曼と摩米、北側は猿

王の嗅林と阿恰、西側は旺果と現尼騰、南側は嗅木と脹答、残りは召朗璃と騰嗅

納が指揮し、彼亜沙が軍師を務める。報告を受けた十頭王も迎撃体制を整え、長

子英達西達に出撃を命じる。英達西達と阿努曼、干塔と嗅林との間でそれぞれ魔

術による応酬が展開される。

天界に上昇した英達西達、英達に化身し、三十三頭の象に乗って降下しながら、

「我は天帝の瑶拾捧に派遣されし天神の英達なり。天帝の子捧理加の応援に参っ

た。猿軍団は直ちに退去せよ」と告げる。不審に思った召朗理、彼亜沙に尋ねて

英達が英達西達の化身であることを知る。召朗瑶は、直ちに神の矢を射る。矢は

鞍に命中し、鞍が壊れる。服嗅納の矢は象の腰を射抜く。英達西達、自分の体で

太陽を遮る。天地が真暗になり豪雨が降り注ぐ。驚いた召朗瑶、彼亜沙に尋ねる。

「これは英達西達の仕業です。その魔影は、女性と接した事のない男でなければ

-225-



見えませぬ。妖魔を射る事ができるのは過去12年間女性の顔を見た事のない若者

だけに限られます」と答える。服嗅納が「自分は過去12年間女性の顔を見ていな

い。城を出てから今日まで兄嫁の顔は見ずに足元ばかり見てきた」と言う。天を

仰いで透視した腺嗅納、体で太陽を遮っている英達西達の姿を確認する。召朗瑕

が弟の指差す方向に神の矢を射る。矢は黒雲を突き抜けて英達西達の体を射抜く。

体を撃ち抜かれた英達西達、高空から墜落して絶命する。

十頭王は、何年もの間眠り続けている変納柏を呼び起す。空腹状態の変納柏は

猿の兵士を捕らえては手当たり次第に丸呑みする。呑み込まれた猿達は変納柏の

鼻や耳から脱出する。変納柏は天帝に授かった手裏剣を取りに天界の「吉沙主拉

麻尼」（チシャ・チュラマニ）に向う。手裏剣は年数が経って錆びついている。

変納柏、海辺で 7日7晩かけて手裏剣の錆落としをする。海水が赤変した事に阿

努曼が気づき召朗瑶に報告する。召朗璃に聞かれた彼亜沙、変納柏が手裏剣を研

いでいる。手裏剣が使われれば我が方の被害は甚大となる。但し、この手裏剣に

は弱点がある。生臭い臭いには耐えられない事だ」と答える。召朗瑶は、阿努曼

を犬の死骸に変身させ、それを鷲と鶉に変身した旺果と曖林に街えさせて、変納

柏の傍に放り投げさせる。腐臭を嗅いで吐き気を催した変納柏、手裏剣の先で犬

の死骸を遠くへ押しやる。

衰納柏は、研ぎかけたままの手裏剣を召朗現の陣営目掛けて投げつける。手裏

剣は臓曖納の足裏に突き刺さる。脹嗅納、意識を失う。手裏剣は大青樹に変化し

て脹嗅納の足を大地に固定する。彼亜沙が全員に警告する。「手裏剣をしっかり

と押さえよ。決して放すな。手裏剣が目標物から離れて飛び帰るようなことがあ

れば、脹嗅納は二度と生き返らない」。脹嗅納の顔色は見る見る内に蒼白となる。

召朗瑶を仕留めたと思い込んだ変納柏は、十頭王に報告する。捧瑶加は召朗璃

の死体を見せるため南西拉を前線へ連れてくる。地上に倒れて動かないのは朗瑶

ではなく脹嗅納であり、朗瑶は健在であることが西拉には判る。

霊験あらたかな仙薬が「干塔馬塔納」（カンタマタナ＝Gandhamadana＝香酔）

山にある事を、彼亜沙が思い出す。その仙薬が手に入れば、脹嗅納の命が救える。

今のまま放置すれば、明朝、日の出と共に脹曖納は絶命する。猿王の暖林が阿努

曼に仙薬を持ち帰るよう命じる。「私には、薬草と雑草との区別ができない」と

-226-



阿努曼が言う。彼亜沙が説明する。心配は無用。薬草は「蘇万納柏達」（スワナ

ン・パタ＝Suvannapatta＝金色の若葉）と言う。名前を呼べば、返事をする。

金山に到着した阿努曼、蘇万納粕達の名前を連呼する。山の北斜面から返事が

聞える。北側へ行って名を呼ぶと、西斜面から返事が返って来る。西側に行って

呼ぶと、今度は南斜面から返事が聞こえる。南側へ行くと東斜面から返事が返っ

てくる。薬草の在りかは判らない。夜明けが迫ってくる。阿努曼は金山の半分を

もぎ取って運んで来る。彼亜沙が在りかを確かめて若葉を摘み、大急ぎで煎じる。

煎じた薬湯を摩米が脹嗅納の傷口に塗布する。薬液を 3回塗布すると毒が消え、

脹嗅納は意識を取り戻す。飛び出して元へ戻ろうとする手裏剣を阿努曼が取り押

える。天帝が、変納柏に授けた神の手裏剣は、こうして阿努曼の手に渡る。

朗瑶の首を取って来いと言われた変納柏は手裏剣を取り戻そうと突進して来る。

変納柏の副官蘇列亜が手裏剣を受けて即死する。脹曖納が神弓を引いて衰納柏を

狙う。矢は変納柏を射抜く。変納粕が地響きを立てて倒れる。 変納柏の死を知っ

た捧瑶加、撤合沙を出撃させる。撤合沙は神の根棒「環几拉別」（ホアンチラピ

工）の持主である。環几拉別は伸縮自在で、一振りで多数の敵を倒す事ができる。

召朗璃は天を覆う不吉な黒雲を見て彼亜沙に尋ねる。「神の根棒環几拉別が撤合

沙の手にある限り、我軍は壊滅的打撃を被る」と彼亜沙が説明する。召朗瑶は阿

努曼を呼び、万策を講じて環几拉別を取り上げよと命じる。阿努曼、路上に路り、

出陣する撤合沙に哀願する。「自分は猿軍の武将として武勲を挙げたのに、召朗

瑶は認めようとしない。召朗瑶は血も涙もない主君だ。自分は放逐されて行き場

さえない」。話を聞いた撤合沙、「拙者が汝を引き受けよう」。撤合沙に召し抱え

られた阿努曼、その能力を認められ神の根棒「環几拉別」の保持を任される。戦

場に出た阿努曼、環几拉別を使って撤合沙を撲殺する。

相次ぐ味方の敗北に、捧瑶加は天神地祇への供犠祭を執り行う。神々の加護を

求めるため護摩壇が用意される。歌舞音曲が演じられ、生贄としての各種の動物

が供えられる。黒雲が日光を遮り、雷鳴が轟き渡る。天神地祇の来臨である。急

変した天候に不審を覚えた召朗璃、彼亜沙に訳を尋ねる。「天神地祇が捧瑞加を

支援しようとしている。我が方は著しく不利になる。直ちにこの供犠を妨げる必

要がある」。召朗瑶は、阿努曼に供犠祭の妨害を命じる。夜間密かに蘭曖城に飛

-227-



来した阿努曼、祭壇を壊し供物を散らかし生贄用の動物を逃す。

追い詰められた捧瑶加、残存部隊を率いて自ら出撃する。激戦の最中、捧瑶加

軍の武将が次々と戦死する。召朗現の射た矢が捧理加の胸に突き刺さる。脹嗅納

が射た矢も命中する。しかし捧珊加は平気だ。不審がる。捧現加には何か特別な

能力があるようだ。彼亜沙を呼んで問い質す。彼亜沙の心情は複雑だ。兄の霊魂

は天帝に授かった秘密兵器「弓賽宰」に宿っている。その命を断つには弓賽宰で

捧瑶加の体を射抜いた後、頭十個を切断する必要がある。地上に落下すると頭は、

大火災を引き起こす。頭を唯一受け止める得るのは、英達の籠である。その籠は

天界の「吉沙主拉麻尼」（チシャ・チュラマニ＝Culanani)宝塔にあるといった

ような兄の生死に直接関わる秘密を召朗甥に明かすべきがどうか。結局、彼亜沙

は十頭王の秘密を召朗瑞に打ち明ける。阿努曼を呼び寄せた召朗璃、十頭王に変

身して捧瑶加が隠者に預けてある弓賽宰を取って来るよう命じる。隠者を騨して

弓賽宰を手に入れた阿努曼は、引続き天界に赴き英達の籠も借り受ける。

捧理加が二度目の出撃を行なう。召朗甥は手に弓賽宰を携え、旺果の変身する

白馬に跨がって天空に飛び上がる。英達の籠を捧げた阿努曼が続く。召朗瑶の手

にある弓賽宰を見た十頭王、見る見る内に顔面蒼白となる。生殺与奪の権は今や

召朗瑶の手中にある。捧璃加が召朗理に申し出る。「蘭嗅の領土も領民も、支配

権も金銀宝玉も、全て召朗瑶に引き渡す。命ぜられれば足を洗う水も用意する。

唯、命だけは助けて欲しい。死刑だけは免除して欲しい」。召朗璃が答える。「予

には他人の国土を占領する気持はない。金銀財宝も欲しくはない。罪を悔い改め

るのであれば、今直ちに南西拉を引き渡せ。そして土下座して謝れ」。捧瑶加は

躊躇する。「地上に脆く事だけはできない。それは我が父璃拾捧を冒涜する事に

なる」。捧瑶加、 7日間の猶予を貰って城に帰る。

十頭王は、曾祖父、母、三人の妻に別れを告げる。外祖父の竜王の下で魔法の

習得に励んでいた捧瑶加の子「非瑶蘭敢」が戻って来る。非現蘭敢は、召朗瑶ヘ

の徹底抗戦を主張する。約束の 7日目、十頭王による三度目の出撃が行われる。

弓賽宰の奪還を目指す捧璃加にとっては最後の出繋である。屍の山が築かれる。

非甥蘭敢が呪文を唱えて妖法を繰り広げる。木の葉や砂粒が干軍万馬に変化して

猿軍を襲う。猿軍団は四散する。阿努曼が非璃蘭敢に突進、生捕りにしようとす

-228-



るが、非璃蘭敢の体は鰻のようにぬるぬるしていて捕縛できない。一旦基地に戻っ

た阿努曼、非璃蘭敢の秘密を彼亜沙に尋ねる。「砂泥に尿を注ぎ、撹拌した後の

砂泥を両手に付ければ、粘りが取れる」と教えられた阿努曼、その通りにして非

璃蘭敢を捕える。四肢を引き裂き、身の皮を剥ぎ、頭を石にぶつける。非瑶蘭敢

は二度と生き返らない。

猿軍団が捧現加を包囲する。十頭王の二十の眼が爛々と光る。弓賽宰を持って

天空に飛び上がった召朗瑶、捧瑶加目掛けて神の矢を射る。矢は十頭王の喉を射

抜く。捧瑶加の十個の頭が落下する。英達の籠を用意した阿努曼が落下してくる

首を次々と受け止め、海中に投げ込む。頭は大音響を発して爆発、海水が沸騰す

る。捧現加は、かくて地上から姿を消す。

南西拉が召朗瑶の前に現れる。召朗瑞の眼には猜疑心と嫉妬心とがある。「白

い宝石が他人に盗まれ、汚染されて黒い宝石に変った。予は今のそなたが以前の

そなたと同じである事を信じたい。そなたは自分の操を証明できるか」。南西拉

の眼から涙が流れる。「監禁されている間、私は殿の事を忘れた事はありませぬ。

その殿が信用できないとおっしゃるのであれば、燃え盛る火の中に飛び込んで貞

節を証明します。もしも私が夫に不実で、我が肉体が他人に汚されていたら、火

中で燃え尽きてしまうように」。南西拉は、積み上げられて点火された薪の上に

飛び込む。だが、彼女は頭髪一本焦げず、火傷一つしない。群衆は彼女の純潔を

称える。召朗瑶、南西拉を受け入れる。

彼亜沙を蘭嗅の国王に命じた召朗瑶は、南西拉を伴い石橋を渡って大陸へ帰還

する。嗅林指揮下の猿軍団も、基沙国に戻る。沓達脹塔国に戻った召朗瑶、王位

を継承する。

年若い女官達が、捧瑶加はどんな顔をしていたのか知りたがる。像が完成した

時、王宮上空に突然黒雲が現れる。女怪「姐里唸達」の霊魂が捧璃加の粘土像の

中に宿る。粘土像の眼が爛々と輝き、呵々大笑する。粘土像は両手を伸ばして南

西拉の足を抱える。西拉は大声を上げるが、粘土像は抱き付いて離れない。驚愕

した女官達は、四散する。「早く寝室に入って弩で粘土像を刺しなさい。粘土像

は神の矢を恐がります。」と女官の一人が言う。寝室に駆け込んだ南西拉、弩で

粘土像を射る。粘土像は悲鳴を挙げて倒れる。

-229-



そこへ国王の召朗瑶が帰宅する。南西拉ばl荒てて粘土像を寝台の下に蹴り入れ

る。召朗瑕が腰を降ろすと、粘土像が大声で罵り始める。「なぜ予の頭上に座る

のか。汝と予とは同じ国王同志だ。全く対等の立場にある。不遜にも他人の頭上

に腰を降して。汝は目が見えないのか」。驚いた召朗瑶、寝台の下を覗いて捧瑕

加の粘土像を発見する。「誰が造ったのか」との召朗璃の叱責に南西拉が白状す

る。召朗瑶は激怒する。「汝は、未だ捧瑶加の事が忘れられないのか。汝を救出

するためにどれ程多くの者が血を流したことか。汝は鬼だ。死ぬがよい。汝の顔

等二度と見たくない」。南西拉の弁明にも召朗璃は全く耳を貸さない。召朗瑶は

弟の脹嗅納に西拉の処刑を命じる。南西拉を両断してその心臓を持ち帰るべし。

伊麻板の森にやって来た脹曖納、英捧に祈る。もしも艘が兄上を裏切っていた

なら、その首は我が刃によって一刀の下に切断さるべし。臓曖納が刀を振り上げ

た途端、無数の花が地上に咲き乱れ、南西拉の体と脹曖納の刀とに巻き付く。脹

嗅納が西拉に告げる。「早く立ち去りなされ。そして、健やかにお過しなされ」。

王宮に戻った脹曖納は、血まみれの犬の心臓を召朗瑶に差し出す。

密林の奥深く入った南西拉の目の前に、水牛が現れる。水牛は英捧の変身した

姿である。西拉は水牛の後をついて行く。森の中に庵がある。隠者が出て来て、

西拉を迎え入れる。水牛は何時に間にか姿を消している。南西拉は王宮を出る前、

既に懐妊していた。臨月が迫り、召朗瑶そっくりの男児を出産する。木の実、草

の根を探しに出た西拉は、親子猿の姿を目撃する。母猿が嬰児を落としはせぬか

と西拉は危惧する。母猿が言う。「嬰児を置き去りにしていればひもじさの余り

急死する事もある。私達はいつも母子一緒。何事が起こっても心配は要らない。

生きるも死ぬも一緒だから」。不安になった西拉、庵に取って返し、寝て居た嬰

児を連れ出す。

隠者、目を覚ます。嬰児の姿が見当らない。虎か豹に襲われたか。妖怪に連れ

去られたか。西拉が戻ってきて嬰児の失踪を知ったら気を失うに違いない。隠者

は木片を使って嬰児そっくりの像を彫り、呼気を三度吹き付ける。木片に命が宿

る。庵に戻ってきた西拉、寝台の上で手足を動かして居た嬰児を抱き上げる。西

拉の背中にもう一人の嬰児が背負われているのを見た隠者、驚く。事情を聞いた

南西拉、双子に恵まれたと言って喜ぶ。実子には洛瑶（ルオマ←ラヴァ）、創造

-230-



された嬰児には相圭（シェンワ←クシャ）と命名する。

7年が経つ。兄弟二人は隠者から武芸を教わる。二人は父親の名前を南西拉に

尋ねる。そなた達の父親は沓達腺塔国王の召朗現。但し、既にこの世を去ってい

る。兄弟は話し合う。沓達脹塔国の王宮は雄大で、都は大変な賑わいだと聞く。

我々は一度も行った事がない。二人は 1週間かけて都に上る。都には物資が豊富

だ。二人は持ってきたインゲンマメやキュウリ、マクワウリを商う。そこへ税務

官の阿努曼が現れる。阿努曼は貢物としてマクワウリを献上しろと要求する。汗

水流して栽培した収穫物を、只では渡せないと兄弟は拒否する。両者の間で騒動

が持ち上がる。

兄弟二人に殴られ、足蹴にされた阿努曼、王宮に立ち返り、召朗瑶に訴える。

天下無敵の阿努曼が手も足も出せなかった二人の少年とは何者か。とっくに逃走

はしているだろうが必ず捜し出せ。召朗馬の布告を首に着けた駿馬は、洛瑶、相

圭兄弟の瓜畑に入り、熟した瓜を食い荒らす。畑に現れた兄弟、駿馬を捕えて縄

を掛ける。兵士達が縄を解くよう兄弟に要求する。兄弟は、馬に食い荒らされた

瓜の賠償を逆に要求する。武官の命令で兵士達が駿馬を連れ去ろうとする。兄弟

二人、武官に襲いかかり滅多打ちにする。兵士達は脹嗅納に報告する。

脹曖納が兄弟の瓜畑に来てみると、 7頭の駿馬が木の下に繋がれている。兄弟

は離れた所に立っている。大胆不敵な児童だ。何故か我が兄上に似ている。目、

鼻、眉は、我が媛の南西拉そっくりだ。射殺するわけにはいかない。脹嗅納は一

本の草を引き抜き、矢の代わりに射る。草の矢に射られた洛瑶が倒れる。駆け寄っ

た脹嗅納、洛璃を抱き起こし、「名を名乗れ、そなたの両親はどなたか」と尋ね

る。兄がやられたと誤解した相圭、脹暖納に矢を射る。兵士達は逃走し、召朗瑶

に報告する。召朗瑶、直ちに軍隊を派遣する。

阿努曼の率いる部隊が、瓜畑を包囲する。召朗瑶は兄弟二人の顔を凝視する。

南西拉とそっくりである。召朗瑶、身元を尋ねる。召朗瑞めがけて洛馬が矢を射

る。召朗甥、即死する。兄弟は朗瑞が身に着けているものを取り上げ、庵へ帰る。

途中突進して来た阿努曼を捕えて縛り上げる。叫び声を聞いて庵から出てきた南

西拉、事情を知ってたまげる。阿努曼が捕縛され、傍には国王の宝刀が投げ出さ

れている。弓賽宰も置いてある。地上には王冠が転がっている。全て召朗瑶の持

-231-



物である。西拉、涙を流す。兄弟二人には訳が分らない。兄弟は阿努曼に宜告す

る。「汝の両脚を切断して二度と徴税活動ができないようにしてやる」。西拉は泣

いて二人を制止する。「早くこの猿の縄を解いてやりなさい。猿を罵ってはなり

ませぬ。猿の命を断つ事は許しませぬ。この猿は、そなた達の父母の恩人であり、

そなた達の父が最も信頼する武官なのです」。

南西拉は庵に駆け込み、召朗瑶が子供達二人に殺された事を隠者に告げる。隠

者は、森の中に神の仙薬が湧き出るよう、英達に祈願する。現場に出掛けた隠者

は、召朗瑶と脹曖納に仙薬を含ませる。二人は蘇生する。意識を取戻した召朗甥

は、自分が処刑した筈の妻の姿を目にする。脹嗅納からそれまでの経緯を聞いた

召朗漉、自分の誤解と猜疑心から冤罪の妻に酷い仕打ちをした事を後悔し、西拉

に詫びる。「我々に父親は居ない。親戚も居ない。我々を瞬すな」と言って信じ

ようとしなかった洛瑞、相圭兄弟も、「そなた達が射た一人は叔父であり、もう

一人はそなたの達の父親なのです。特に、処刑を命じられていながら私の命を救っ

てくれたのは、そなた達の叔父だったのです」と言う母親の説明にやっと納得す

る。召朗瑞は両手を広げて二人の子供を抱きしめる。南西拉母子3人は召朗璃と

供に沓達脹塔の都に戻る。

II 「蘭曖西賀」とラオス版、ビルマ版ラーマ物語との比較

(1)物語の開始は「結びの巻」

ヴァールミーキのラーマーヤナは、第 1篇少年の巻（バーラ・カーンダ）、第

2篇アヨーデイヤーの巻（アヨーデイヤー・カーンダ）、第3篇森林の巻（アラ

ンヤ・カーンダ）、第4篇キシュキンダーの巻、第5篇美麗の巻（スンダラ・カー

ンダ）、第6篇戦闘の巻（ユッダ・カーンダ）、第7篇結びの巻と、全7編で構成

されている。一方、東南アジア諸語版ラーマ物語の場合は、物語の構成としては

原則としてヴァールミーキのバーラ・カーンダすなわち「少年の巻」ではなく、

その大半が「ウッタラ・カーンダ」すなわち「結びの巻」で始まっている。

ヴァールミーキ版では、物語の主役ラーマ王子を中心に、その誕生、家族の構

成が語られ、シーター姫との結婚へと話が進展するが、東南アジア諸語版では、

タミール語版ラーマ物語すなわち「イラーマ・ヴァターラム」同様、先ずラーヴァ

-232-



ナの系譜、ラーヴァナの誕生、苦行による超能力の獲得、ランカー国の繁栄、ラー

ヴァナの凶暴性発揮等が語られる。ラーマ王子の誕生とその家族の紹介は、この

ラーヴァナーの紹介が終った後で初めて行われる。この事実は、東南アジア諸語

版ではラーマ王子よりも物語のもう一方の主人公ラーヴァナに重点を置いている

か、あるいはラーヴァナの存在を重視するジャイナ版、タミール語版などの影響

が東南アジア諸語版ラーマ物語には存在している事を物語る。東南アジア諸語版

の内、物語がラーヴァナの紹介で始まるのは、雲南の「蘭嗅西賀」以外に、マラ

ヤのヒカーヤット・スリ・ラーマ、フィリビンのマハーラデイア・ラーワナ、ラ

オスのヴィエンチャン版パラク・パラム、ムオンシン版バラク・パラム・ポンマ

チャク、ビルマのヤーマ・ウットウ、マハーヤーマ・ウットゥ、ヤーマ・タージ

ン、ヤーマ・ヤガン、アラウン・ヤーマ・タージン等である。その点、インドネ

シアのラーマーヤナ・カカウイン、タイのラーマキエン、ラオスのルアンプラバ

ン版等は、ラーマ重視型と言ってよい。

(2)主要登場人物の名称

蘭嗅西賀の特徴の一つは、登場人物の名前である。東南アジア諸語版ラーマ物

語では、そのいずれにおいても登場人物の名前がヴァールミーキ版のそれとは少

しずつ異なる。それは、インド諸語の発音体系と東南アジア諸語の発音体系の違

いに基づく。

例えば、インドネシアの影絵ワヤンに現れるラーマーヤナ関係の人物名は、ラー

ヴァナがラウオノ、ラーマはロモ、ダシャラタはドソロト、シーターはシント、

ラクシュマナはレスモノ、ハヌマンはアノマン、ヴィビーシャナはウイビソノ‘

シュールパナカーはサルポクノコ、ヴァーリはスバリ、アンガダはアンゴドとな

る。

タイのラーマキエンでは、ラーヴァナはトッサカン（ダシャ・カンタのタイ語

読み）、ラーマはプラ・ラーム（プラは神聖なる存在を現す敬称）、ダシャラタは

トソロット、シーターはナン・シーダー（ナンは女性に対する称呼）、ラクシュ

マナはプラ・ラク、ヴィビーシャナはピペーク、シュールパナカーはサマナカー、

ヴァーリはパーリー、アンガダはオンコットとなる。

ラオス版ラーマ物語では、ラーヴァナがポンマチャク（ムオンシン版）または

-233-



ラッパナスワン（パ・ラム・サドク版）あるいはハプカナスワン（カンタ寺本）、

ラーマはランマ（ムオンシン版）またはパ・ラム（パはタイのプラに同じ。パ・

ラム・サドク版、カンタ寺本）、ダシャラタはタッタラタ（ムオンシン版） また

はタタラッタ（カンタ寺本）あるいはトッサロット（ルアンプラバン本）、シー

ターはナン・シーダ、ラクシュマナはラッカナ（ムオンシン版）またはパ・ラク

（カンタ寺本）、ヴィビーシャナはビヤサ（ムオシン版）またはピクピー（カンタ

寺本、パラム・サドク版）あるいはピペーク・クマン（ルアンプラバン本、クマ

ンはクマーラのラオ語読み）、シュールパナカーはタラカタ（ムオンシン版）、ハ

ヌマンはアヌモン（ムオンシン版、ルアンプラバン本）またはフラマン（パ・ラ

ム・サドク本、カンタ寺本）、アンガダはアンコット（ムオンシン版） またはオ

ンコット（カンタ寺本）、ヴァーリーはパリモク（ムオンシン版） まはたはパリ

チャン（カンタ寺本、パ・ラム・サドク版）等となる。

ピルマ語版では、ラーヴァナがダッタギーリ （ダシャ・グリーヴァのビルマ語

読み）、ラーマはヤーマ、ダシャラタはダッタラタ、シーターはティーダー、ラ

クシュマナはレッカナ、ハヌマンはハヌマン、ヴィビーシャナはビビータナ、シュー

ルパナカーはタリガター（語原はトリガター）、ヴァーリはバーリー、アンガダ

はアウングツ等と表記されている。

モン語版では、ラーヴァナがトッサグリー（語原はダシャグリーヴァ）、ラー

マはラムまたはランマ・クマー（クマーは梵語クマーラから）、ダシャラタはトッ

サロッタ、シーターはソーイテー、ラクシュマナはレッカナ、ヴィビーシャナは

ピペーク、シュールパナカーはサマノコット、ハヌマンはアヌマン、ヴァーリは

バーリー、アンガダはオンクット等となる。

一方、これらの登場人物は、蘭嗅西賀では、ラーヴァナが捧瑶加（プンマチャ。

語原はプラフマー・チャクラ）、ラーマは召朗瑶（チャオ・ランマ。召は男性名

に対する呼称）、ダシャラタは沓達腺塔（タタラタ）、シーターは南西拉（ナン・

シラ。南はタイ語、ラオ語のナンと同じ）、ラクシュマナは脹曖納（ラカナ）、ハ

ヌマンは阿努曼（アヌマン）、ヴィビーシャナは彼亜沙（ビヤシャ）、シュールパ

ナカーは姐里吟達（タリハタ）、ヴァーリーは巴力模（パリモ）、アンガダは旺果

（ワンクオ）等となる。

-234-



以上の人物を一覧表にすると次のようになる。（ラオスはムオンシン版のみ）

ヴァールミーキ インドネシア タイ ラオス 蘭唱西賀 ビルマ モン

ラーヴァナ ラウォノ トッサカン ボンマチャク プンマチャ ダッタギーリ トッサグリー

ラーマ ロモ プラ・ラーム ランマ チャオ・ランマ ヤーマ ランマ

ダシャラタ ドソロト トソロット タッタラタ タタラタ タッタラタ トッサロタ

シーター シント シーダー シーダー シーラ ティーダー ソーイテー

ラクシュマナ レスモノ プラ・ラック ラッカナ ラカナ レッカナ レッカナ

ハヌマーン アノマン ハヌマーン アヌモン アヌマン ハヌマン アヌマン

ヴィビーシャナ ウイビソノ ピペーク ピヤサ ピヤシャ ビビータナ ピペーク

シュールパナカ サルボクノコ サマナカー タラカタ タリハタ タリガター サマノコット

アンガダ アンゴド オンコット アンコット ワンクオ アウングッ オンクット

ヴァーリ スバリ バーリー パリモク パリモ バーリー バーリー

スグリーヴァ スグリウォ スクリープ カリン カリン トウジェイ ソイングリット

この表から、幾つかの事柄が明らかになる。第一に、東南アジアのラーマ物語

では、ラーヴァナがそのままの形で呼ばれる事は少なく、頭を十個具えていた事

から「十の頭」または「＋の頸」（数字の十＝サンスクリット語Dasa、パーリ語

Dasa、頭＝Ka:r;itha,Griva) と表現される事が多い。タイのトッサカン、モン

語のトッサグリー、ビルマのダッタギーリ等がそれである。ラウオノの別名とし

て使われるインドネシアのドソ・ムコも、語源的にはDasaMukhaなすわち

「十の面」である。ラオスのポンマチャクはサンスクリット語のBrahmaCakra 

すなわち「梵天の輪盤」を意味する。第二に、登場人物名を全体として見た場合、

ラオスのムオンシン版と雲南省の俸版との間には共通した形が多い。ダシャラタ、

ラクシュマナ、ヴィビーシャナ、ヴァーリ等がそうである。第三に、ビルマ語版

の人物名もラオス版、雲南版の人物名に類似している。ラーヴァナの妹シュール

パナカーを表わすTriGataは、彼女が「三つの頭」を持っていた事に因んでそ

う呼ばれるのだが、この形が使われているのは、ラオス、ビルマ、雲南の三版の

みに限られる。第四に、「十車」 (DasaRatha) と言う意味を現す「ダシャラタ」

は、ラオスのムオンシン版と雲南版の双方でThattarathaまたはThatalathaのよ

うに第四音節だけでなく第一音節もまた有気音で表わされている。この事実は両

-235-



版の起源が同一である可能性を示す。それ以上に注目される事は、 Dasarathaの

第二音節にある摩擦音Sがインドネシア、タイ、モンの 3語版では摩擦音のまま

保たれているのに対し、ラオス、雲南、ピルマの3語版ではT音に変わっている

事である。パーリ語、サンスクリット語の摩擦音SがT （正確には舌尖が上の門

歯の尖端に接する歯音の t)に変わるのはビルマ語の音韻的特徴であるが、ラオ

語や雲南の俸語は共に摩擦音を持っているから、パーリ語、サンスクリット語起

源の摩擦音をわざわざ歯音あるいは歯茎音で表す不自然な表記をする必要はない。

それなのに、 S音でなく T音がこの両版で使われている事は、両版の起源となっ

た元の版がT音で表記されていたからに他ならないと考えられる。ダサラタ王の

名称に関する限り、ラオスのムオンシン版や雲南の蘭嗅西賀版の原版は、タイ語

版ではなくビルマ語版であった可能性が濃い。

(3)捧甥加（ラーヴァナ）は大梵天の子

ヴァールミーキ版の「結びの章」によると、プラフマーの孫ヴィスヴェーシュ

ヴュラと羅刹スマリーの娘カイカシーとの間に子供が4人生れるが、その第 1子

がラーヴァナである。言い換えると、ラーヴァナはプラフマーの曾孫と言う事に

なる。東南アジア諸語版におけるラーヴァナと大梵天の関係は、 (1) 大梵天の

孫（ジャワ版スラット・カンダ、マラヤ版ヒカーヤット・スリ・ラーマ）、（2)

大梵天の子（ラオスのムオンシン版、ビルマ版ヤーマ・ウットゥ）、（3)大梵天

自体の生れ変り（ラオスのヴィエンチャン版）と、 3種に分れる。「蘭嗅西賀」

では、捧瑶加（ラーヴァナ）の父は大梵天だとされる。従って、蘭嗅西賀ではラ

オスのムオンシン版、ビルマ語版等と同じ扱いをしている事が判る。一方、タイ

のラーマキエンやラオスのルアンプラバン版では、 トッサカン（＝ダシャカンタ）

はロンカー王プラステイヤの子供5人の長子として生れるが、プラステイヤの父

は羅刹チャトラバクタだから、 トッサカン（ラーヴァナ）は羅刹王の孫と言う事

になる。もっとも、 トッサカンの前身はカイラーサ山で自在天（イシュヴァラ）

に仕える玄関番のノントク（＝ナンダカ）であった。

(4)捧甥加（ラーヴァナ）兄弟の誕生

「蘭嗅西賀」の記述によると、ラーヴァナの母親は蘭嗅国王「夙蘭巴」の一人

娘「古菩提拉」で、伊麻板の森で修行中に「現吟捧」（マハー・プンくマハー・

-236--



ブラフマー＝大梵天）が天界から降臨する。古菩提拉は最初に十個の実が付いた

マンゴーの枝を、二回目には象牙のマンゴーを、そして三回目には金色のマンゴー

を現恰捧に差し上げる。瑶吟捧は古菩提拉の腹を 3回撫でて、汝は男児に恵まれ

るであろうと述べて立ち去る。古帝提拉は十か月後、三児を出産する。最初の子

は中央に四個、左右の肩に上に三個ずつ、合計十個の頭を持つ奇怪な嬰児であっ

た。古帯提拉の師はその子に捧璃加と命名する。鶉のように黒く恐ろしい形相を

していた第二子は衰納柏と命名され、健康で雅やかな第三子は彼亜沙と命名され

る。

東南アジア諸語版の中でこの「マンゴー・モチーフ」が見られるのは、蘭嗅西

賀の他に、ラオスのムオンシン版とビルマ語のヤーマ・ウットゥ、マハーヤーマ・

ウットゥ、ヤーマ・タージン、アラウン・ヤーマ・タージンの4版だけである。

尚、マハーバーラタには未婚の少女クンティーによるカルナの出産話がある。

(5)父親からの超能力の付与

成長した捧瑶加三兄弟は、父親に会うため五年の間瞑想、梵行を続ける。再び

下界へ降臨した璃吟捧は、三兄弟に望みのものを与える。捧瑞加は不死身と無敵

の力を貰う。但し、それは、正義の王子と白猿と神の弓「阿沙尖」には通用しな

い。変納粕は十二年間の睡眠を保証される。彼亜沙は神の書物と深遠な知識とを

授かる。この蘭嗅西賀と同じエピソードを共有するのは、ビルマ語版とラオスの

ムオンシン版のみである。

ラーヴァナが神通力を得るのは、ヴァールミーキ版やタミールのカンパン版ラー

マーヤナ等によると、十個ある頭を千年に一個ずつ切り落して火中に投じる苦行

を九千年間続けた結果、その苦行をブラフマー神に認められ、不死身と無敵のカ

を与えられる事になっている。この「苦行と誓願」のモチーフは、マラヤのヒカー

ヤット・スリ・ラーマやフィリピンのマハー・ラデイア・ラーワナ等には受け継

がれているが、蘭嗅西賀やビルマ語版には無い。

(6)南西拉（シーター）は焼身自殺した娘の生れ変り

シーターは、ヴァールミーキ版の「少年の章」ではミティーラーのジャナカ王

が土地を耕している時に大地から出てきた地母神の娘だと記されているが、「結

びの章Jではその前身は大仙クシャドワジャの娘で、ヒラマヤの森でヴィシュヌ

-237-



神を念じて苦行中にラーヴァナに横恋慕され、その懲罰を発誓して火中に飛び込

み焼死したヴェーダヴァティーだとされる。シーターの前身の焼死、シーターへ

の生れ変りは、ジャイナ版ラーマーヤナやカシミール版ラーマ物語ラーマヴァター

ラ・チャリタにも見られる。シーターの生れ変り説は、東南アジア諸語版にも広

く受け継がれている。但し、その前身は、ヴィシュヌの妃シュリー（ジャワ版ス

ラット・カンダ）またはラクシュミー（タイ版ラーマキエン）、スジャータ （ラ

オスのヴィエンチャン版及びクワイ・トラピー版）、乾達婆の娘（ビルマ版ヤー

マ・ウットゥ）等と、様々である。一旦焼死した後生れ変る事、ラーヴァナの妻

マンドーダリーに託胎して生れ出る事等の点では共通している。もっとも、ラー

ヴァナの妻から生れても、その父は、マラヤ版ヒカーヤット・スリ・ラーマでは、

ラーヴァナではなくラーマの父親ダシャラタ王という形を取る。また、ルアンプ

ラパン版では、 トサロット王の妃から生れた 5人の子供の末子がシーターと言う

事になっている。ラーマ王子とシーター妃との関係は、ここでは実の兄妹と言う

事になる。（ラーマとシーターとが兄妹であったという記述は、ジャータカ第461

話「ダシャラタ・ジャータカ(+車王本生輝）」にも見られる）。「蘭曖西賀」で

は、伊麻板の納里本と言う樹木の下で祈祷修行していた南西拉（シーター）が捧

璃加に口説かれ逃げ場を失った揚句、捧瑶加を呪誼しながら火中に飛び込んで焼

死する。蘭嗅西賀と同じ形を取っているのが、ラオスのムオンシン版である。

(7)サーマ・ジャータカの導入

蘭嗅西賀では、水辺に水を汲みに来た若い柏拉西（パ・ラシ＝修行者）を水を

飲んでいる鹿だと間違えた沓達腿塔（タタラタ）王が矢を射る場面がある。悲鳴

で駆け付けた国王は矢偏を負った修行者を庵まで運び、薬草を使って熱心に介抱

する。その甲斐あって、行者は回復する。この場面は、ジャータカ第540話「サー

マ・ジャータカ（炎摩賢者本生諏）」のラーマヤナヘの導入に他ならないが、東

南アジア諸語版の中でこの場面を取り込んでいるのは、蘭嗅西賀のほかにはビル

マ語版があるだけである。国王に矢を射られた若い行者は、蘭嗅西賀では国王の

看病で奇跡的に回復するが、ビルマ語版では矢毒で落命する。行者には盲目の両

親がおり、息子の死を知った両親も、国王を呪って死ぬ。その呪いとは、国王も

また自分達同様、息子と別れる苦しみを味わうようにとの呪いであった。話の展

-238-



開からすると、蘭曖西賀よりはビルマ語版の方が「サーマ本生謁」により忠実で

ある。なお、ビルマ語版では、後にヤーマ王子がコーケー妃の企みで王宮から追

放され、ダッタラタ王が悲嘆死する遠因が、ここで示される。

(8) ラーマ兄弟四人の誕生

アヨーダヤ国のダシャラタ王には嗣子がいない。ヴァールミーキ版では、馬の

犠牲祭を執行する事によって後継者の誕生を祈願する。王妃三人が懐妊し、正妃

カウサリヤーからラーマ王子、カイケーイー妃からはバラタ王子が、そしてスミ

トラー妃からはラクシュマナ、シャトルグナの双生児が誕生する。アドヤートマ・

ラーマーヤナやタイのラーマキエンでは、供犠祭の席上出現した神の食物を王妃

三人が食べて懐妊、王子四人を出産する。一方、蘭嗅西賀では、沓達脹塔王は、

誤って傷つけた行者を介抱した謝礼として行者からバナナを二本貰う。国王はそ

のバナナを王妃二人に一本ずつ渡す。二人の王妃は自分のバナナの半分をもう一

人の王妃に分け与える。王妃三人ば懐妊し、男児を出産する。第一王妃からは召

朗甥、第二王妃からは柏腺達、第三王妃からは脹嗅納と沙達魯嗅の双子が生まれ

る。東南アジア諸語版の中で、この「バナナ・モチーフ」が述べられているのは、

蘭嗅西賀以外にビルマ語4版があるだけである。

(9) ラーマの追放期間は12年間

南西拉と結婚した召朗璃は、父親の沓達脹塔から王位を譲渡される事になって

いたが、国王が若い頃に第二王妃と交していた約束を実現するため王位を弟柏服

達に譲り、自らは南西拉と弟脹嗅納とを伴い王宮を立ち去る。その期間は12年間

である。ラーマ王子の追放の期間は、ヴァールミーキ版でもカンパン版でも14年

間とされている。東南アジア諸語版の中では、タイ版とクメール版のリアムケー

とが共に14年間である。追放期間を12年間とするのは、蘭嗅西賀以外にラオスの

ムオンシン版ゃビルマ語4版がある。なお、インド諸語版の中で追放12年とする

ものには、ジャイナ版やダシャラタ・ジャータカ、漢訳経典の雑宝蔵経等がある。

(10)姐里吟達と謝達、独脹沙とは母子

ヴァールミーキ版では、ラーヴァナの妹シュールパナカーが美男子のラーマを

見初めて口説く。ラーマに断られラクシュマナからも冷たくあしらわれたシュー

ルパナカーは、シーターを殺めようとしてラクシュマナに鼻と耳とをそがれる。

-239-



シュールパナカーは復讐のため兄弟のカラとドゥシャナを呼び寄せるが、その二

人も配下の羅刹軍もラーマ、ラクシュマナに皆殺しにされる。ランカーに逃げ帰っ

たシュールパナカーは、兄のラーヴァナにラーマー行への復笞をするため、シー

ター誘拐をもちかける。シュールバナカーとカラ、 ドウシャナとが兄弟姉妹の間

柄にある事はタミールのカンパン・ラーマーヤナでも同じである。東南アジア諸

語版の中では、タイのラーマキエンが、 トウート（くドゥシャナ）、コーン（＜

カラ） とサマナカー（＜シュールパナカー）とが兄弟姉妹である旨記述している。

ところが、蘭嗅西賀に登場する姐里唸達は蘭嗅の前国王夙蘭巴の妹で、「謝達」

と「独服沙」とはその子供だとされる。母子三人は、伊麻板の森の一部を捧瑶加

に縄張りとして認めて貰っている。縄張りの内の生き物の生殺与奪の権は、全て

この母子三人が握っている。羅刹三人は縄張りに侵入して来た召朗現一行三人に

襲いかかるが、謝達と独脹沙とは朗璃に弓で射殺される。蘭嗅へ逃げ帰った姐里

吟達は、子供二人の復嘗のため捧甥加に南西拉の誘拐をもちかける。シュールパ

ナカーとカラ、 ドウシャナの三人を親子として記述している点では、ビルマ語版、

ムオンシン版共に同じであるが、カラとドウシャナをビルマ語版ではシュールパ

ナカーの息子、ムオンシン版では娘としている点が異なる。

(11)金の鹿に変身するのは姐里吟達

ヴァールミーキ版ではシーターからラーマ兄弟をおびき出すために黄金の鹿に

変身するのは、羅刹のマリーチャである。タイ版でも、カカナスンの子マリート

（マリーチャ）が金の鹿に変身する。それに対し、蘭曖西賀で金色の鹿に変身す

るのは捧瑶加の妹姐里吟達である。従って、蘭嗅西賀にはマリーチャは登場しな

い。ラーヴァナの妹が金色の鹿に変身するのは、蘭嗅西賀の他に、ビルマ版（タ

リガターまたはガンビー）とラオスのムオンシン版とがある。

(12) シーターの身の回りに描かれた呪圏

シーターがラーヴァナに誘拐される場面は、ヴァールミーキ版とカンパン版と

では、ラーマに矢を射られた金色の鹿（羅刹マリーチャの変身）がラーマの声を

模倣して悲鳴を上げる。それを聞いたシーターがラクシュマナを救援に行かせる。

一人残ったシーターをラーヴァナが飛車に乗せて拉致すると言うように描かれて

いる。蘭嗅西賀では、朗瑶の救援に赴く際、脹嗅納は西拉の周囲に矢で円圏を描

-240-



き、大地の女神にその庇護を委ねる。捧璃加が現われ西拉を連行しようとするが、

地母神が西拉の両足をしっかりと抱きかかえているため連れ去る事ができない。

朗瑶救援に駆け付けた脹嗅納が、西拉の警護を放棄したと朗瑞に叱責され、地母

神に艘の保護を依頼して来たと説明する。大地への保護依頼等信用できないと朗

瑶が言った途端、憤慨した地母神が西拉の足から手を放す。呪圏が消滅し、西拉

は捧甥加に拉致されると叙述されている。

この「呪圏設定」のモチーフは、東南アジア諸語版に広く見られるが、ジャワ

のスラット・カンダやマラヤのヒカヤット・スリ・ラーマ（ベルリン写本）では、

レスマナ（またはラクサマナ）がシンタの回りに短剣（クリス）で円陣を描く。

ラーヴァナは食物を求める老人に扮して現われるが円陣の中には入れない。食べ

物を渡そうとシンタが円の外へ手を差し出したところラーヴァナにその手を掴ま

れ連れ去られる。ヤーマ・ウットゥ、マハーヤーマ・ウットゥ、ヤーマ・タージ

ン、アラウン・ヤーマ・タージン等のビルマ語版では、テイーダーの身の回りに

レッカナが陀羅尼で円圏を三重に描き、圏外へ出ぬようテイーダーに言い残す。

行者に扮して現われたダッタギーリに、テイーダーは布施を渡そうとして圏外に

出る。ダッタギーリに捕えられて誘拐される。東南アジア版の中では、蘭嗅西賀

以外に大地の女神（ナン・トラニ<Dharani)にシーターの庇護を依頼する形を

取っているのは、ラオスのムオンシン版だけである。

(13) シーター捜索中のラーマ兄弟と遭遇したのはスグリーヴァ

ヴァールミーキ版では、ラーヴァナに誘拐されたシーターを捜索中のラーマ兄

弟の姿を最初に見掛けたのは、猿の首領スグリーヴァで会った。彼は、二人がヴァー

リーに派遣された刺客ではないかと疑う。恐怖におののき狼狽するスグリーヴァ

は、二人の素性を確かめるためハヌマーンを派遣する。ハヌマーンは苦行僧を装っ

てラーマ兄弟に近づき話し掛ける。

蘭嗅西賀では、行方不明になった西拉を捜索中の朗璃が疲れて大木の下で横に

なる。寝込んだ朗馬が蚊や蠅に襲われないよう、脹嗅納が服を脱いで朗瑶に着せ

かける。裸身の腺嗅納を蚊や蠅が襲うが、熟睡中の兄の妨げにならないよう脹嗅

納は微動だにしない。その光景を樹上の嗅林が目撃、二人の兄弟愛の深さに思わ

ず落涙する。この話はビルマ語版にもある。但し、ビルマ語版で弟レッカナを襲

-241-



うのは蠅や蚊ではなく、鶏位の大きさがあるアブである（ヤーマ物語とマハーヤー

マ物語およびヤーマ・タージン。アラウン・ヤーマ・タージンでは普通のアプや

蚊）。ラーマ兄弟とスグリーヴァとの避遁場面はラオスのムオンシン版には見ら

れないが、インドネシアのスラット・カンダやマラヤのヒカヤット・スリ・ラー

マでは取扱われている。

(14)猿の武将達の飛行距離

海岸まで来た猿達は大海原を眺めて嘆息する。蘭嗅島は三千約（由旬）の海の

彼方に横たわっている。召朗瑶は大海原の上を飛べる者は居ないのかと嗅林に尋

ねる。各武将の跳躍距離は最大限30約乃至70約に過ぎない。三千約もの距離を跳

躍できるのは風の神「夙汝納」の子「阿努曼」だけである。乱暴の度が過ぎて行

者に呪誼され超能力の発揮を抑制されていた阿努曼は、召朗瑞の威力で超能力を

回復し蘭嗅島へ渡る。この猿の武将達の跳躍距離を具体的に明示しているのは、

蘭嗅西賀以外に、ビルマ語版があるだけである。ビルマ語版は、ヤーマ物語とマ

ハーヤーマ物語とがナラの10由旬からサンプマンの80由旬まで、ヤーマ・タージ

ンがンガモウタの40由旬からアヌカマの80由旬までと記述されている。尚、猿の

跳躍距離はヴァールミーキ版でもガヤの10由旬からジャンバウアットの90由旬ま

で取扱われている。

(15) シーターがハヌマンに託した頭髪

ランカー島に渡ったハヌマンは、ヴァールミーキ版では、インドラジットに捕

えられラーヴァナの命令で焚殺刑に処せられるが、不死身のハヌマンはランカー

城を全焼させて帰還する。ヴァールミーキ版、カンパン版、アドヤートマ版など

では、ハヌマンは大陸に戻る前シーターからその髪飾り (Choodamani) を託さ

れラーマに届ける。蘭嗅西賀で阿努曼が南西拉に託されるのは髪飾りではなく彼

女の頭髪 7本である。この「頭髪託送モチーフ」が見られるのは蘭嗅西賀以外に

ビルマ語版があるだけである。託される頭髪の数は、ヤーマ物語とマハーヤーマ

物語とが7本、アラウン・ヤーマ・タージンは10本となっている。

(16)十二年間異性の顔を見なかった脹曖納

ラーヴァナの息子メーガナータは魔術に通じ、幻術、隠遁の術が行使できる。

かつて天界においてインドラを征した事がありインドラジットとも呼ばれるこの

-242-



メーガナータには、ハヌマーン、スグリーヴァ、アンガダ、ジャンバヴァットと

いったラーマ陣営の勇将がこぞって重傷を負わされている。ラーマ、ラクシュマ

ナもインドラジットが使う蛇の投げ縄によって瀕死の重傷を負わされるが、ハヌ

マンがカイラーサ山から持ち帰った薬草ヴィシャリャ・カラニーによって辛うじ

て蘇生する。そのインドラジットも、ラクシュマナが放った神授の矢で殺される。

この卓越した戦闘力を持つ英達西達（インタシタくインドラジット）を倒すに

は、朗珊陣営も苦慮する。蘭嗅西賀では、英達西達が操る三十三頭の象が服嘔納

の放った矢で射抜かれた時、英達西達が天空に駆け上がり身を以て太陽を遮る。

天地は漆黒の闇となる。兄への苦言が受け入れられず追放されて朗瑶陣営に加わ

り参謀として仕えている彼亜沙の説明によると、この暗闇の中で英達西達の魔影

を見る事ができるのは、過去十二年間異性の顔を見た事がない者に限られると言

う。その様な特殊な条件を満たす者は皆無に近い。その時、王宮を出て以来12年

間、片時も兄夫婦の傍を離れた事のない脹嗅納がその特赦な条件を満たす事が判

明する。服曖納は艘に応対する時、常に足元に視線を落し、決してその顔を見よ

うとはしなかったと言う。朗理は、闇の中を透視して妖魔の姿を確認した脹嗅納

が指差し示す方向に神授の矢を射る。英達西達は体を両断され、四千万由旬の高

空から墜落して絶命する。インドラジット征服に異性の顔を十二年間全く見てい

ないと言う特殊な条件を設定しているのは、東南アジア諸語版の中では、蘭嗅西

賀以外に、ビルマ語五版があるだけである。このモチーフの原形は、ヴァールミー

キ版やカンパン版ではなく、ベンガル版にある。但し、ベンガル版では、その期

間が14年間と長く、とかもその間クラシュマナは一睡もせず何も食べていない事

になっている。

III 蘭嗅西賀とラーマキエンとの類似点

以上の特徴から見ると、蘭暖西賀は、ラオスのムオンシン版ゃビルマ語諸版と

の間に密接な関係を持っている事を窺わせるが、一方では、タイのラーマキエン

との間にも幾つかの共通性を示す。両者間に見られる共通の特徴には次のような

ものがある。

(l) ラーマ王子によるカラスの懲罰

-243-



ヴァールミーキ版では、夜叉女タータカの息子マリーチャとスバーフの 2羅刹

が聖仙ヴィシュヴァミトラの苦行を妨害する。マリーチャは海に追い落とされ、

スバーフはラーマの矢に射殺される。タイ版では、巨大なカラスに変身可能な羅

刹カカナスンが、 トッサカンの指令で修行中の行者を殺害する。長老行者ワシッ

ト（ヴァシッタ）、サワミット（スヴァミトラ）の要請で協力を求められたラー

マ、ラクシュマナ兄弟はカカナスンとその子サワーフを弓矢で射殺す。蘭曖西賀

では、伊麻板の森で修行中の隠者の庵にカラスの群が乱入して供物を食い荒らす。

隠者に協力を求められた召朗珊は、無用の殺生を避けるため的を外して矢を射る。

カラスの群は轟音にたまげて逃避するが、執拗に矢に追跡された揚句、召朗現に

謝罪して命を取りとめる。ヤーマ王子によるカーカウン牙鳥の懲罰物語はビルマ版

にもあるが、ヤーマ王子は、蘭嗅西賀同様、カラスを殺さない。その目をくりぬ

いて釈放する。これはヴァールミーキ版のチトラクータ山での話に由来する。

(2)捧瑞加の悪夢

タイ版では、ハヌマンによるランカー焼失後、 トッサカンが悪夢を 2回見る。

1回目は、黒いハゲワシと白いハゲワシとが決闘をし、黒鷲が敗れて墜落死する

夢である。 2回目は、ココヤシの殻に芯を入れ油を注いで掌に載せたところへ女

が駆け寄って火を点ける。燭台は燃え上がり火が掌に燃え移ると言う夢である。

弟ピペークの占いによると、黒鷲はトッサカン、白鷲はプラ・ラーム、ココヤシ

の燭台はロンカー城、油はトッサカン一族、点火した女はサマナカー、全てを焼

き尽した炎はシーダーである。トッサカンはラームに敗れ、ロンカーは破滅する

事を意味していると言う。

この黒鷲と白鷲との決闘の夢は、蘭曖西賀でも黒鷲の落下、惨死と言う形で述

べられている。弟彼亜沙の夢の分析では、悪夢の原因は南西拉を拉致した捧瑶加

の悪行に求められる。悪夢の場面はビルマ版やラオスのムオンシン版には無い。

(3)ナン・シーダーの贋死体

タイ版では、ラーマと猿軍団とを撤退させるため、 トッサカンが、ピペークの

娘ベンヤカイをナン・シーダーの贋死体に化けさせてプラ・ラームの陣営にi票着

させる。シーダーの亡骸を目撃したラームは悲観にくれる。不審を抱いたハヌマ

ンが亡骸を荼毘に付す。煙に紛れて逃げ出したベンヤカイをハヌマンが追跡して

-244-



捕える。

ベンヤカイによる贋死体エピソードは、蘭嗅西賀では月雅曖（ユエヤカ）、モ

ン語版ラーマ物語「ロイク・サモイン・ラーム」ではピペークの娘スポンナカー

による贋死体事件として取り扱われている。死体が荼毘に付される際、月雅曖あ

るいはスポンナカーは煙に紛れて脱出しようとし、ハヌマンに追跡、捕縛される

点も同じである。シーターの贋死体エピソードはビルマ版やラオスのムオンシン

版には見られない。

(4) マイヤラープによるラーマ誘拐

タイ版では、プラ・ラーム軍のランカー進攻を知ったトッサカンが、冥界（パ

タラ）の王マイヤラープに協力を求める。マイヤラープは魂を肉体から取りだし

蜂に変えて山中に隠しているため不死身である。しかも、強力な粉末催眠薬を筒

を使って吹き付け相手を眠らせる特技を持っている。彼は山の上から催眠薬を散

布し、猿軍団が眠り込んだ隙にプラ・ラームを冥界に連れ去る。ハヌマンが蓮華

の茎を通り抜けて地底に向い、スワン・マッチャに生ませた我が子マッチャヌの

協力でマイヤラープを殺し、鉄の檻に幽閉されていたラームを救出する。

タイ版のマイヤラープに相当するのが、蘭嗅西賀の歪亜拉（ワイヤラ）である。

捧瑶加の子歪亜拉は妖法の持主で、強力な催眠薬を保持している。朗瑞兄弟の生

捕りを命じられた歪亜拉は、空中から催眠薬を散布して猿達を昏睡状態に陥らせ

た後、熟睡中の朗現兄弟を拉致する。兄弟の命は夜明けと共に消えるので、救出

に向った阿努曼は、昇りかけた太陽を黒雲で覆い一旦深海に押し戻した後、歪亜

拉を殴り殺して朗甥兄弟を救出する。

マイヤラープによるラーマ誘拐のエピソードは、マラヤ版のとカーヤット・ス

リ・ラーマ（パーターラ・マハーラヤン）やラオス版のクワイ・トラピー、モン

語版のロイク・サモイン・ラーム（ワイヤラプ）等、東南アジア諸版に広く見ら

れる（ビルマ語版には見られない）が、その原形はクリテイヴァーサのベンガル

版ラーマーヤナ（マヒ・ラーヴァナ）やタミール語のマイリラーヴァナン、マラ

ャラム語のラーマカタパットウ等の非ヴァールミーキ版にあるのではないかと考

えられる。 (S.Singaravelu 1986 p.21, A.G.Menon 1991 PP. 62-64, Philip 

Lutgendorf 1995 p. 4) 

-245-



(5) クンバカルナの魔の槍

タイ版では、 トッサカンの弟クンパカーンが神与の槍モッカシャクテイに法カ

を回復させるため供犠を行なう。ハヌマンが犬の死骸に化け、カラスに化けたオ

ンコットがその死骸を突つく。腐臭に弱いクンパカーンは供犠を中止するが、翌

日の戦闘では彼はその槍を使ってラクシュマナを倒す。神与の槍モッカシャクテ

イは、蘭嗅西賀では変納柏が天帝に授かった神与の手裏剣と言うことになってい

る。変納粕は海辺で手裏剣を研いで錆落としをする。刃の研磨が完了すれば、無

敵の武器が出現する。海水の赤変から事情を悟った召朗瑶は、阿努曼を派遣して

妨害させる。阿努曼は犬の死骸に扮し、鵜に扮した旺果が死骸を啄む。吐き気を

催した衰納柏は研磨を中止するが、戦闘で使われた手裏剣は脹嗅納の足裏を刺し

貫き、脹嗅納の意識を失わせる。クンバカルナの魔の槍のエピソードは、モン語

版ロイク・サモイン・ラームにもクンマカンによる四面の槍の研磨と言う形で登

場する。しかし、ビルマ語版ラーマ物語（ヤーマ物語、ヤーマ・タージン、アラ

ウン・ヤーマ・タージン、ヤーマ・ヤガンの4作品）には記述されていない。

(6)肉体と魂とを分離したラーヴァナ

タイ版では、プラ・ラームと戦闘中トッサカンは、その首を何度もラームに斬

り落とされる。しかし、 トッサカンの首は直ぐに再生する。トッサカンの不死身

の秘密は、その魂が肉体から取り出され、特殊な容器に納められて師のコープッ

トに預けられている事にある。コープットを顆してトッサカンの魂が入っている

容器を借り出したハヌマンは、ラームの放った矢がトッサカンの胸を射抜くのを

確認して容器を砕く。

蘭嗅西賀の捧瑶加も、召朗璃兄弟に矢を雨霰のように浴びせられるが、全く平

気である。捧瑶加の魂がその肉体ではなく天帝に授かった弓賽宰に宿っているこ

とを彼亜沙から聞き出した朗瑶は、阿努曼を隠者の下に派遣して弓賽宰を瞬し取

らせる。朗瑞はその弓賽宰を使って捧瑶加の首十個を切断する。

ラーヴァナの魂が心臓にではなく別の所に宿っている話は、マラヤ版のヒカヤッ

ト・スリ・ラーマにもある。そこでは、ラーワナの不死身の秘密は、右耳の直下

にある小さな頭の中に宿っているため、ラーワナの首は何度切り落とされても直

ぐに再生する。その秘密を知っているシーターがハヌマンを通じてラーマに伝え

-246-



る。右耳の直下にある小頭をラーマに射抜かれたラーワナは遂に絶命する。

w 蘭曖西賀固有のエピソード

閾嗅西賀は、以上述べたように、東南アジアのラーマヤナ諸版との間に共通性、

類似性を持っているが、一方、他の版には見られない独自のエピソードも内包し

ている。次のような点は、蘭嗅西賀固有のエピソードだと言ってよいであろう。

(1)阿努曼と維亜干との決闘

捧瑶加は、ランカー城を全焼させた阿努曼の追跡を維亜干に命じる。維亜干は

緑豊かな小島に変身して阿努曼を待ち伏せする。飛翔に疲れた阿努曼が休憩に立

ち寄れば、抱き抱えて海中に引きずり込む魂胆であ。しかしその企みは警戒心の

強い阿努曼に見破られ、頭を強打されて死ぬ。

(2)鰻に似た非瑶蘭敢

外祖父の龍王の下で魔法を習得して帰った捧瑶加の子非瑶蘭敢は、自分の魂が

宿る弓賽宰を朗瑶側に騒し取られて完全に戦意喪失した父に対し、朗甥への徹底

抗戦を主張する。戦場で妖法を展開する非現蘭敢のため猿軍団は四散する。阿努

曼が非甥蘭敢を生捕りにしようとするが、非理蘭敢の体は鰻のようにぬるぬるし

て捕縛できない。砂泥に尿を注ぎ撹拌した後の砂泥を両手に付ければ粘りが取れ

ると彼亜沙に教えられた阿努曼、教えられた通りにして非瑶蘭敢を捕らえ、四肢

を引き裂き、身の皮を剥ぎ、頭を石にぶつけて非理蘭敢を殺す。この話は、ビル

マ語のマハーヤーマ物語、ヤーマ三種（ヨーダヤー・ザットーヂー）の両版でも

見られる。

まとめ

インドの古典文学作品「ラーマーヤナ」は、インドネシア、マレーシア、フィ

リビン、タイ、カンボジア、ラオス、ビルマ等、東南アジアの殆ど全域に伝播し

ているが、その分布範囲は中国の雲南省にまで広がっている。雲南省に伝わるラー

マ物語「蘭嗅西賀」の内容を東南アジア諸語版ラーマ物語と比較してみると、そ

れはタイのラーマキエンと部分的には共通性を示すものの、物語の骨格を成す基

本的エピソードでは、ラオスのムオンシン版やビルマ語版ラーマ物語との間に強

-247-



い類似性を示す。特に、（ 1)物語が「結びの章」で始まっている。（2)登場人

物の名称が三者間で共通している。 (3) ラーヴァナはプラフマー神の子だとさ

れている。 (4) ラーヴァナ兄弟姉妹の間柄が共通している。（5) ラーヴァナは

超能力をプラフマー神から付与されている。 (6) シーターは焼身自殺した乙女

の生れ変わりだとされている。（7) ジャータカ第540話サーマ・ジャータカが挿

入されている。（8) ラーマ兄弟誕生の背景として王妃3人がバナナを食べるエ

ピソードを共有している。（9) ラーマの追放期間が14年ではなく 12年と設定さ

れている。 (10) シュールパナカーとカラ、 ドウシャナが兄弟ではなく母子とし

て扱われる。 (11) シーターの身の回りに呪圏が設定され、その庇護が地母神に

委ねられている。 (12) ラーマの弟ラクシュマナは王城を出て以来12年間異性の

顔を全く見ていないなどの特徴を共有している事実から判断すると、蘭嗅西賀は

ラオスのムオンシン版およびヤーマ・ウットゥ、マハーヤーマ・ウットゥ、ヤー

マ・タージン、アラウン・ヤーマ・タージン、ヤーマ・ヤガンというビルマ語五

版と起源を共有している可能性が強いと言える。

参考文献

楊中禄責任編輯『蘭嗅西賀（泰族神話叙事長詩）』雲南人民出版社 1981 
Aiyar, V.V.S: Kamba Ramayana, a study. Bombay 1987. 
Aung Hpyo, U: Rama Thagyin (palm leaf manuscript in Burmese). 1886. 
Bailey, H.W: The Rama story in khotanese. JAOS 54 1939. 
Bizot, Francois: Reamker, L'amour symbolique de Ram et Seta. Paris 1989. 
Balbir, Jagbans Kishore: L'historire de Rama en tibetain, D'apres des 
manuscrits de Touen-Houang, edition du texte et traduction annotees. 
Paris 1963. 

Cadet, J.M: The Ramakien, the Thai epic, illustrated with bas-reliefs of Wat 
Phra Jetubon. Tokyo 1970. 

Connor, J.P: The Ramayana in Burma. JBRS 15 1925. 
Courtillier, Gaston: La梃gendede Rama et Sita, extraite du Ramayana de 
Valmiki. Paris 1927. 

Dhani Nivat: The Rama Jataka, a Lao version of the story of Rama. JSS 36 
1946. 

de Jong, J.W: An old Tibetan version of the Ramayana. T'oung Pao 58 1972. 
Deydier, H: Les origines et la naissance de Rauana dans le Ramayana 
laotien. BEFEO 44 1951. 

Deydier, H: Ramayana in Laos. JOR 22 1954. 
Godakumbura, C.E: The Ramayana, a version of Rama's story from Ceylon 

-248-



. JRAS 1946. 
Grierson, G.A: Kashmiri Ramayana. Calcutta 1930. 
Grierson, G.A: Sita forlorn, a specimen of the Kashmiri Ramayana. BSOS 5 
1928. 

Grierson, G.A: The Bengali Ramayanas. JRAS 1922. 
Griffith, R. T.H: The Ramayana of Valmiki (translated into English verse). 
Benares 1915. 

Growse, F.S: The Ramayana of Tulsi Das. Allahabad 1978. 
Goldman, Robert P: The Ramayana of Valmiki, an epic of ancient India. 
Princeton University Press vol.I 1984, vol.II 19, vol. III 1991, vol. IV 1994. 

Hpo Sein, U: Rama Thonmyo Zat Wutthu. Rangoon 1935. 
Hooykaas, C: Old Javanese Ramayana. JOR 30 1960. 
Htoon, Hsaya: Alaung Rama Thagyin. Sittway 1905. 
Huber, Edouard: Etudes Indochinoises 1. la legende du Ramayana en Annam 
. BEFFO 5 1905. 

Jacob, Judith M: Reamker (Ramakerti), the Cambodian version of the 
Ramayana. London 

Juan R. Francisco: Maharadia Lawana. Quezon city 1969. 
Jumsai, M.L. Manich: Ramayana (chef-d'oeuver de la litt釦ratureThaie). 
Bangkok 1970. 

Juynboll, H.H: Eene Episode uit het Oudidndische Ramayana. BIJDR 50 1899. 
Juynboll, H.H: Vertaling van Sarga VII van het Odjavaansche Ramayana. 
BIJDR 78 1922. 

Juynboll, H.H: Vertaling van Sarga VII van het Odjavaansche Ramayana. 
BIJDR 79 1923. 

Kapp, D.B: The Episode of Ayi-and Mayi-Ravana in the oral Ramayana 
version of the Alu Kurumbas. in "Ramayana and Ramayanas." 1991 

Kats, J: Het Ramayana op Javaansche Tempel Reliefs. Leiden 1925. 
Kate, J: The Ramayana in Indonesia. BSOS 4 1926-28. 
Kern, H: Zang I-IIIvan't Oudjavaansche Ramayana in Vertaling. BIJDRAGEN 
73 1917. 

Kern, H: Zang IV-V van't Oudjavaansche Ramayana in Vertaling. BIJDRAGEN 
Kern, H: Zang VI van't Oudjavaansche Ramayana in Vertaling. BIJDRAGEN 
King Rama I of Siam: Ramayana, Masterpiece of Thai Literature retold 
from the original version. Bangkok 1977. 

Ku, U: Fondaw Rama Pyazat. Rangoon 1880. 
Lalou, Marcelle: L'histoire de Rama en Tibetain. JA 1936. 
Lutgendorf, F: Another Ravana, Another Rama. a paper for presentation at 
Xllth International Ramayana Conference in 1995. 

Makhan Lal Sen: The Ramayana of Valmiki. New Delhi 1976. 
Martini, F: En marge du Ramayana cambodgien. BEFEO 38 1938. 
Martini, F: Note sur l'impreinte de Buddhisme dans la version cambodgienne 
du Ramayana. JA 1952. 

Matics, Kathleen: A History of Wat Phra Chetupon and its Buddha images. 
Bangkok 1979. 

-249-



Maung Gyi, Dabein U: Pondaw Rama Lekkhana Yodaya Zat Wutthu. 
Rangoon 1910. 

Maxwell, W.E: Sri Rama, a Malay fairy founded on the Ramayana. JSBRAS 
17 1886. 

Menon, A.G: The Sanskrit and the Non-Sanskrit Traditions of Ramayana 
from the West Coast of India. in "Ramayana and Ramayanas" edited, 
by M. Theil-Horstmann. Wiesbaden 1991 

Naidu, S. Shankar Raju: A comparative study of Kamba Ramayana and 
Tulasi Ramayan. Madras 1971. 

Narasimhachar, D.L: The Jaina Ramayana. Indian Historical Quarterly 1939. 
Nath, Rai Bhadur Lala Baij: The Adhyatma Ramayana. New Delhi 1979. 
OHNO Toru: The Burmese versions of the Rama story and their peculiarities. 
In Uta Gartner & Jens Lorenz edit. Tradition & Modernity in Myanmar. 
Berlin 1994. 

Ottamu: Loik Samoing Ram (Manuscript written in Mon). 1834. 
Overbeck, H; Hikayat Maharaja Ravana. JRASMB 11 1933. 
Raghavan, V: The Ramayana Tradition in Asia. New Delhi 1980. 
Rai Saheb Dineshchandra Sen: The Bengali Ramayana. Calcutta 1987. 
Roorda van Eysinga, P.P: Geschedenis van Sri Rama, beroemd Indisch 
Heroisch Dichtstuk. Amsterdam 1843. 

Sarkar, Himansu Bhusan: Indian Influences on the literature of Java and 
Bali. Calcutta 1934. 

Sachchidanand Sahai; Ramayana in Laos, a study in the Guay Dvorahbi. 
New Delhi 1976. 

Santosh N. Desai; Hinduism in Thai Life. Bombay 1980. 
Saveros Pou: Ramakerti (XVI'-XVII'siecles), traduit et commente. Paris 1977. 
Saveros Pou: t;tudes sur le Ramkerti (XVI'-XVII'siecles). Paris 1977. 
Saveros Pou: Ramakerti II(deux詮meversion du Ramayana Khmer), texte 
khmer, traduction et annotations. Paris 1982. 

Richman, Paula: Many Ramayanas, the Diversity of a narrative Tradition in 
South Asia. University of California Press 1991. 

Shellabear, W.G: Hikayat Sri Rama, Introduction to the text of the M.S. in 
the Bodleian Library at Oxford. JSBRAS 70 1917. 

Singaravelu, S: A comparative study of the Sanskrit, Tamil, Thai and 
Malayan versions of the story of Rama. JSS 56 1968. 

Singaravelu, S: The episode of Maiyarab in the Thai Ramakien and its 
possible relationship to Tamil folklore. JSS 74 1986. 

Soewito Santoso: Ramayana Kakawin. New Delhi 1980. 
Stutterheim, A.W: Rama-Legenden und Rama-Reliefs in Indonesien. Munchen 
1925. 

Sundaram, P.S: Kamba Ramayana, Bala Kandam 1989, Ayodhya Kandam 
1991, Kishkindha Kandam 1992, Sundara Kandam 1992, Yuddha 
Kandam I, II 1994, Thanjavur. 

Swami Satyananda Puri & Charoen Sarahiran: The Ramakirti (Ramakien) 
or the Thai version of the Ramayana. Bangkok 1940. 

-250-



The Government Lottery Office: The Ramkien, mural paintings along the 
galleries of the Temple of the Emerald Buddha. Bangkok 1981. 

Toe, U: Rama Yagan. vol.I 1965, vol.2 1933. Rangoon. 
Thein Han, U and U Khin Zaw: Ramayana in Burmese Literature and Arts. 
JBRS 59 1976. 

Utgikar, N. B: The story of the Dasaratha Jataka and of the Ramayana. 
JRAS 1924. 

Vaudeville, Charlotte: Le Ramayan de Tulsi-Das. texte hindi traduite et 
commente. Paris 1997. 

Velder, Christian: Der Kampf der Gotter und Diimonen. Stuttgart-Fellbach 
1962. 

Vo Thu Tinh: Phra Lak Phra Lam, le Ramayana lao. Vientiane 1972. 
Vogel, J. Ph: Het eerste Rama relief van Prambanan. BIJDR 77 1921. 
Winstedt, R.L: Hikayat Seri Rama, JSBRAS 55 1909. 
Winternits, Moriz: Geschichte der lndischen Literatur. Band 1 Stuttgart 1909. 
Ziesenis, Alexander: The Rama Saga in Malaysia. Singapore 1963. 
Zoetmulder; Kalangwan, a Survery of old Javanese Literature. The Hague 
1974. 

Zvelebil, K.V: Tamil Literature. Leiden Koeln 1975. 
阿部知二「ヴァールミーキ、ラーマーヤナ』河出世界文学大系2 河出書房新社 1980 
ヴァールミーキ、岩本裕訳『ラーマヤナ』 (1)東洋文庫376、(2)441、平凡社 1980、
1985 

宇戸清治「北部タイ地方のラーマ伝説ー『プロンマチャック物語」ー」「東京外国語大学論
集」第47号 1993 pp.270-300. 

宇戸清治「r劇詞ラーマキエン』の性格とタイ王制イデオロギー」『田中忠治先生退官記念
論文集」 1994

大野 徹「東南アジアのラーマヤナ（1) インドネシア、マレーシア、フィリビンの伝
承」 r大阪外国語大学アジア学論叢』第3号 1993 pp.37-70 

大野 徹「東南アジアのラーマヤナ (2) タイ、カンボジア、ラオスの伝承」「大阪外国
語大学アジア学論叢』第4号 1994 pp. 255-308 

大野 徹「東南アジアのラーマヤナ (3) ミャンマーの伝承」 r大阪外国語大学アジア学
論叢」第5号 1995 pp. 139-186 

大野 徹「蘭曖西賀」と東南アジア版ラーマ物語」「金子量重先生古希記念論集・アジアの
民族造形文化J1996 pp. 78-89 

-251-



Ramayana Legends prevailed in Southeast Asia (4) 
-Lanka Xiho, the Tai Lu version of Rama story-

OHNO Toru 

The fact that Tai Lu people living mainly i iving mainly in the Xishuangbanna 

district, Yunan province, China, possess their own Rama story called 

"Lanka Xiho", has been introduced for the first time in Japan by the late 

professor IWAMOTO Hiroshi in his book entitled "Ramayana" published 

by Heibonsha, Tokyo, 1985 in pp-338-352. It is not so difficult for us to 

know the plot of the Tai Lu version of Rama story "Lanka Xiho", since 

it has been translated into Chinese and published by Yunnan Peoples 

Publishing Co, in 1981. It is obvious that the title "Lanka Xiho" denotes 

the. Ten Heads of Lanka. 

On a comparative study with other Southeast Asian versions of Rama 

story, the following are found to be the prominent features of Lanka 

Xiho. 

I. The story commencing with Uttara KiiIJ.Q.8 

The most noteworthy feature of Lanka Xiho is that it commences 

with Uttara KaIJ.o.a, the Last. Book of Valmiki Ramayana. In the 

beginning of Lanka Xiho can be seen the detailed accounts of Pengmajia 

(Ravana), such as genealogy of Pengmajia, the naissance of Pengmajia, 

attainment of his invulnerability, practices of his polygamy. 

It draws our attention to the fact that the early history of Ravana is 

dealt with in the first chapter in almost all the Southeast Asian versions 

of Rama story such as Serat Kanda (Java), Hikayat Sri Rama (Malay), 

-252-



Maha Ladia Lawana (Philippines), Phra Lak Phra Lam (Vientiane), 

Phralak Phralam Phommachak (Muongsing), Rama Wutthu (Burma), 

Rama Thagyin (Burma), and Rama Yagan (Burma). 

II. The names corresponding to those of Laos and of Burmese versions 

The names of the chief characters in Lanka Xiho are not necessarily 

correspondent with those of Valmiki Ramayana. It is interesting to note 

that the names of the main characters are in general similar to those 

found in Laos (Muongsing version) or Burmese version of Rama story. The 

following appear to be noteworthy. 

Ra va.Q.a (Sanskrit) = Pengmajia (Tai Lu) = Phommachak (Laos) 

Rama (Sanskrit) =Langma (Tai Lu) =Lamma (Laos) 

Vibhi¥la.Q.a (Sanskrit) =Biyasha (Tai Lu) =Piyassa (Laos) 

Kumbhakar.o.a (Sanskrit) =Gunnaba (Tai Lu) =Khannapa (Laos) 

Vali (Sanskrit) =Balimo (Tai Lu) =Parimok (Laos) 

Sugri va (Sanskrit) = Galin (Tai Lu) = Kalling (Laos) 

Bharata (Sanskrit) =Palada (Tai Lu) =Phalata (Laos) 

Janaka (Sanskrit) =Gannaga (Tai Lu) =Kannaka (Laos) 

Dasaratha (Sanskrit) =Tadalata (Tai Lu) =Thattatatha (Laos) = 

Dathrattha (Burmese) 

Lak¥jma.o.a (Sanskrit) = Lagana (Tai Lu) = Lakkhana (Laos) = Lekkhana 

(Burmese) 

Surpa.o.akha (Sanskrit) =Dalihada (Tai Lu) =Tharikhata (Laos) =Trigata 

(Burmese) 

Indrajit (Sanskrit) = Indaxida (Tai Lu) = Inthasitha (Laos) = Endaseitta 

(Burmese) 

The forms expressed by romanization of chinese scripts do not 

represent the phonological value. It must be taken into consideration that 

the voiced letters g-, d-, b-, in romanisation denote in fact the voiceless 

-253-



non-aspirated consonants and the voiceless letters k-, t-, p-, in romanization 

represent the voiceless aspirated consonants kh-, th-, ph-. For example, 

therefore, Tadalata in Tai Lu should be understood as Thatalatha and 

Dalihada as Talihata. 

It becomes evident that the names of the main characters in Lanka 

Xiho are similar or at least identical with thosse in Muongsing version of 

Laos in general and also with those in Burmese versions of Rama story in 

some cases. So far as the names of the chief characters in Lanka Xiho are 

concerned, Lanka Xiho run closely parallel with Muongsing version of 

Laos and likewise with Burmese versions. 

III. Pengmajia born as Maha Brahma's son 

According to the description of Uttara Kar:ir,la of Valmiki Ramayana, 

Ra var:ia is the first of the four children born of the Rak~asi Kaikasi to 

the sage Visrava. Since the sage Visrava is the grandson of Brahma, it is 

evident that Ravana is a great grandson of Brahma. 

As regards the relationship between Maha Brahma and Ravana, the 

Southeast Asian versions of Rama story state that Ravana ia (a) Maha 

Brahma's Grandson (Serat Kanda of Java and Hikayat Sri Rama of 

Malay) (b) Maha Brahma's Son (Muongsing version of Laos and Rama 

Wutthu of Burma) and (c) the reincarnation of Maha Brahma himself 

(Vientiane version of Laos). 

Lanka Xiho mentions Pengmajia as Maha Brahma's Son. From the 

standpoint of Ravana's relationship, Lanka Xiho is identical with 

Muongsing version of Laos and six versions of Burmese Rama story. 

N. The birth episode of Pengmajia 

Lanka Xiho describes that Guditila, a daughter of Ba Lanba, The 

Raksasa king of Lanka, practices austerities in the forest of 

-254-



Imaban (Himalaya) for seven months. Having acknowledged her devotion, 

Mahapeng (Maha Brahma) descends from the heaven to the earth. 

Guditila offers three sprays of Mango to him, at first a spray bearing ten 

fruits, secondly a spray bearing an enormous fruit and at last a spray 

bearing a fragrant fruit. Mahapeng strokes her belly three times and 

leaves her saying that she will deliver three children. Guditila becomes 

pregnant and gives birth to three children. The first born child possesses 

ten head, four above centre and three above each shoulder. He is named 

Pengmajia (Brahma Cakra), since his father is Mahapeng. 

The mango motif can be also seen in Muongsing version of Laos and 

three versions of Burmase Rama story, viz. Rama Wutthu, Maha Rama 

Wutthu, Rama Thagyin and Alaung Rama Thagyin. 

V. Pengmajia's invincibility bestowed by his father 

Lanka Xiho states that Pengmajia along with his two brothers 

practise asceticism for five years for the purpose of meeting his father. 

Mahapeng appears in front of his children and grants boons to them. 

Pengmajia requests invulnerability and is endowed with it with the 

exception of the righteous prince, the divine bow called "Ashajian" (Addha 

Canda) and the white monkey. He is also permitted to take his soul out 

of his body and put it into a divine bow called "Saizaigong", which was 

bestowed him by Mahapeng. The second son "Gunnaba" is granted a right 

to sleep for twelve years without interruption. The third son "Biyasha" is 

endowed with a divine book and special ability of prophecy. 

The similar episode can also be found in Muongsing version of Laos 

and four versions of Burmese Rama story. Kampa Ramayana and Hikayat 

Sri Rama of Malay depict the motif of Ravana's severe austerities with 

cutting his heads one by one for nine thousand years and eventual attain-

ment of his invulnerability. Nothing can be said about it in Lanka Xiho. 

-255-



VI. Nang Xila's revival under the "Naliben" tree 

Lanka Xiho relates that a charming maiden named Nang Xila 

practises asceticism under the tree "Naliben". Pengmajia is captivated 

with her beauty and wooed her ardently. Having found unable to escape 

from Pengamajia's disturbance, Nang Xila jumps into fire and is burnt to 

death cursing that Pengmajia shall be destroyed by her in next birth. 

A similar episode can be seen both in Valmiki and Kampan 

Ramayanas. In his Uttara Kal)da, Valmiki narrates that Rゑval)asaw a 

beautiful girl named Vedavati, engaging in penance. Being smitten with 

her beauty, Raval)a forcibly seized her by hair. Vedavati kindled a fire to 

burn herself for that insult. She will rise prepeatedly like a flame of fire 

from the ploughed field. Kampa also gives us an account of Vibhisana 

recommending to his brother, Ravana, that Sita was the incarnation of a 

woman who had fallen into the fire swearing to destroy Ravana in her 

next birth as a revenge for his attempt to violate her. 

The episode of committing suicide and the revival or reincarnation of 

the previous being of Sita is also described in Muongsing version of Laos, 

Kashmir Ramayana and Jaina Ramayana. 

VII. Forlorn Xila 

It is worth mentioning here that almost all the Southeast Asian 

versions of Rama story deal with Forlorn Sita. Lanka Xiho gives account 

of the episode that the Naliben tree once reduced to ashes together with 

Nang Xila sprouts next spring. Nang Xila also returns to life under the 

tree. Pengmajia orders to his retinue to kill her lest her curse should be 

effective. Nang Xila is put into a coffin decorated with gold and lacquer・ 

and casts into a river so that she will be drowned. The coffin is conveyed: 

by waves to the riverbank of Ganaga kingdom. The Ganaga king finds the 

coffin radiating dazzling brightness. The king salvages the coffin and 

-256-



discovers a female baby sleeping inside. He Brings up her as his foster 

daughter. 

A similar episode is narrated also in Muongsing version of Laos. An 

episode of drifting baby is widely spread among the Southeast Asian 

versions of Rama story such as Serat Kanda (Java), Hikayat Sri 

Rama (Malay), Ramakien (Thai), Luangphrabang version and Vientiane 

version (Laos), Maha Rama Wutthu and Rama Wutthu (Burma). 

VIII. The Incarnation of Bodhisattva as Zhao Langma(Rama) 

Zhao Langma's precedent status is probably one of the most outstand-

ing features peculiar to Lanka Xiho. Rama is said to have been depicted 

in the original Valmiki as a human hero of Ikshvaku-Kshatrya lineage 

with superhuman abilities. He is in Kampa Ramayana recognized as an 

incarnation of Vishnu in Human form. 

Meanwhile, Lanka Xiho mentions Zhao Langma as the Bodhisattva, 

viz. the future Buddha. It is quite significant that both the Vientiane 

version of Laos and "Rama Jataka" of Northeastern Thai are composed 

of a complete style of Jataka tale with prologue and epilogu, where the 

Buddha confesses himself as Rama in his preceding life. As regards to the 

main characters in them, Ravana is narrated as the reincarnation of 

Devadatta, Dasaratha as the reincarnation of Suddhodhana, Sita as 

Upparavaruna and Lakshmana as Ananda. 

IX. The incorporation of Sa.ma Ja.taka into Lanka Xiho 

Lanka Xiho contains an account of king Tadalata's shooting an arrow 

against a young hermit whom he misconceived as if he were a deer 

drinking water in the stream. This is considered to be an incorporation of 

Sama Ja.taka into Lanka Xiho. 

A similar eepisode is dealt with also in Burmese versions of Rama 

-257-



story. The life of the hermit is saved as the king tried his best to rescue 

in Lanka Xiho. meanwhile, the young hermit, in Burmese version likewise 

in those of Valmiki, Kampan and Tulsi Das Ramayanas, loses his life by 

an effect of violent poison of his arrow. 

X. Zhao Langma's birth story 

According to the descriptions of Valmiki and Kampan Ramayanas, 

the king Dasaratha pines for the birth of a son. He performs a sacrifice 

for obtaining a son. A hugh dark figure rises from the sacrificial flame, 

holding in his both hands a large golden cup containning celestial rice 

boiled with sugar and milk. Dasaratha distributes the divine food among 

his three queens. Rama is born to Kausalya, Lak~maJ.18, and fratrughna to 

Sumitra and Bharata to Kaikeyi. 

Lanka Xiho describes Zhao Langma's birth story in connection with 

king Tadalata's mischievous conduct against a young hermit whom he 

shots an arrow. The hermit recovered from his serious injury by virtue of 

king's care, grants a boon to the king. Tadalata asks him the method to 

get his successor. The hermit gives him two plantains saying that the 

bananas should be given to his consorts. The king hands over two bananas 

to two queens: one to the first queen Nang Sugandi and the other to the 

third queen Nang Jiexi. Both queens divide their bananas into halves and 

deliver to the second queen, Nang Sumida. The three queens become 

pregnant concurrently and give birth to four children. Prince Zhao Langma 

is born of Nang Sugandi, Palada of Nang Jiexi, Lagana and Shadaluga are 

born of Nang Sumida as twin brothers. 

An account of partaking plantains by Dasaratha's three consorts is 

narrated also in four Burmese versions of Rama story. 

-258-



XI. Twelve years as the period of the banishment of Zhao Langma 

It is generally known that the period of Rama's exile is fourteen 

years, all in Valmiki, Kampan, Adhyatma and Tulsi Das Ramayanas. The 

period of the banishment of Rama is stated as fourteen years in Thai 

Ramakien and Khmer Reamker, too. 

Lanka Xiho describes that as the queen Nang Jiexi raises an objection 

to king's decision to have Zhao langma succeed him. She demands her son 

Palada's coronation and Zhao Langma's exile into a forest for twelve 

years. The period twelve years of banishment in Lanka Xiho is identical 

with that in Muongsing version and six versions of Burmese Rama story. 

The period of twelve years tallies with the descriptions of Dasaratha Ja 

taka and Jaina version of Ramayana, too. 

XIl. Consanguineous relationship between Dalihada and Xieda, Dulasha 

Valmiki narrates Siirpanakha as Rava皿'ssister. She has four other 

brothers, namely Kumbhakar:o.a, Vibhishana, Khara and Diisha:o.a. Kampa 

also describes Siirpanakha as Ravana's younger sister and D函a:o.ais 

Khara's younger brother. Lanka Xiho states that Xieda(Khara) and 

Dulasha (Dushana) are Dalihada's children. Dalihada is a younger sister of 

Ba Lamba, the former king of Lanka. She is granted by Pengmajia, that 

she has a full authority over all the living creatures with two legs and 

four legs. Having found Zhao Langma and his two companions entering 

her domain, Dalihada with her two children launch to assault upon three 

human beings as their foods, since they are permitted to seize any invader 

to their realm. Zhao Langma and Lagana slay Dalihada's children with 

their sharp arrows. 

The Rama Wutthu of Burma mentions that Trigatha (Siirpanakha) has 

two sons named Khar and Dutta. Muongsing Version of Laos relates that 

Khara and Dusha are Trigatha's daughters. 

-259-



Xlll. Dalihada's transformation into a golden hind 

Lanka Xiho describes that having seen slayed her children, Dalihada 

takes flight to Lanka and reports with sorrow to Pengmajia that her two 

children were killed by two human beings accompanying an extraordinary 

beautiful woman. She requests Pengmajia to abduct the woman in order to 

take revenge for her children's death. Since Pengmajia realizes that the 

three human beings are Zhao Langma and his wife Nang Xila together 

with his brother Lagana, he hesitates to comply with the request of 

Dalihada. Being aware of Pengmajia's reluctant attitude, Dalihada 

suggests him that she transforms herself into a golden hind in order to 

entice Zhao Langma and Lagana to the place far from Nang Xila. 

Pengmajia consents to her suggestion and goes to the forest accompanied 

with her. Dalihada assumes the form of a beautiful hind and appears in 

front of Nang Xila. Being attracted the hind, she asks Zhao Langma to 

capture it for her. Zhao Langma chases the hind and eventually shoots it 

with his arrow. 

A similar episode can be found also in Muongsing version of Laos and 

seven versions of Burmese Rama story. 

XN. The magic circle drawn around Nang Xila 

Lanka Xiho gives an account of a magic circle drawn by Lagana 

around Nang Xila. Having been shot by Zhao Langma with his arrow, 

Dalihada screams imitating Zhao Langma's voice. It sounds to Nang Xila 

as if it were Zhao Langma's voice calling for rescue. Nang Xila urges 

Lagana to go for his elder brother's help. Before his departure, Lagana 

draws with his arrow a magic circle around Nang Xila and entrusts her 

protection to the Goddess of the Earth. He warns Nang Xila not to go 

beyond it whatever be happened. Immediately after Lagana's departure, 

appears Pengmajia to seize Nang Xila. Since the Goddess of the Earth 

-260-



takes a firm hold of Nang Xila's legs, she stands there as firm as a rock. 

Having seen Lagana's arrival, Zhao Langma rebukes him for his abandon-

ment of Nang Xila's protection and stamps the ground violently. Feeling 

to have been insulted by Zhao Langma, the Goddess of the Earth loosens 

holding Xila's legs. At that moment, disappears the magic circle around 

Nang Xila. Pengamajia can seize Nang Xila with ease and carries her to 

Lanka with his flying chariot, fusaledi (Pu~paka). 

The descriptions of the magic circle around Sita are widely found in 

the Southeast Asian versions of Rama story such as Serat Kanda (Java), 

Hikayat Sri Rama (Malay) and seven versions of Burmese Rama story. 

Muongsing version of Laos alone deals with an account of Sita's trust to 

the Goddess of the Earth, Nang Thorani, like that of Lanka Xiho. 

XV. Zhao Langma's encounter with Galin (Sugriva) 

It is Hanuman, both in Valmiki and Kampan Ramayanas, who 

attempts at first to talk with Rama and Lak~ma1,1a. He assumes the guise 

of a brahman youth and inquires who they are. 

Lanka Xiho narrates that having searched Nang Xila, Zhao Langma 

and Lagana come to a cool shade of a big tree in order to take rest. Zhao 

Langma soon begins to sleep in the lap of Lagana. Lagana takes off his 

upper garment and covers the exposed part of Zhao Langma's body lest 

mosquitoes and horseflies should assault on him. A gigantic gatfly 

assaults Lagana. Blood begins to stream from his naked back. Bearing 

with a dreadful pain, Lagana never move his thighs, being afraid of Zhao 

Langma's sudden awakening. Having been deeply impressed by the 

benevolent attitude of Lagana toward his brother, Galin, sitting on the 

top of the tree, begins to weep. His tears drop down in torrent on Zhao 

Langma's breast and awake him. 

A similar episode can be observed also in Burmese versions. Though 

-261-



Alaung Rama Thagyin alone describes the gatfly as an ordinary size, 

Rama Thagyin, Rama Yagan, Maha Rama Wutthu and Rama Wutthu 

emphasize that the gatfly is as big as a cow. 

XVI. The distances to be able to jump by monkey military officers 

Lanka Xiho mentions the jumping abilities of the monkey officers. 

Lanka island is three thousand Yue (Y ojana) far from the continent. 

Galin, the general commander of monkey army, inquires to each officer 

how long they will be able to jump. Lata replies that he can jump 30 yue. 

Kamuda 40 yue, Manila 50 yue, Mami 60 yue, W angguo 70 yue and even 

the monkey monarch Galin 70 yue. Nobody can jump over the ocean. It is 

eventually found that Anuman, the son of the God of Wind, Pawenna, has 

an ability to jump over three thousand yue. 

The account of the jumping abilities of monkey officers is described 

also in three. versions of Burmese Rama story. Rama Wutthu and Maha 

Rama Wutthu depict the distance between the continent and Lanka island 

as one hundred Yojanas. The Jumping distance of Nala is 10 Yojana, Nila 

20, Kamuka 40, Zambuman 80. Hanuman is recommended by Zambuman as 

the owner of the supernatural power. Rama Thagyin relates also the 

distance from the main land to Lanka as one hundred Yojanas. It becomes 

clear that the jumping distance of Ngamoutta is 40 Yojanas, Wunshwe 50, 

Mekkata Nayeda 60, Nalane 70, Anupata, Anuhita and Anukhana 80, and 

Ranuman 90 Yojanas. Zambuman reveals that Hanuman is the son of the 

God of Wind and possesses the supernatural ability. Valmiki also narrates 

the jumping abilities of each Vanaras. Jambavan tells Rama with regard 

to the birth story of Hanuman and his strength and invincibility. 

X間． NangXila's hairs consigned to Anuman 

It is found, in Valmiki, that Rama gives a ring to Hanuman as an 

-262-



evidence by which Sita will recognize him as trustworthy emissary from 

Rama. On return journey, Hanuman brings a headgear of Sita back to 

Rama. 

Lanka Xiho states that having arrived at Lanka, Anuman meets Nang 

Xila and hands Zhao Langma's ring to her as a token of Zhao Langma's 

emissary. On return Journey, he carries seven hairs of Nang Xila away to 

Zhao Langma as the evidence of Xila in life. A similar episode can be 

found also in four versions of Burmese Rama story. The number of hairs 

which Hanuman entursted is, however, 7 both in Rama Wutthu and Maha 

Rama Wutthu, and 10 in Alaung Rama Thagyin. 

X糧． Laganaby no means looking at the face of any woman during past 

twelve years 

Both Valmiki and Kampan Ramayanas mention that Indrajit, Raval)a's 

son, is an expert in the employment of the black art and invincible. He 

falls ultimately a headless corpse by an arrow from Lak~ma1µ1's bow. 

According to the descriptions of Lanka Xiho, the most fearful ability 

of Indaxida is his miraculous power of becoming invisible from human 

sight. Nobody can see him except the one who have not seen any woman's 

face at all during past twelve years. Lagana is proved to have been such 

a person. He finds out the figure of Indaxida who retreats into a cloud. 

Zhao Langma shoots his arrow toward the direction where Lagana points 

with his index finger. Having been severed his head from his torso, 

Indaxita falls to the ground. A similar episode can be seen also in five 

versions of Burmese Rama story, Mon version "Loik Samoing Ram" and 

the Bengali Ramayana. 

--263-



Conclusion 

On a comparative study of Lanka Xiho with the Southeast Asian 

versions of Rama story, the following features attract our attention. (1) 

the story commencing with Uttara KaQQ.a, (2) the names・ of the main 

characters in Lanka Xiho corresponding to those in Laos and Burmese 

versions, (3) Ravana born as Maha Brahma's Son, (4) Ravana's birth 

story, (5) Ravana's invincibility bestowed by Maha Brahma, (6) Sita's 

revival or reincarnation, (7) forlorn Sita, (8) Rama's previous status as 

the Bodhisattva, (9) the incorporation of Sama Jataka, (10) Ravana's 

naissance, (11) twelve years as the period of Rama's banishment, (12) 

consanguineous relationship between Surpanakha and Khara, Dushana, 

(13) Surpanakha's transformation into a golden hind, (14) the magic 

circle drawn around Sita, (15) Rama's encounter with Sugriva, (16) the 

distance to be able to jump by monkey military officers, (17) Sita's hairs 

consigned to Hanuman, (18) Lak~maQa by no means looking at any 

woman's face for twelve years. 

It is evident from the salient features I have stated above that Lanka 

Xiho has strong affinity with Muongsing version and six versions of 

Burmese Rama story. It may suggest that these three Rama stories from 

three countries (Laos, Burma and Yunnan) have derived from a single 

source. 

-264-


