
Title
＜翻訳＞サイイド・アブール・アーラー・マウドゥー
ディー著『イスラーム的民族性の真意』（翻訳および
解題）

Author(s) Maudūdī, Saiyid Abū al-A'lā; 中川, 康

Citation アジア太平洋論叢. 2001, 11, p. 211-229

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/99966

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



サイイド・アブール・アーラー・マウドゥーディー

著『イスラーム的民族性の真意』（翻訳および解題）

中川康＊

本稿はサイイド・アブール・アーラー・マウドゥーディー(SaiyidAbii al-A'Iii 

MaudiidT, 1903-1979)の論文『イスラーム的民族性の真意(IsliimTQaumTyat kii 

HaqTqT Mafhiim)』の翻訳である。原典は著者の母語であるウルドゥー語で書かれ

ており、彼が当時編集長を務めていた雑誌『クルアーン解釈(Tarjumiinal-Qur'iin)』

1939年4月号に発表されたものである。

マウドゥーディーはアウランガーバード（現インド・マハーラーシュトラ州）に

生まれた。伝統的なイスラーム教育を受けた彼は、家庭の事情によって教育を一時

中断せざるを得なくなったものの、アラビア語、ペルシア語、英語を習得してイス

ラームに関する研究に勤しむ若年期を過ごした。 10代半ばには早くもジャーナリ

ズムの世界に身を投じ、 17歳にしてウルドゥー語紙『タージ(Taj)』の編集者となっ

ている。 1920年代にはデリーに移住し、インド・ウラマー協会(Jam'Tyatal-'Ulamii-

eHind)の機関紙であった『ムスリム(Muslim)』、『アル・ジャミーアト(Al-Jam'Tyat)』

の編集者を相次いで務めた。

『アル・ジャミーアト』を辞してハイダラバードに居を構えたマウドゥーディー

は、執筆活動にも精力的に取り組む傍ら、 1933年に月刊誌『クルアーン解釈』を創刊

した。同誌のトピックはイスラームの基本原則および理念の普及に留まらず、近代

西洋とイスラーム世界との対立や当時のインド政治事情等多岐に亘った。マウ

ドゥーディーは現代社会が直面する諸問題の解決には、イスラームの政治および社

＊カーイデ・アーザム大学国際関係学部博士課程在籍

-2ll -



会原理が実践されねばならないとしてウルドゥー語の洗練された文体を用いて著

述活動を行い、インド・ムスリムの啓蒙に努めた。

その後にマウドゥーディーは、当時の代表的なペルシア語・ウルドゥー語詩人な

らびに思想家でもあったムハンマド・イクバール(Mub.ammadIqbal)の勧誘を受け

てパンジャーブ州東部のパターンコートに移住、 1941年にはラーホールでイスラー

ムによる社会改革を唱えて「ジャマーアテ・イスラーミー（イスラーム党： Jamii

'at-e IsliimI)」を結成し、初代党首(amir)に就任した。同党は主に学生および社会の中

間層の問で支持を集め、パキスタン運動に一貫して反対した。

1947年のインド・パキスタン分離独立直後、マウドゥーディーは活動の本拠をパ

キスタンに定め、バキスタンにおけるイスラーム国家樹立を目指した。積極的な政

治活動を行った彼は時の政権と対立を繰り返した。中でも1953年の反アフマディー

暴動（ミルザー・グラーム・アフマドを開祖とする新興のアフマディー教団に対す

る暴動。教団の開祖を預言者とするカーデイヤーニー派はムハンマドを「最後の預

言者」と認めないとして他のイスラーム宗教勢力から迫害の対象となっていた）で

は、『カーディヤーニー問題(Qiidiy血 Mas'ala)』を執筆して民衆を扇動した罪に問わ

れ、死刑判決を受けた（後に減刑、釈放）。ジャマーアテ・イスラーミーは1957年以

降、政党としての性格をより強め、マウドゥーディー指導の下、バキスタンの代表的

な宗教政党へと成長を遂げた。彼は体調不良を理由に第一線を退く 1972年まで党

首の座にあり、現代パキスタンの政治において無視できない一定の影響力を維持し

続けた。1979年の死去後も数多い彼の著作は様々な言語に翻訳されて今も尚、世界

中のイスラーム復興運動に対して大きな影響を与えている。

本稿の歴史的背景には、当時の植民地インド・ムスリムの政治運動における、ム

スリム民族主義者の勢力拡大が挙げるられるが、中でも代表的なものがムスリム連

盟MuslimLeagueの活動である。同連盟は1937年に実施された州議会選挙で国民

会議派に大敗を喫した後、失地回復に向けてムスリム大衆に対し「ヒンドゥー支配」

到来の危険性を強調する路線への転換を果たした。その後連盟が様々な階層、宗派

に分裂していたムスリムを一致団結させ、国民会議派に対抗し得る大衆運動を形成

するために選択したイデオロギーが、インド・ムスリムはヒンドゥーとは別個の民

族であり、民族自決の理念に基いて独立国家を獲得することが可能である、とする

-212 -



近代西洋のナショナリズムに根差した「二民族論： （DoQawmiNa怨nya,Two nation 

Theory)」であり、これがムスリムの分離国家を要求する1940年3月のラーホール決

議の基礎となった。マウドゥーディーはこうしたナショナリズムの概念によって

インド・ムスリムが分裂する事態を招く危険性を感じ取った。彼は、歴史的・地理

的・人種的要因によって形成された民族(qaum,nation, nationality)と、元来イスラー

ムの原理原則及び集団の理念に則っているムスリムの団体 Gama'at)、パーティー

(party)、党派(}.lizb)との違いを明確に比較検証した。そしてムスリムは人種、血縁、

地縁等を超越した世界次元の集団と定義し、その類型化を前述の用語やイスラーム

共同体(ummat)という言葉で行うことで、ムスリムと民族とを同一視する論調に反

対した。本文中で彼は、後に連盟を代表とするムスリム民族主義者達の唱える「ム

スリム民族主義」が近代西洋の影響を受けた非イスラーム的概念である、というこ

とを簡潔な事例を用いて論じている。後半「解説」部においても彼は言辞矛盾を例

に挙げた明晰な批判を展開している。

尚、翻訳にあたっては『民族性の問題(Mas'ala-eQaumiyat)』の第4版を採用した

[Saiyid Abii al-A'la Maudiidi, Mas'ala-e Qaumfyat, Pathankot, 1946]。また原文中で引

用されたクルアーンの章句は井筒俊彦訳『コーラン（上）（中）（下）』（岩波文庫）から引

用である。ただし、井筒訳でウンマ(ummat、イスラーム共同体）を「民族」と訳出し

ている箇所については、「ウンマ」とした。

参考文献

(I) Jamaat-e-Islami Pakistan, Sayyid Abu! A'la Maududi (1903-1979), http://www.jamaat. the 

founder.html (May 22, 2000) 

(2) Kalim Bakadur, The Jama'at-i-lslami of Pakistan : Political Thought and Political Action, New 

Delhi, Chetana Publications, 1977. 

(3) Seyyed Vali Reza Nasr, The Vanguard of Islamic Revolution : The Jama'at-i-Islami of Pakistan, 

Berkeley,Univ of California Press, 1994. 

-213 -



イスラーム民族性の真意

現代においてムスリムの団体Gama'at)を指するのに「民族(qaum)」という言葉が広

く用いられている。そしてこの用語こそが我々の集合体を示すものとして普及し

ている。しかしクルアーン(Qur'iin)やハディース(Hadi山）においてはムスリムを指

す用語として「民族」という言葉（或いはネイション(nation)の意味合いで何か別の言

葉）は用いられていないのが事実である。だが一部の者達はこの言葉によって不当

に利用しようとしている。そこで私は、これらの言葉に内在する真の欠陥が何であ

るが故に、その言葉がイスラームにおいて避けられてきたということ、これらの言

葉の代わりにクルアーンやハディースでどんな言葉が用いられているかというこ

とを簡潔に述べてみたい。これは単なる学術的議論ではない。人生における我々

の行動を根底から悪化せしめた、数多い観念の誤りを明確にするものである。

「民族(qaum)」と同義である英語の「ネイション(nation)」は双方共実際には無明時

代(jiihiliyat)の用語である。無明時代の民が純粋な文化的基盤(culturalbasis)上に「民

族性(qaumiyat:nationality)」を作り上げたことはイスラーム以前の無明時代におい

ても、また現代の無明時代においてもない。人種的結合や歴史的伝統に対する関わ

りを民族性の概念を一度たりともなくすることができぬまま、彼等の精神構造には

人種及び伝統的地縁への愛着が育まれているのである。古代のアラプにおいて民

族という語が通常、ある人種や部族(qabila)の人々を指すのに用いられていたよう

に、現代でも「ネイション(nation)」の意味には共通の血統(commondescent)という概

念が必然的に含まれている。この概念はイスラームにおける団体の概念とは根本

的に反しているため、クルアーンにおいては民族という語やその他同義のアラビア

語、例えば種族(sha'ab)等はムスリムの団体(musalm函OJ)ki jamii'at)を指す専門用語

としては用いられなかったのである。このような専門用語が、この（ムスリムの）団

体のためになぜ用いられたかというのは、この集団の基盤に人種、地縁、肌の色のよ

うな、その種の要素が全く入っていなかったし、その編成及び構成は原則(usnl)と方

針(maslak)だけを基盤に成されていた。この団体は、聖遷を行い、人種を断絶し、ま

た地縁を放棄したことで始まったのである。こうした団体に対して一体何故に前

述の用語を使用することができようか。それは明らかである。

-214 -



ムスリムの団体を指してクルアーンが用いる言葉はパーティー(party)と同義の

「党派(bizb)」である。民族は人種を、バーティーは原則及び方針を基盤に成立して

いる。以上の観点によるとムスリムとは本来民族ではなく、パーティーということ

になる。何故なら彼等が世界全体から離れ相互に関係付けられてきたのは、一つの

原則及び原理の信者ならびに信奉者であることにのみ基づいているからである。

またムスリムの原則及び原理に与せぬ者達は、彼等と如何に密接な物質的関係にあ

ろうとも、和合する道は全くない。クルアーンは地上にただ二つのパーティーのみ

を見い出している。一方が「アッラーのバーティー、すなわちアッラーの党派(ijizb-e

Alliih)」であり、他方が「悪魔の党派(ijizbal-Shaitiin)」である。悪魔のパーティーにお

いて共通の原則及び原理に関する相違点が幾つかあろうとも、クルアーンはそれら

を全て一つのものと認識する。何故なら彼等の思考方法及び行動様式は如何なる

場合もイスラーム的ではなく、また部分的な対立があったとしても彼等は全て悪魔

の信者であることにおいて一致しているからである。クルアーンは以下のように

述べている。

＜彼ら、シャイターン（サタン）にすっかりとり抑えられ、そのためアッラーのこと

を忘れてしまった。どうせ彼らはシャイターンの一味。シャイターンの一族一党

になったら、もう絶対に呼ばれるものか。＞［クルアーン（以下Q)58（章） ：19（節）］

逆にアッラーのパーティーに属する者達は人種や故地、言語や歴史的伝統に関し

てお互いが如何に違いがあろうとも、また祖先同士が血胆い敵意を抱いていたとし

ても、神（邸udii)が仰せになられた思考方法及び生き方の下に一致すると、恰も神と

の関係(Iliihirishta: ijabl Alliih)によって相互に結びついたようになる。またこの新

たなパーティーに足を踏み入れた時点でその者達のあらゆる関係は悪魔の党派と

断絶するのである。

バーティーが対立することにより、息子が父親の遺産を相続することが不可能と

なるまでに父子関係は断ち切られる。ハディースによれば「二つの相異なる信仰

(millat)の者は互いに相手の遺産を相続することができない」とある。

パーティーが対立することにより、それが表面化した途端、夫婦同士の交わりが

禁忌となるまでに妻は夫から引き離される。ただ両者の進むべき道が分かれてし

まったがためにである。クルアーンではくあれも彼らにとって合法でなく、これも

-215 -



彼らにとって合法ではない＞とある。

パーティーが対立することにより、アッラーの党派に属する者は、同じ血縁集団

でありながらも、悪魔の党派と関わりを持つ者との婚姻関係を結ぶことが禁じられ

るほどに、共同体や家族の問でも全ての社会的関係は絶たれる。クルアーンは令女

ら、邪宗徒の女を要ることはならぬ、彼女らが信者となるまでは。信仰ある女奴隷

の方が（自由身分の）邪宗徒にまさる、たとえ汝らその女がいかほど気に入っても。

また汝ら、女どもも邪宗徒の男の嫁になるでないぞ、相手が信者になるまでは。信

仰ある奴隷の方が、邪宗徒の男にまさる、たとえ汝らその男がいかほど気に入ろう

とも。＞［Q2:221]と述べている。

パーティーが対立することにより、人種的領土的民族性(nas!Iaur wa血11)による

関係が絶たれるだけでなく、アッラーのパーティーの原則が受け入れられない限

り、絶え間ない衝突が両者の間で生じいつまでも続くのである。

くお前たちに、イブラーヒームとその一党というよい手本がある。彼らが同族にこ

う言った時のこと、「わしらは貴方がたと縁切りです、それからアッラーをよそにし

て貴方がたが崇めていらっしゃる（邪神ども）とも。わしらはもう貴方がたなぞ信

じられません。わしらと貴方がたの間にはもはや敵意と憎悪あるのみ、貴方がたが

アッラーだけを信仰するようになるその日まで」と、尤もあの時イブラーヒームは

父親だけには、「必ず貴方のために赦しを請うてあげますよ」と言った。＞［Q60:4] 

＜イプラーヒーム（アブラハム）が父親のために赦しを請うたのは（事実だが）、あれ

はただ元来そういう約束をしてあったからのこと、（父が）アッラーの敵だというこ

とが判明すると、忽ち彼は縁を切ってしまった。＞［Q9:ll4] 

パーティーが対立することにより、家族や近親間であっても親愛関係が禁じられ

る。仮に父親や兄弟、或いは息子達までもが悪魔の党派に属している場合、アッラー

の党派に属す者がその者達を愛せば、自らの党に反旗を翻すことになるためであ

る。クルアーンは次のように述べている。

＜アッラーと最後の日を信仰するほどの者が、アッラーと使徒に楯突くような者

と仲よくしているところなぞ見ることはあるまい。たとい相手がわが父、わが子、

わが同族だとしても。そういう人たち（立派な信者）は、（アッラー）が信仰の二字を

心の中に書き込んで、その上勿体なくも聖霊をもってしつかりと固めて下さった

-216 -



人々 。＞［Q58:22] 

バーティーと同義でクルアーンがムスリムを指して用いているもう一つの言葉

が「ウンマ：ummat，ィスラーム共同体」である。この語はハディースにおいても頻

繁に用いられている。ある全体的な規範によって団結している集団がウンマと称

される。人々の間に何らかの共通する原則が存在する場合、彼等はこの原則に則っ

て「ウンマ」と称される。例えばある時代の人々も「ウンマ」と呼ばれる。ムスリム

もある原則に基づくウンマと称されるが、その原則とは人種や領土、或いは経済上

の目的ではなく、彼らの人生における使命(mission)ならびにパーティーの原則と原

理である。然るにクルアーンは以下のように述べている。

＜汝ら（回教徒）は今まで人種のために生まれ出た集団の中で最上のもの。汝らは義

しいことを勧め、いけないことを止めさせようとし、アッラーを信仰する。＞［Q2:143]

くかくて我（アッラー）は汝ら（回教徒）を（諸民族の）真中の民族とした。汝らをし

てすべての人々の証人と成し、かつこの使徒（マホメット）をして汝らの証人となさ

んがために。＞［Q2:143] 

これらの章を熟考されたい。「真中のウンマ (bicki ummat)」には「ムスリム

(musalm助）」が国際的団体(bainal-Aqw助liJam咋t: international party)の名称である

との意が込められている。そこでは独自の原則を受け入れ、独自のプログラム

(program)を実行し、独自の使命を果たす意向を持つ者達が世界中の全民族から選

出されている。これらの人々は各々の民族の出身であり、一つのパーティーを作り

上げた後にいずれの民族との関係をも絶つのである。だからこそこれが真中のウ

ンマなのである。しかし各々の民族との関係を絶った後、今度はあらゆる民族との

新たな関係が樹立される。それはこのウンマが、地上において神の法の執行官

（肋uda'ffaujdar)としての義務を履行するということである。「汝らをしてすべての

人々の証人となし」との箇所は、ムスリムが神（辿uda)から、地上における法の執行

官に任じられたことを述べており、「そして汝らは人種のために選ばれしもの」との

くだりは、ムスリムの使命が全世界的次元のものであることを明確に表している。

この使命とは要するに、「アッラーの党派」の指導者(leader)たる預言者ムハンマド

に神が授けた思想及び行動の規範を、あらゆる知力や財力をもってして地上に普及

させ、且つこの規範に反する様式全てを制圧することである。以上を基盤にムスリ

-217 -



ムは一つのウンマを確立したのである。

ムスリムの集合体を表現すために預言者が頻繁に用いた第三の言葉が「団体

(jama'at)」である。「党派(hizb)」と同様にこの語もパーティー(party)と同義のもので

ある。数多くのハディースに注目することによって、預言者が「民族(qaum)」や「種

族(sha'ab)」、もしくはこれらと同義である言葉の使用を意図的に回避し、その代わ

りに「団体」という言葉を用いておられたことが推察される。預言者は「常に民族と

共にあれ」とか「民族に神の御手が差し伸べられる」とは一度も述べず、自ら団体と

いう語を事有る毎に用いておられた。これこそ、ムスリムの集合体の特徴を表現す

るには「民族」ではなく、団体や党派、或いはパーティーといった語がより適切であ

る理由であり、また事実その通りなのである。民族という語が通常用いられる意味

からすると、ある人物が如何なる原理や原則の信奉者であろうとも、その民族の中

に生を受け、また名前や生活様式、社会的関係においてその民族に属していれば、そ

の一員として加わり続けることができる。しかしパーティーや団体、さらに党派と

いった語が用いられる意味からすると、バーティーヘの加入や離脱はただ原則と原

理次第なのである。あなた達はパーティーの原則及び方針から離れると、決してそ

れに加わることはできないし、その名を利用することも不可能なのである。まして

その代表者には成り得ないし、その利益の保護者となって登場することも、またバー

ティーのメンバーから何らかの協力を得ることもできない。仮にあなたが「私は

パーティーの原則及び方針に賛同しない。だが私の父はこのパーティーのメンバー

だし、私の名前もメンバー達のものと似通っている。したがって私にもメンバーの

権利が与えられるべきである」などと言えば、あなたのこうした論理を聞く側はお

そらく、気でもふれ始めたかと嘲笑することであろう。しかしバーティーの概念を

民族の概念へと転換してみるがいい、するとこうした全ての行動が起こり得るので

ある。

イスラームはその国際的パーティーの構成員(ark恥）間の団結と社会生活におけ

る平等を生み出すため、また彼らに一つの社会(society)を築き上げさせるため相互

に婚姻関係を結ぶよう命じた。さらにその子孫に対しては、彼らが自発的にパー

ティーの原則及び方針の信奉者となり、布教(tablT辿）と共に血縁の拡大によっても

パーティーの力が増大するという教えが確立されたのである。これこそこのパー

-218 -



ティーが民族となる端緒であり、後に共同社会、血縁関係並びに歴史的伝統によっ

てこの民族性が非常に強固なものへと築き上げられたのである。

以上のような経緯に間違いはない。しかしムスリムは徐々に、本来自分達が一つ

のパーティーであり、またパーティーたる地位にこそ自らの民族性の基盤が置かれ

ているという事実を忘却の彼方へと追いやってしまったのである。この忘却が深

まるにつれて現在では、パーティーの親念が民族性の観念に埋没するまでに至って

しまっている。今やムスリムは単なる一つの民族と成り果ててしまっているので

ある。それはドイツ人が一つの民族であり、日本人も一つの民族である、さらにイ

ギリス人も一つの民族であるといったことと同類の民族である。イスラームが彼

らを一つのウンマヘと築き上げる上では原則及び方針こそが本質的なものである

ということや、イスラームがある使命を達成するために信徒を一つのパーティーに

組織化させたということを彼らは忘れてしまっているのだ。これらを忘れて彼等

は非ムスリムから「民族性(qaumiyat)」の誤った観念を受け入れてたのである。これ

は根本的な誤りである。この悪影響は、その誤りが排除されない限り、イスラーム

復興(al}.yii-eIslam)に向けての第一歩を踏み出すことすら不可能なまでに拡大して

しまっているのである。

あるパーティーの構成員間における相愛、協租互助は何れも個人的、或いは親族

的立場からではなく、彼等全員が一つの原則を信奉し、一つの方針に追従すること

に基いている。パーティーの一員が仮にその団体の原則と方針から離れて何らか

の行動を起こす場合、単にその者への援助がパーティーの構成員の義務でなくなる

だけではない。それとは反対に裏切り行為に出るのを阻止すること、（訳注：メン

バーからの忠告を）受け入れない場合はその者に対して団体の規約(jamii'ati~awiibi!) 

に基づいた厳正なる処置をとると、それでもなお受け入れない場合は団体から追放

することが、その者に対してメンバーが負う義務となる。パーティーの方針を断固

として拒否した人物が粛正される例もまた世界中で枚挙に暇がない。（原注：イス

ラームにおける背教に対する死の根拠がこれである。ソヴィエト連邦でも社会主

義の放棄はこうした同罰に処せられる。）しかしムスリムの現状をご覧になるがい

い。彼らは自らをパーティーではなく民族と認識するがために如何に過った認識

に囚われてしまっていることか。あるいは私利私欲のために非イスラーム的原則

-219 -



に基づいた行動をし、それへの支援を得るよう他のムスリム対し期待する者もい

る。仮に支援を得ることができなければ「ああ、ムスリムがムスリムの役に立たな

いとは」などと愚痴をこぼす。推薦する者は、自らの推薦を「ムスリムの仲間にとっ

て良いことである。彼を支援しよう」といった言葉で彼等に働きかける。支援する

者もまた、彼を支援すれば自らの行動はイスラーム的同情(lsliimIhamdardr)である

と称す。こうした事例全てにおいて各々の言葉にイスラーム的同情、イスラーム的

同胞(IsliimIbiriidari)、イスラーム的宗教関係(lsliimIrishta-e din)といった名称が幾度

となく用いられる。実際にはイスラームに反する行為をしているにも拘わらず、自

らイスラームに言及したり、その名を語ることによって同情を求めたり同情したり

することは明らかに意味を成さない。こうした輩が語るイスラームが彼等の内面

に仮にも本当に宿っているなら、イスラームの団体(lsliimIjamii'at)のメンバーがイ

スラーム的理念(lsliimin匹arrya)に反した行動をとっていると知られた時には、すぐ

さまこうした違反者達に対応できるようにし、彼等を悔い改めさせるべきである。

何らかの支援を求めるなどは論外だが、生きたイスラーム社会(lsliirnIsociety)にお

いては、如何なる人物もイスラームの原則の反対者などと名乗ることは不可能であ

る。しかしあなた達の住む社会では日夜こうした事態が起きており、あなた達の内

面で無知なる民族性が生じたからに他ならない。あなた達がイスラームの同胞愛

(i!giwat)と呼ぶものは実際のところ、非ムスリムから取り入れた、無知なる民族性の

親近感に過ぎないのである。

この無知から生まれる奇妙な現象として、貴方達の内面に「民族的利益 (qaurnr

m直 d)」という奇妙な蜆念が生じ、また臆面もなくそれを「イスラーム的利益(lsliimI

ma栢d)」とも述べていることがある。この名ばかりのイスラーム的利益、或いは民

族的利益とは一体如何なるものなのであろうか。それは自らを「ムスリム(musalrniin)

と呼ぶ人々がより幸福になることであり、富を得、尊敬も増し、権力を獲得すること

である。ただし、これら全ての利益がイスラーム的理念とイスラームの原則に従っ

ているか、或いは反しているかといった観点には関係ない。思考方法及び行動形態

にイスラーム的な属性が全く認められなくとも、生まれがムスリムである者、或い

は家族がムスリムである者をあなた達は「ムスリム」と呼ぶ。それは恰もあなた達

にとってムスリムとは精神ではなく肉体の呼称であり、またイスラーム的属性

-220-



(~ifat-e Isl血）から乖離した見解を持つ人物をムスリムと呼ぶことも可能となるこ

となのである。こうした誤った概念によってあなた達は、そのような肉体を持つ者

たちをムスリムと呼び、彼らの政権をイスラーム政権(Isliimil)ukiimat)、そしてその

発展をイスラームの発展(Isliimitaraqqi)、その利益をイスラームの利益だとあなた

達は断定している。このような政権、進歩及び利益がイスラームの原則に全く叶っ

ていないことなど気にも留めていないのだ。ドイツ民族性(Jarmaniyat)が何らかの

原則の名称でなく、単なる民族性の名称に過ぎないように、またドイツ民族主義者

(Jarman qaum parast)が、たとえ如何なる方法であれ、ただ単にドイツ人の栄光を求

めているのと同様に、あなた達も「ムスリム性」(muslimiyat)を単なるムスリム民族

主義者(Musalmiinqaum parast)という民族性(qaumiyat)の一つにしてしまったのであ

る。また貴方達が言うムスリム民族主義者とは単に自らの民族の栄光を欲してい

るに過ぎず、こうした栄光が原則面及び行動面でイスラームに全く反した様式に追

従した結果であったとしても構わないのである。これが無知Gahiliyat)でなくて何

であろうか。実際のところあなた達は、ムスリムが地上における人種の繁栄と福祉

に向けて独自の理念（n咤ariya)」と行動プログラム('amaliprogram)を掲げた国際的な

パーティーの名称であったことをお忘れではないのか。この理念とプログラムを

切り離した挙げ句、個人レベルであれ集団レベルであれ理念やプログラムに基づい

て行動する人々のなすことを、あなた達はどうして「イスラーム的」と呼ぶことがで

きるのか。資本主義の原則に基づいて行動する人物を社会主義者と呼ぶなど耳に

したことがおありか。資本主義政権を社会主義政権とでもおっしゃるのか。ファ

シスト体制を民主体制呼ばわりするとでも申されるのか。仮にある人物が以上の

如き用語を不正に用いるのであれば、その者を無知並びに愚か者呼ばわりするのに

あなた達も何の躊躇もされないことだろう。しかしここで我々が目の当たりにし

ているのはイスラーム及びムスリムという用語が全く不正に用いられており、その

事実が無知であるとの気配すら自覚されていないということなのである。

ムスリム(musalman)という語は、それが「出自を示す品詞 ism-eRat」（普通名詞）

ではなく「属性を示す品詞ism-e~ifat」（形容詞）であるということを、その語自らが

明らかにしている。また「イスラームに帰依する者(pairii-eIslam)」以外にムスリム

という語を示す意味は他に毛頭たりとも存在しない。これは人間の独自な知的、倫

-221 -



理的及び行動的な属性を明らかにする語であり、その名称が「イスラーム」なのであ

る。したがってあなた達が「ヒンドゥーの人(sh晦栂eHindii)」や「日本の人(shak~-e

Jiipiini)」、或いは「中国の人(sh叱栂eCini)」に対してヒンドゥー教徒Hindiiや日本人

JiipiinI、或いは中国人 CinIという語を用いるのと同様に、この語をムスリムである

人間に対して用いることは不可能である。ムスリムであるかのような名を持つ者

であっても、イスラームの原則を放棄した時点で、ムスリムとしての資格を自ら放

棄するのである。そのあとに何かをする場合には個人として行動することとなる

のだ。［訳注：かかる人物には1イスラームの名を用いる権利は全くない。同様に

「ムスリムの利益J、「ムスリムの発展J、「ムスリムの政権及び国家」、「ムスリムの大

臣」、「ムスリムの組織」以下その他の言葉をムスリムは、これらがイスラーム理念及

びイスラームの原則に準じ、且つイスラームが課す使命の遂行に関連する場合にの

み述べることができる。さもなければこれらのうち如何なるものにもムスリムと

いう語を用いるのは不正となる。あなた達は彼らをお好きなように別の名をつけ

られるがよろしかろう、とにかく、ムスリムの名を冠することはできないのだ。何

故ならムスリムとはイスラームの属性から離れると何物でもなくなってしまうか

らである。社会主義からかけ離れた見解をしながらもある人物や国民(qaum)の名

称が社会主義的とされることや、同様に（社会主義とは別の）何らかの利益が社会主

義的利益と呼ばれたり、その政府や組織を、社会主義政権や社会主義的組織と呼ぶ

こと、あるいはその発展を社会主義的発展と称することをあなた達は想像すらでき

ない筈である。では一体ムスリムに関して、イスラームから全く離れても、「ムスリ

ム」という語が、ある人物や民族に固有の名称であると考え、全ての物事がイスラー

ム的と称され得るなどと何故理解しているのか。

こうした誤った認識は、自らの文化や文明、及び歴史に関するあなた達の姿勢を

根本から誤らせるものである。イスラームの原則に反して成立した王朝や政権の

数々をあなた達は、ただそれらに君臨した者がムスリムであったというだけで「イ

スラーム政権」と言っている。コルドバやバグダード、またデリーやカイロ等の享

楽主義的な王朝で育まれた文明をあなた達は、これらがイスラームと無関係である

にも拘わらず「イスラーム文明(lsliimitamaddun)」と称している。あなた達がイス

ラーム文化(IsliimItah曲Ib)に関する質問を受けた場合、恰もこれがイスラーム文化

-222 -



最高の証であるかの如く、即座にアーグラーのタージ・マハルを取り上げる。イス

ラーム文明とは本来、亡骸一体を埋葬するのに何エーカーもの土地を確保し、また

それに莫大な金銭を投じて廟を建設するようなものではないのである。イスラー

ム史の栄光について述べる場合、あなた達はアッバース朝、セルジューク朝、ムガル

朝等の功績を挙げる。実際のところイスラーム史の観点からは、それらの大半が黄

金の水によってではなく、黒インクによって犯罪の数々を挙げた目録に記載される

べきでなのである。あなた達はムスリムの諸王の歴史に「イスラーム史 (Isl血"

tii叫）」との名称を与えているが、恰もこれらの諸王の名そのものがイスラームで

あるかの如く「イスラームの歴史(Tar也!t-eIslam)」との呼称まで授けている。あな

た達はイスラームの使命とその原則及び理念を念頭に置いて我々の過去の歴史を

評価することなく、また完全な公正をもってイスラーム的行為を非イスラームのそ

れと区別して見ることも示すこともない。ムスリム支配者を支持および擁護する

ことがイスラーム史に貢献することであるとあなた達は理解している。ムスリム

に関わる全ての事象を「イスラーム的」と単に認識してしまうがため、あなた達の見

解にこうした邪さが生ずるのである。そこであなた達は、ムスリムと称する者が非

ムスリム的な様式で行動しても、その行為をムスリムの行動と言っても良いと考え

ているのである。

以上の屈折した見解をあなた達は自国の政治においても抱いている。イスラー

ムの原則及びイデオロギー、その使命から乖離した見解のもとに、あなた達はある

民族を「ムスリム民族(muslimqaum)」との名称記憶している。そしてこの民族の命

令であるとか、その民族の名の下にとか、あるいはその民族そのもののためにとい

う大義名分で、あらゆる人物やグループが思いのままに行動を起こすことが可能と

なっている。あなた達は、その人物が「ムスリムの民族(Musalmiinol}kI qaum)」に属

していれば、イスラームに関して全く無知であろうが、ムスリムの代表どころか、指

導者にもなれると考えているのだ。あなた達は、自らが追従することで何らかの利

益を得られるのではないかと見込んで、その使命がイスラームとは如何に異なって

いようとも、そのパーティーに歩み寄る魂胆でいる。ムスリムが僅かばかりの食事

にありつくような制度が整備されれば、あなた達はそれがイスラームの観点では禁

忌の食事であっても満足する。何処かの非ムスリムが、非イスラーム的な目的のた

-223 -



めに行使するように権力を振ろうとしても、そのムスリムが権力の座にいているの

を見て、あなた達はことのほか御満悦となる。あなた達は本来完全に非イスラーム

的である大抵の事象にイスラームの利益という名称を与え、イスラームの原則に全

く反して樹立された制度の支持および保全のみに尽力し、さらに決してイスラーム

的ではない目的のために自らの金銭や民族の力を浪費している。以上の結果の全

てはあなた達が自らを単なる一つの「民族」と認識するという根本的な誤謬による

ものである。またあなた達は自分たちが「国際的なパーティー」であるという事実

を忘れてしまっている。そのいかなる利益も目的も、自らのパーティーの原則を世

界において支配的たらしめること以外にないのである。あなた達が御自分の内面

で民族の代わりにパーティーの概念を生み出さず、またそれを活性化しない限り、

人生の何事においてもあなた達の行動は正しいものとはならないであろう。

（『クルアーン注釈(Tarjum助吐Qur'函）』ヒジュラ暦1358年サファル月（西暦1939年4

月）号）

解説

本稿の出版後に様々な方面から「イスラーム団体(IsIii.mi J amii'at)」を「民族(qaum)」

ではなく「パーティー(party)」と称することによって、それがある特定の領土的民族

の一部を成すという事態が生じ得るのではないか、との疑問が寄せられた。ある民

族の中で様々な政党が存在し、各々が各自の方針に基づいているにも拘わらず、す

べて「民族」と称される集合体(majumii'a)に加わっているこのように、仮にムスリム

が一つのパーティーであるならば、ムスリムも祖国(watan)の民族の一部となるこ

とが可能である。

団体やパーティーといった言葉を人々は通常、政党もしくは政治団体 (siyiisi

political party)の意味で用いるために以上の如き誤解を抱いてしまったのである。

しかしそれはこの語の本来的な理解ではなく、特殊な意味で広く用いられているた

めに生じた誤解でしかない。つまり独自の信条、理念、方針及び目的の下に集結し

た人々、それが団体(jamii'at)であるというのがこの語に対する真の意味である。ク

-224-



ルアーンは「党派(b.izb)」や「イスラーム共同体(ummat)」といった言葉をこの意味に

用いている。「団体」の語は数々のハディースにおいても用いられているが、「パー

ティー」もまさにその同義なのである。

今日「団体」の中にはまだ以下のようなものがある。一つは、ある民族や国家(mulk)

独自の状況に関し、ある政策について特定の理念やプログラムを持つものを指すの

である。この種の団体は単なる政治団体に過ぎない。故にこの団体はそれが誕生

した民族の一部分を構成して活動することができ、またそうしている。

これに対しもう一つの団体とは以下のようなものである。つまり全体的イデオ

ロギー世界と観念Gah血t~avvur:worldidea)を携えて結成され、全人種のために（民

族とか領土といった観念を排して）普遍的な一つの方針を打ち出し、生活全般の形

成を新たな方式に基づいて実践することを狙いとし、理念及び方針、信条及び思想、

倫理の原則から個人の処遇から社会制度の細部に至るまで、あらゆる事象を自らの

枠組みに当てはめようとし、確固たる文化及び独自の文明(tamaddun:civillization) 

を実現する意志を抱くものである。こうした団体も実際に一個の団体ではあるが、

ある民族の一部分を構成して活動ができる類の団体ではない。これは限定された

民族性を遥かに凌駕したものであり、世界中で様々な民族性を作り上げている人種

的及び伝統的偏見を打破することを目指すものである。それでもこの団体が以上

の如き民族性に関連していると言えようか。この団体は人種的及び歴史的民族性

ではなく、理性的民族性('aqliqaumiyat: rational nationality)というものを構築する。

固定的民族性ではなく拡張的民族性(expandingnationality)ができ上がる。この拡張

的民族性は、知的並びに文化的統一を基盤として地上の全ての人々をとり込もうと

する民族性となるのである。しかしこれが一つの民族性となっているにも拘わら

ず、実際には一団体に過ぎないのである。何故ならこの団体に加入するには出自で

はなく、この団体が形成される基盤となる理念及び方針の信奉者であることによる

からである。

ムスリムとは本来こうした二番目の団体の名称である。一つの民族の中で構成

される多くの団体のようなものではなく、確固たる文明制度 (ni?:iim-etah曲ib0 

tamaddun : civillization)を築き上げるべく誕生し、微々たる民族性の狭小な境界を

打破し、理性的基盤に基づいて壮大な世界次元の民族性 Gahaniqaumiyat : world 

-225 -



nationality)を築き上げようとするパーティーなのである。これを「民族」と称する

ことは以下の観点から確かに正しいことであろう。つまりムスリム自身は自らを

世界の人種的及び歴史的民族性のうちのどの民族性と信頼関係を結ぼうとせず、自

らの人生蜆と社会哲学(falsafah-e-ijtimii'I:social philosophy)に従って独自の文明

を創造しているからである。しかしこの観点から「民族」であるにも拘わらず、ムス

リムは実際には「団体」なのである。何故ならただ偶然に生まれたということ

(mal}z ittiほqIpaida'ish : mere accident of birth)だけでは、その目標を確信し、信奉しな

い限り、如何なる人物をもこの民族の一員となることはできないからである。同様

に、他の民族に生まれたとしても、この国体の方針を信奉すれば、その者が自らの民

族を離脱してこの団体に加入することを禁じることにできないのだ。以上私が述

べてきたことの意味は実際のところ、ムスリム民族の民族性とはそれが一つの団

体、もしくはパーティーであることを基盤に確立されている、ということなのであ

る。団体であることが根源であり民族であることは枝葉に過ぎない。団体あるこ

とから離れて、ただ単に一つの民族となってしまえば、それは堕落 (tanazzul:

degeneration)でしかない。

実際に人間社会の歴史においてイスラーム団体の地位は非常に独特なものであ

る。イスラーム以前には仏教やキリスト教が民族性の限界を打破してあらゆる人

間世界に対して説法を行い、一つの理念・方針を甚盤に世界的共同体を築くよう尽

力した。しかし双方共に幾つかの倫理原則を除き何らかの社会哲学つまりそれを

基盤として普遍的な文明制度を構築することが可能な社会哲学を持ち合わせてい

なかった。よって双方が世界的な民族性を創造することはできず、同胞関係(biriidari:

brotherhood)の一種を築くに留まった。イスラームが誕生して後、西洋の科学文明

(scientific tahcfuib)が起こり、その主張を国際的なものにしようと試みたが、発祥以

来そこにはナショナリズム(nationalism)の亡霊が憑きまとっている。したがって西

洋科学文明でさえも世界的な民族性の創造には成功していない。目下マルクス社

会主義が台頭しており、民族性の限界を打破して世界観に基づく普遍的な文明の実

現を目指している。しかし現時点では社会主義が目標としている新たな文明を完

全な形で実現するには至っていない。よってマルクス主義でさえこれまで世界的

な民族性に転換することができていない。（原注：それどころか現在マルクス主義

-226 -



自身、その内面でナショナリズムの病理に蝕まれている。スターリンと彼の行動様

式においてロシア民族主義(RiisIqaum parastI)の感情が日々高まりつつある。ロシ

ア社会主義文献には、 1936年度政府綱領にも所々に「父祖の地」との記述が見られる

ほどである。しかしイスラームに視点を転ずるとあらゆる箇所に「イスラームの地

(d西al-Isliim)」との語が使用されており、「父祖の地」や「母なる地」は全く用いられて

いない。）人種的並びに歴史的民族性を打破して文明的基盤上に世界的な民族性を

作する理念・方針は、地上においてはイスラームのみが存在する。故にイスラーム

の精神に通じていない人々にとっては、一つの社会的形態が如何にしてに民族であ

りかつ同時にパーティーでもあり得るのか、理解し難いのである。彼等がこの世に

認識している民族の中で、構成員がその民族に生まれたのではなく、自らなるとい

うものはないのだ。イタリア人として生まれた者はイタリア民族の一員であり、イ

タリア人として生まれなかった者は如何にしてもイタリア人（民族）にはなり得な

いと彼等は見なす。人間が信条と方針に基づいて加入する、またそれらを変更する

ことによって離脱するような民族性に彼等は通じていない。彼等にとってこの資

質は民族的なものでなく、党派的なものであろう。しかしこうした唯一無二の党派

が独自の文明を築き、独自の確固たる民族性を宣言し、如何なる地においてもその

地の民族性と自分達自身を関連付けようとしないことを目の当たりにすると、彼等

にとってこれは謎めいたものに映る。

まさにこのような無理解が非ムスリムと同様にムスリムにも見られるようになっ

ている。長期間に亘って非イスラーム的教育を受け、また非イスラーム的環境で過

ごしてきたせいで彼等の内面に潜む「歴史的民族性」なる無知な観念が生じてしまっ

たのである。彼らは以下のことを忘れてしまっている。つまり我々本来の立場と

は、この世において世界的な革命を起こすべく誕生した団体であり、自らの理念を

この世に広めることを人生の目標とし、その活動はこの世の誤った社会の諸制度を

断固粉砕して自らの社会哲学を基盤に一つの社会制度を編成することであった。

これら全てを忘れ切って彼等は自らを、雑多に存在している民族の一つと認識して

いる。今日こうした輩の集会や会合において、会議や団体において、またその新聞

や機関誌等ありとあらゆる場において、全世界の諸民族から離れて一つのウンマが

築き上げられたという彼等の社会生活における使命が語られることはない。この

-227-



使命の代わりに「ムスリムの利益」が今日彼等の全注目を集めている。…•••ムスリ

ムとはムスリムを父母とした血筋から生まれた全ての人々のことである。そして

利益とはこうした血縁上ムスリムである者の物質的ならびに政治的利益のことで

ある。また究極的には祖先から受け継いだ文化の保護である。……また、イタリア

人にとっての利益に見合う全ての方法をムッソリーニが選択しているのと全く同

様に、こうした利益の保護や発展のための施策に馳せ参じている。如何なる原則や

理念にもムッソリーニは拘束されないし、これらのムスリムも同様である。イタリ

ア人のために有益であるものは正当であるとムッソリーニは述べる。こちらでも

「ムスリム」にとって有益であるものが正当だと言っているのである。これこそ私

がムスリムの堕落と述べていることであり、こうした堕落に抵抗すべく私は以下の

ことを想起させる必要性を感じている。つまり諸君は人種的・歴史的民族の如き

民族ではなく、実際には一つの団体なのである。また諸君が救済されるのはひとえ

に自分自身の党派意識Gamii.'atiel)sii.s: party sense)を芽生えさせることにかかって

いるのだ。

こうした党派意識の欠如、もしくは無自覚による悪い結果は数え切れないほど多

い。これらの無分別及び無自覚の結果によって、イスラームのイデオロギーやその

目的、原則とかけ離れているようとも誰の後でもついて行き、ありとあらゆる理念や

方針を信奉しする。民族主義者(nationalist)にもなり得るし、共産主義者(communist)

にもなり得る。ファシストの原則を承認することさえ何の躊躇もしない。西洋の

様々な社会哲学、形而上学的思想や学術理論に摺り寄って各々を信奉しているムス

リムにあなた達は出くわすことだろう。世界の如何なる政治、社会、或いは文化活

動にもムスリムが加わっていないことがないのである。さらに滑稽であるのは、こ

うした輩が全て自らをムスリムと称し、ムスリムであると認識し、さらにムスリム

であると認知されていることである。以上の如く様々な道で、坊径したり突っ走っ

たりしている輩の中で、「ムスリム」とは生来の名称ではなく、イスラームの道を歩

む者を指す、属性を示す品詞であると想起する者があろうか。イスラームの道から

逸脱して他の道を歩む人物をムスリムと称することは全く誤った言葉の使い方で

ある。ムスリム民族主義者やムスリム共産主義者以下この種の用語は、「共産主義

の金貸し」や「仏教徒の屠殺人」という用語と同様に言辞矛盾の用語なのである。

-228-



（『クルアーン解釈(Tarjumiinal-Quriin)』）ヒジュラ暦1358年ラビー・アッサーニー月

（西暦1939年6月）号）

-229 -




